2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0046
Venerdi 22.01.2016

Conferenza Stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre Francesco per la 50ma
Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali

Intervento di Mons. Dario Edoardo Vigano

Intervento del Dott. Paolo Ruffini

Intervento della Prof.ssa Marinella Perroni

Alle ore 12.00 di oggi, nell’ Aula Giovanni Paolo Il della Sala Stampa della Santa Sede, si tiene la Conferenza
Stampa di presentazione del Messaggio del Santo Padre Francesco per la 50ma Giornata Mondiale delle
Comunicazioni Sociali, sul tema: “Comunicazione e Misericordia: un incontro fecondo”.

Intervengono: Mons. Dario Edoardo Vigano, Prefetto della Segreteria per la Comunicazione della Santa Sede; il
Dott. Paolo Ruffini, Direttore di TV2000; la Prof.ssa Marinella Perroni, Biblista, Docente di Nuovo Testamento al
Pontificio Ateneo Sant'Anselmo (Roma).

Ne pubblichiamo di seguito gli interventi:

Intervento di Mons. Dario Edoardo Vigano

La Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali che la Chiesa celebrera il prossimo 8 maggio 2016 ¢ la
cinquantesima in ordine temporale.

Si tratta di un anniversario che rimanda al Concilio Ecumenico Vaticano Il e, per noi in particolare al Decreto
sugli strumenti di comunicazione sociale Inter Mirifica (4 dicembre 1963), che al n. 18 afferma: «al fine poi di



2

rendere piu efficace il multiforme apostolato della Chiesa con I'impiego degli strumenti di comunicazione sociale,
ogni anno in tutte le diocesi del mondo, a giudizio dei vescovi, venga celebrata una “giornata” nella quale i fedeli
siano istruiti sui loro doveri in questo settore, invitati a speciali preghiere per questo scopo e a contribuirvi con le
loro offerte. Queste saranno debitamente destinate a sostenere le iniziative e le opere promosse dalla Chiesa in
questo campo, secondo le necessita dell'orbe cattolico».

El'unica giornata mondiale a essere stabilita dal Concilio. E inoltre la Giornata che si volge nel mezzo del grande
Giubileo straordinario della misericordia, cui fa diretto riferimento il tema “Comunicazione e Misericordia: un
incontro fecondo”. E’ un invito perché la Chiesa assuma la consapevolezza che € chiamata a vivere secondo le
parole di Gesu, che annunciano una misericordia che soprassa ogni legge, e a specchiarsi nella prassi di Gesu
per assumere i suoi sentimenti, atteggiamenti e comportamenti. In questa prospettiva, dunque, la Chiesa ha la
responsabilita di narrare in parole e opere, in atteggiamenti e forme di vita - quindi, in comunicazione - il volto
misericordioso di Dio in Cristo.

Infine, & la prima Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali che celebriamo dopo la costituzione della
Segreteria per le Comunicazioni da parte di papa Francesco. A questo proposito voglio richiamare alcuni
elementi del Motu proprio (27 giugno 2015): «L attuale contesto comunicativo caratterizzato dalla presenza e
dallo sviluppo dei media digitali, dai fattori della convergenza e dellinterattivita [...] richiede un ripensamento del
sistema informativo della Santa Sede [...] valorizzando quanto nella storia si & sviluppato all'interno dell’assetto
della comunicazione della Sede Apostolica, proceda decisamente verso una integrazione e gestione unitaria.
Per tali motivi, ho ritenuto che tutte le realta, che, in diversi modi fino ad oggi si sono occupate della
comunicazione, vengano accorpate in un nuovo Dicastero della Curia Romana, che sara denominato Segreteria
per la Comunicazione [...] il sistema comunicativo della Santa Sede rispondera sempre meglio alle esigenze
della missione della Chiesa. [...] dopo aver esaminato relazioni e studi, e ricevuto di recente lo studio di
fattibilita, sentito il parere unanime del Consiglio dei Cardinali, istituisco la Segreteria per la Comunicazione».

La misericordia ¢ il tratto distintivo dell’agire e dell'essere della Chiesa

Nel discorso di apertura del Concilio Vaticano Il, in Gaudet mater ecclesia (11 ottobre 1962), Giovanni XXIII cosi
si esprimeva: «quanto al tempo presente, la Sposa di Cristo preferisce usare la medicina della misericordia
invece di imbracciare le armi del rigore». Affermazione centrale che attesta come il rapporto tra Chiesa e
misericordia non sia un rapporto estrinseco, se non addirittura accidentale (insomma declinato secondo la logica
della congiunzione), quanto piuttosto intrinseco, costitutivo, che tocca I'identita stessa della Chiesa. E
I'esperienza di Pentecoste l'inizio dell’esperienza storica della Chiesa (cfr. Atti degli Apostoli).

La Chiesa ¢ portatrice della memoria di Gesu e quindi non puo declinare le parole del suo annuncio, se non in
rapporto alla misericordia. Sono parole attese da chi pensa di essere lontano dal Dio della misericordia di cui
spesso abbiamo un’immagine deformata, come Dio giudice spietato e incapace di coinvolgersi con i limiti della
sofferenza. Ma sono parole urgenti per la Chiesa stessa, che viene rigenerata da queste parole; d’altronde la
Chiesa non dimentica che € posta sotto il segno della misericordia senza la quale neppure esisterebbe.

Per 'uomo e la donna di oggi, e per la Chiesa di Gesu, queste le parole da offrire come antidoto a quelle dure
dei precetti, pronunciate da coloro che accusano I'imperante relativismo e I'irrevocabilita dei valori. Non pud
esistere contraddizione tra contenuto dell’annuncio e forme di vita ecclesiale: ecco perché non si tratta di parole
semplicemente.

Possiamo dire, con Hans Urs von Balthasar, che la questione della misericordia € il caso serio, sia nel senso di
grave sia nel senso di elemento essenziale. L’annuncio della misericordia, e la mediazione di un’esperienza di

misericordia, & la cartina di tornasole della relazione con il fondamento che &€ Gesu e anche verifica della fede

escatologica della Chiesa stessa (che € regno di Dio come comunione di misericordia).

La Chiesa che siamo chiamati a essere non pud che vivere secondo le parole di Gesu, che annunciano una
misericordia che soprassa ogni legge, e non puo che specchiarsi nella prassi di Gesu per assumere i suoi
sentimenti, atteggiamenti e comportamenti. In questa prospettiva la Chiesa ha la responsabilita di narrare in



parole e opere, in atteggiamenti e forme di vita, il volto misericordioso di Dio in Cristo.

La Chiesa chiamata a partecipare alla missione messianica deve saper vivere in reale autentica umanita: deve
apprendere da Gesu a declinare la misericordia in parole di speranza e di vita e in gesti coinvolgenti, lasciandoci
toccare dalle vicende dell’'umano e sapendo, come piu volte ricorda Papa Francesco, toccare la carne degli
ultimi. Come le sue parole e le sue azioni di liberazione, la Chiesa € chiamata a rivelare il volto di un Dio che
davanti al bisogno e al dolore dell’'uomo si fa vicino compartecipe, umanamente coinvolto.

Nell’ascolto si consuma una sorta di martirio

L’'uomo contemporaneo € diventato — dice Max Picard nel testo // mondo del silenzio (Edizioni Di Comunita
1950) — un’appendice del rumore, uno spazio del rumore. Si va atrofizzando, in un contesto di parole gridate,
parlate e non piu parlanti, |la nostra capacita di ascolto che viene ridotta ai livelli minimali. Un disamore per
I'ascolto produce un linguaggio disoccupato il cui tratto € la disattenzione.

L’ascolto & un atto necessario allo svolgersi della comunicazione, e prevede anzitutto il silenzio, condizione
indispensabile per ricevere ogni parola pronunciata e coglierne il significato. Di conseguenza, piu un individuo
sara capace di stare in silenzio, maggiore sara il valore delle parole che proferira, essendo esse il frutto di una
meditazione. Il silenzio € una condizione tanto indispensabile alla comunicazione, che Erving Goffman (//
comportamento in pubblico, Einaudi 1963) nella sua teoria dell’interazione sociale postula I'organizzazione di
ogni situazione dialogica in «turni di parola».

Come ci ricorda il filosofo del linguaggio Ugo Volli (Apologia del silenzio imperfetto, Feltrinelli 1991): «e evidente
che in ogni conversazione il diritto alla parola corrisponde simmetricamente a un obbligo di rispettare il proprio
turno di silenzio; e in effetti la microsociologia ha rivelato una complessa rete di segnali e transazioni che si
svolgono in ogni dialogo per regolare quell’'oggetto della comunicazione e insieme del potere che € contenuto
sempre nel rapporto tra silenzio, ascolto, parola» (p. 111.).

Siamo parlanti solo in quanto — e contemporaneamente — siamo ascoltatori, e in papa Francesco I'attenzione a
questa dicotomia € costante. Si & peraltro soffermato sul’argomento anche papa Benedetto XVI, in riflessioni
che coniugano comunicazione, spiritualita e conoscenza: «il silenzio € parte integrante della comunicazione e
senza di esso non esistono parole dense di contenuto. Nel silenzio ascoltiamo e conosciamo meglio noi stessi,
nasce e si approfondisce il pensiero, comprendiamo con maggiore chiarezza cio¢ che desideriamo dire o cio che
ci attendiamo dall’altro, scegliamo come esprimerci. [...] La dove i messaggi e I'informazione sono abbondanti, il
silenzio diventa essenziale per discernere cido che € importante da cid che € inutile o accessorio. Una profonda
riflessione ci aiuta a scoprire la relazione esistente tra avvenimenti che a prima vista sembrano slegati tra loro, a
valutare, ad analizzare i messaggi; e cio fa si che si possano condividere opinioni ponderate e pertinenti, dando
vita ad un’autentica conoscenza condivisa. Per questo € necessario creare un ambiente propizio, quasi una
sorta di “ecosistema” che sappia equilibrare silenzio, parola, immagini e suoni» (Messaggio per la XLVI Giornata
Mondiale delle Comunicazioni Sociali Silenzio e Parola: cammino di evangelizzazione, 24 gennaio 2012).

Come ricorda anche Sant’Agostino, «la nostra anima ha bisogno di solitudine. Nella solitudine, se I'anima &
attenta, Dio si lascia vedere. La folla € chiassosa: per vedere Dio & necessario il silenzio» (Sant'’Agostino,
Commento al Vangelo di San Giovanni, Citta Nuova 1968, p. 405). Ma il silenzio non & soltanto meditazione e
ascolto; come abbiamo visto gia in occasione della prima apparizione pubblica di Bergoglio, il silenzio & esso
stesso comunicazione (eventi trasformativi).

Il silenzio € raccoglimento e meditazione silenziosa, una pratica cui il Santo di Assisi attribuiva grande
importanza, come testimonia Tommaso da Celano, che pur non essendo uno dei suoi primi seguaci, ebbe modo
di conoscerlo personalmente: «cercava sempre un luogo appartato dove potersi unire, non solo con lo spirito,
ma con le singole membra al suo Dio. E se all'improvviso si sentiva visitato dal Signore, per non rimanere senza
cella, se ne faceva una piccola con il mantello. E se a volte era privo di questo, ricopriva il volto con la manica
per non svelare la manna nascosta. Sempre frapponeva fra sé e gli astanti qualcosa, perché non si
accorgessero del contatto dello sposo: cosi poteva pregare non visto anche se stipato tra mille, come nel



4

cantuccio di una nave. Infine, se non gli era possibile niente di tutto questo, faceva un tempio del suo petto.
Assorto in Dio e dimentico di se stesso, non gemeva né tossiva, era senza affanno il suo respiro e scompariva
ogni altro segno esteriore» (Vita seconda di San Francesco d'Assisi, in Fonti Francescane, n. 681).

Voglio concludere con una citazione di Dietrich Bonhoeffer (Sequela) «| misericordiosi hanno un amore
irresistibile per gli umili, i malati, i miseri, per chi stato umiliato e ha patito violenza, per chi subisce torti ed
estromesso, per chi si tormenta e si affligge; essi cercano chi € caduto nel peccato e nella colpa. Nessuna
miseria & troppo profonda, nessun peccato troppo terribile, perché non vi applichi misericordia. Il misericordioso
da dono del proprio onore a chi & caduto nella ignominia e se ne fa carico. Si fa trovare presso i pubblicani e i
peccatori € assume volontariamente la vergogna della familiarita con loro [...] Essi conoscono solo una dignita e
un onore: la misericordia del loro Signore, della quale soltanto vivono» (Queriniana 1997, p. 103).

Ela beatitudine della misericordia che la Chiesa & chiamata a vivere anzitutto nelle sue relazioni perché la
comunita cristiana non € un gruppo elitario né € costituita da perfetti. Paolo ai Colossesi (Col 3,12-15) invita
ciascuno di noi a riconoscere il punto di partenza della vita cristiana ed ecclesiale che € I'amore di Dio e, per
grazia, la partecipazione alla sua santita.

A ciascuno di noi auguro di vivere il coraggio dell’azzardo del poeta oggi, perché «come il mistico, ha provato
almeno per una volta nella sua vita il desiderio di “morire in silenzio”. Da questa Geenna del rumore, che ¢ la
nostra vita quotidiana, da questa “galleria del vento di pettegolezzi’ e di chiacchiere nasce spontanea la
nostalgia del silenzio, il desiderio di far ammutolire le parole strumentalizzate e di scoprire le parole del silenzio.
L’'uomo contemporaneo sia pure inconsapevolmente, sta gridando con Verlaine: “Datemi il silenzio”, e I'amore
del mistero!”» (M. Baldini, Elogio del silenzio e della parola, Rubbettino 2005, pp. 84-85).

[00091-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento del Dott. Paolo Ruffini

Devo cominciare questo mio breve intervento con una confessione: lavoro da tanti anni nel mondo della
televisione; ma io non lo so davvero come si fa a raccontare storie di misericordia attraverso le immagini.

lo non lo so se esiste un modo, un metodo.
Anzi...

Quello che so, o credo di sapere, € che se riduciamo tutto ad una regola, ad una norma rischiamo di non
comunicare nulla; riduciamo le immagini ad una fredda apparenza; il racconto ad una calligrafia.

Mentre per comunicare la misericordia bisogna camminarci dentro. Farne esperienza. Condividerla.
To share. Condividere.

Il mondo della televisione ha ridotto lo share ad un numero che misura una massa; ad un indice che serve per
pesare il valore degli investimenti pubblicitari. Laddove invece se c¢’é una grandezza da misurare € quella della
pienezza, della bellezza, di questa condivisione. E’ una grandezza che sta nella sua unicita.

Ecco, in tanti anni di televisione se c’é€ una cosa che ho imparato & I'importanza non dello share in quanto tale,
ma della sua qualita.

E qui - credo - ¢’ una prima, imperfetta risposta all'invito che oggi ci fa il Papa: creare ponti, favorire I'incontro e
l'inclusione. Tenere insieme la misericordia e la verita.



La nostra parte proprio in questo sta: costruire una condivisione (uno share), una prossimita unica, con le
persone tutte intere e una per una; non con una massa anonima.

Il nostro compito, a proposito di comunicazione con le immagini, € quello di capovolgere la visione, il modo
stesso di vedere le cose.

A proposito di immagini, io sono molto affezionato ad una che racconta bene questo capovolgimento.

E’ una foto che ritrae un gruppetto di bambini in una favela brasiliana.

Sereni e giocosi come sono tutti i bambini. | nostri e quelli degli altri. | poveri come i ricchi, inconsapevoli del
valore del denaro; e consapevoli invece del valore della relazione con laltro.

Questa foto ne ritrae alcuni intenti a giocare. Sorridenti, mentre guardano il mondo a testa in giu. Cambiando
dunque totalmente il punto di vista.

Sovvertendo l'alto e il basso, il sopra e il sotto.

E lasciandoci involontariamente un messaggio.

| bambini sono quanto di piu vicino a Dio c’é sulla terra.

Bisogna sempre saper imparare dai bambini.

Per esempio a vedere le cose in un’altra prospettiva.

Proprio perché si tratta di uno sguardo, mi viene da dire che la misericordia si possa solo vedere e far vedere. E
che una televisione che voglia comunicare la misericordia si fonda su questo sguardo, dato o ricevuto.
Condiviso.

Si fonda su un riconoscimento, che ¢ il contrario dell’autocompiacimento di chi si guarda allo specchio.

Si fonda su un cammino, che & I'opposto della ripetizione.

Questo vuol dire cambiare totalmente la prospettiva. Il punto di vista.

Reagire al dualismo feroce del web (mi piace, non piace- amico-nemico, ti scrivo-ti cancello), che riduce la vita
ad un gioco (game on game over), grazie alla comprensione di uno sguardo, all’inclusione di uno sguardo, alla
creazione di una insiemita, di una rete di sguardi.

Passare da una tv dello scontro, che brandisce le identita come corpi contundenti, ad una tv dell'incontro, del
dialogo.

Da una tv che o € smemorata o usa brandelli di memoria per costruire muri, ad una tv che conserva sempre la
memoria per aiutarsi e aiutarci a non ricommettere gli stessi errori.

Da una tv che si esalta nel brivido della violenza, anche solo verbale, costruita in arene sempre meno virtuali; ad
una tv fondata sulla carezza di uno sguardo misericordioso, capace di farsi carico dell’altro.

Da una tv che divide fra noi e loro a una tv del noi.



Da una tv che esibisce cinicamente il dolore degli altri ad una tv che lo condivide con rispetto, discrezione,
partecipazione, per riscattarlo, trasfigurarlo.

Da una tv ad una sola dimensione, che separa il corpo dall’anima, ad una tv che vede I'anima nel corpo ed &
capace di porsi le domande ultime.

Da una tv di plastica, costruita a tavolino, ad una tv di carne e ossa, capace di rompere il velo dell'ipocrisia che
ci avvolge, e di portare nelle case realta che vorremmo forse non conoscere.

La sfida di una comunicazione televisiva fondata sulla misericordia sta nella capacita di vedere al di la
dell’apparenza, che & cosa diversa dal mostrare; sta in un modo diverso di guardare alle cose, e ancora di piu
alle persone: capirle.

Una tv che costruisce la capacita di guardare il mondo con occhi di misericordia non puo aver paura di essere
piantata nella realta. Non si rinchiude nel chiuso dei propri studi. Non costruisce un mondo a propria immagine.
Non vende sogni a buon mercato. Sceglie la prossimita come criterio per comprendere, per capire, per
sorprendersi e per sorprendere, per agire, per scegliere. Per piangere e per ridere. Per emozionarsi. Per
ragionare. Si fa prossima alle persone in carne ed ossa nel mondo reale, non in quello virtuale. Smaschera I'alibi
di poter dire non sapevo. Non potevo sapere. Non avevo visto. E’ capace di cogliere la grandezza anche nelle
piccole cose.

Lo fa con la semplicita di un artigiano che come diceva Sant’Agostino vede nel tronco non solo quel che € , ma
quel che sara.

Vede in ogni cosa uno sviluppo, un processo.

“Si vede bene solo col cuore. L'essenziale & invisibile agli occhi”, fa dire Saint-Exupéry al piccolo principe. E
ricordava il cardinal Martini.

Certo non ¢ facile raccontare per immagini cose invisibili agli occhi.

Ma - come scrive il Papa - “non € la tecnologia che determina se la comunicazione sia autentica o meno...”

Non &€ nemmeno la liturgia perfetta dei tanti sedicenti guru della televisione.

E’ lo sguardo puro.

lo diffido sempre dai teorici della Tv come un mondo a parte, autoreferenziale, con i suoi riti, le sue leggi.

Credo che questo modo di fare che apparentemente trasforma la televisione in una religione, la releghi ad
essere emarginata storicamente, la costringa a vivere in un mondo parallelo solo apparentemente incantato, in
realta marcio e dunque fragile, non duraturo.

Non c’é peggior comunicatore di chi crede di sapere gia tutto, incasellando storie e persone in schemi astratti. O
di chi addomestica la realta per renderla piu simile a come la vorrebbe.

Non c’é comunicazione se non c’é capacita di ascolto e di visione.

Davvero, se c¢’é un linguaggio da recuperare, questo € quello libero dei bambini.

Ermanno Olmi, un poeta delle immagini, € un cristiano, lo sostenne parlando di San Francesco, citando Tolstoy



a proposito degli scrittori. E Picasso a proposito della pittura. Vale anche per una televisione che voglia
raccontare e costruire una storia di misericordia, avere lo stesso sguardo di Gesu sul mondo, e raccontare la
realta senza arrendersi agli stereotipi; o ai circoli viziosi delle condanne e delle vendette, che — come scrive |l
Papa - continuano ad intrappolarci.

La misericordia € lo sguardo che ci rende liberi di raccontare la verita nel mondo.

[00087-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Intervento della Prof.ssa Marinella Perroni

Una premessa

Fare quanto mi & stato richiesto, e cioe “cercare un aggancio sul testo e parlare del binomio comunicazione e
misericordia partendo dalla Bibbia” € cosa da “maneggiare con cura”. Come, del resto, lo € il vostro lavoro, in cui
l'intersezione tra piu livelli (correttezza dell’informazione e laicita della prospettiva, da una parte, e, dall’altra,
esigenze multiple connesse al vostro servizio professionale a una confessione religiosa) richiede grande
capacita di fare distinzioni e di controllare intersezioni e intrecci.

Lo premetto non perché io possa entrare in questa problematica nei pochi minuti a mia disposizione, ma perché
essa si impone soprattutto nel momento in cui viene richiesto di coniugare insieme un termine di ampia portata
universale, comunicazione, e un termine di stretto significato religioso, misericordia, a partire dalla sue radici
biblico-teologiche e in connessione con un evento quale I'anno giubilare della chiesa cattolica.

Sullo sfondo, tra I'altro, dei forti interrogativi che le tre religioni monoteiste, che si reggono sul convincimento che
la comunicazione pud avere una portata teo-logica perché appartiene all’identita stessa di Dio.

Due suggestioni

Per quanto riguarda la Bibbia, molto si puo dire, anche se sarebbe necessario evitare luoghi comuni che,
banalizzando entrambi i termini del binomio, rischiano di svuotarlo di significato teologico “forte”. Mi limito
dunque a due suggestioni che partono dal discorso di Papa Francesco e che possono avviare una riflessione sul
rapporto tra comunicazione e misericordia in prospettiva biblico-teologica.

Entrambe queste suggestioni, collegano il binomio comunicazione-misericordia alla grande tradizione profetica
di Israele che arriva in Gesu di Nazareth al suo compimento.

1. Informare-comunicare: due operazioni che, come ricorda il Pontefice, richiedono due diverse capacita e due
diversi atteggiamenti, udire-ascoltare, che non sempre si compenetrano vicendevolmente. Tra I'uno e l'altro ci
vuole la mediazione del “cuore”, cioé della sapienza della vita e del vivere. E’ il rimprovero duro che i profeti
anteriori all’esilio hanno rivolto a un popolo a cui Dio ha fatto udire la sua voce, ma che non é stato in grado di
ascoltarla (cfr Is 6,9s). E’ il motivo per cui Gesu sceglie di parlare in parabole, cioé in modo tale che solo alcuni,
quelli che accettano “una sorta di martiro, un sacrificio di se stessi” (sono parole del Papa), possono essere in
grado non solo di udire, ma anche di ascoltare (Mc 4,12; Mt 13,14).

2. Guarire la memoria ferita: un tema immenso e di straordinaria importanza nel momento in cui la fede di
Israele prima e dei cristiani poi si radica nella convinzione che Dio ¢ il Dio della storia fino al punto massimo di
tale convinzione che ¢ la fede nell'incarnazione. La storia impone la guarigione della memoria. | profeti post-
esilici, da questo punto di vista, sono emblematici perché alzano la loro voce per consolare (Is 40,1-31).

Ministero dell’ascolto e ministero della consolazione: quando la comunicazione passa attraverso il “cuore”,
quando € impastata a sapienza del vivere e sapienza della vita, diviene ministero della misericordia.



[00088-IT.01] [Testo originale: Italiano]

[BO046-XX.01]



