2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0043
Venerdi 22.01.2016

Sommario:

¢ Messaggio del Santo Padre per la 50ma Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali

¢ Messaggio del Santo Padre per la 50ma Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali

Messaggio del Santo Padre

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Testo in lingua polacca

Testo in lingua araba

“Comunicazione e Misericordia: un incontro fecondo” € il tema scelto dal Santo Padre Francesco per la 50ma
Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali.

Pubblichiamo di seguito il Messaggio del Papa per la Giornata che quest’anno si celebra, in molti Paesi,
domenica 8 maggio:



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 2

Messaggio del Santo Padre

Comunicazione e misericordia: un incontro fecondo
Cairi fratelli e sorelle,

I’Anno Santo della Misericordia ci invita a riflettere sul rapporto tra la comunicazione e la misericordia. In effetti la
Chiesa, unita a Cristo, incarnazione vivente di Dio Misericordioso, & chiamata a vivere |la misericordia quale
tratto distintivo di tutto il suo essere e il suo agire. Cid che diciamo e come lo diciamo, ogni parola e ogni gesto
dovrebbe poter esprimere la compassione, la tenerezza e il perdono di Dio per tutti. L'amore, per sua natura, &
comunicazione, conduce ad aprirsi € a non isolarsi. E se il nostro cuore e i nostri gesti sono animati dalla carita,
dall’amore divino, la nostra comunicazione sara portatrice della forza di Dio.

Siamo chiamati a comunicare da figli di Dio con tutti, senza esclusione. In particolare, &€ proprio del linguaggio e
delle azioni della Chiesa trasmettere misericordia, cosi da toccare i cuori delle persone e sostenerle nel
cammino verso la pienezza della vita, che Gesu Cristo, inviato dal Padre, € venuto a portare a tutti. Si tratta di
accogliere in noi e di diffondere intorno a noi il calore della Chiesa Madre, affinché Gesu sia conosciuto e amato;
quel calore che da sostanza alle parole della fede e che accende nella predicazione e nella testimonianza la
“scintilla” che le rende vive.

La comunicazione ha il potere di creare ponti, di favorire I'incontro e I'inclusione, arricchendo cosi la societa.
Com’e bello vedere persone impegnate a scegliere con cura parole e gesti per superare le incomprensioni,
guarire la memoria ferita e costruire pace e armonia. Le parole possono gettare ponti tra le persone, le famiglie, i
gruppi sociali, i popoli. E questo sia nelllambiente fisico sia in quello digitale. Pertanto, parole e azioni siano tali
da aiutarci ad uscire dai circoli viziosi delle condanne e delle vendette, che continuano ad intrappolare gli
individui e le nazioni, e che conducono ad esprimersi con messaggi di odio. La parola del cristiano, invece, si
propone di far crescere la comunione e, anche quando deve condannare con fermezza il male, cerca di non
spezzare mai la relazione e la comunicazione.

Vorrei, dunque, invitare tutte le persone di buona volonta a riscoprire il potere della misericordia di sanare le
relazioni lacerate e di riportare la pace e 'armonia tra le famiglie e nelle comunita. Tutti sappiamo in che modo
vecchie ferite e risentimenti trascinati possono intrappolare le persone e impedire loro di comunicare e di
riconciliarsi. E questo vale anche per i rapporti tra i popoli. In tutti questi casi la misericordia & capace di attivare
un nuovo modo di parlare e di dialogare, come ha cosi eloquentemente espresso Shakespeare: «La
misericordia non & un obbligo. Scende dal cielo come il refrigerio della pioggia sulla terra. E una doppia
benedizione: benedice chi la da e chi la riceve» (Il mercante di Venezia, Atto IV, Scena ).

E’ auspicabile che anche il linguaggio della politica e della diplomazia si lasci ispirare dalla misericordia, che
nulla da mai per perduto. Faccio appello soprattutto a quanti hanno responsabilita istituzionali, politiche e nel
formare I'opinione pubblica, affinché siano sempre vigilanti sul modo di esprimersi nei riguardi di chi pensa o
agisce diversamente, e anche di chi pud avere sbagliato. E facile cedere alla tentazione di sfruttare simili
situazioni e alimentare cosi le fiamme della sfiducia, della paura, dell’odio. Ci vuole invece coraggio per
orientare le persone verso processi di riconciliazione, ed € proprio tale audacia positiva e creativa che offre vere
soluzioni ad antichi conflitti e 'opportunita di realizzare una pace duratura. «Beati i misericordiosi, perché
troveranno misericordia [...] Beati gli operatori di pace, perché saranno chiamati figli di Dio» (Mt 5,7.9).

Come vorrei che il nostro modo di comunicare, € anche il nostro servizio di pastori nella Chiesa, non
esprimessero mai I'orgoglio superbo del trionfo su un nemico, né umiliassero coloro che la mentalita del mondo
considera perdenti e da scartare! La misericordia puo aiutare a mitigare le avversita della vita e offrire calore a
quanti hanno conosciuto solo la freddezza del giudizio. Lo stile della nostra comunicazione sia tale da superare
la logica che separa nettamente i peccatori dai giusti. Noi possiamo e dobbiamo giudicare situazioni di peccato —
violenza, corruzione, sfruttamento, ecc. — ma non possiamo giudicare le persone, perché solo Dio puo leggere in
profondita nel loro cuore. E nostro compito ammonire chi sbaglia, denunciando la cattiveria e 'ingiustizia di certi
comportamenti, al fine di liberare le vittime e sollevare chi & caduto. Il Vangelo di Giovanni ci ricorda che «la



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 3

verita vi fara liberi» (Gv 8,32). Questa verita &, in definitiva, Cristo stesso, la cui mite misericordia & la misura
della nostra maniera di annunciare la verita e di condannare I'ingiustizia. E nostro precipuo compito affermare la
verita con amore (cfr Ef4,15). Solo parole pronunciate con amore e accompagnate da mitezza e misericordia
toccano i cuori di noi peccatori. Parole e gesti duri o moralistici corrono il rischio di alienare ulteriormente coloro
che vorremmo condurre alla conversione e alla liberta, rafforzando il loro senso di diniego e di difesa.

Alcuni pensano che una visione della societa radicata nella misericordia sia ingiustificatamente idealistica o
eccessivamente indulgente. Ma proviamo a ripensare alle nostre prime esperienze di relazione in seno alla
famiglia. | genitori ci hanno amato e apprezzato per quello che siamo piu che per le nostre capacita e i nostri
successi. | genitori naturalmente vogliono il meglio per i propri figli, ma il loro amore non € mai condizionato dal
raggiungimento degli obiettivi. La casa paterna ¢ il luogo dove sei sempre accolto (cfr Lc 15,11-32). Vorrei
incoraggiare tutti a pensare alla societa umana non come ad uno spazio in cui degli estranei competono e
cercano di prevalere, ma piuttosto come una casa o una famiglia dove la porta € sempre aperta e si cerca di
accogliersi a vicenda.

Per questo € fondamentale ascoltare. Comunicare significa condividere, e la condivisione richiede I'ascolto,
I'accoglienza. Ascoltare € molto piu che udire. L'udire riguarda I'ambito dell'informazione; ascoltare, invece,
rimanda a quello della comunicazione, e richiede la vicinanza. L’ascolto ci consente di assumere I'atteggiamento
giusto, uscendo dalla tranquilla condizione di spettatori, di utenti, di consumatori. Ascoltare significa anche
essere capaci di condividere domande e dubbi, di percorrere un cammino fianco a fianco, di affrancarsi da
qualsiasi presunzione di onnipotenza e mettere umilmente le proprie capacita e i propri doni al servizio del bene
comune.

Ascoltare non & mai facile. A volte & piu comodo fingersi sordi. Ascoltare significa prestare attenzione, avere
desiderio di comprendere, di dare valore, rispettare, custodire la parola altrui. Nell’ascolto si consuma una sorta
di martirio, un sacrificio di sé stessi in cui si rinnova il gesto sacro compiuto da Mosé davanti al roveto ardente:
togliersi i sandali sulla “terra santa” dell'incontro con l'altro che mi parla (cfr Es 3,5). Saper ascoltare € una
grazia immensa, € un dono che bisogna invocare per poi esercitarsi a praticarlo.

Anche e-mail, sms, reti sociali, chat possono essere forme di comunicazione pienamente umane. Non ¢ la
tecnologia che determina se la comunicazione € autentica 0 meno, ma il cuore dell’'uomo e la sua capacita di
usare bene i mezzi a sua disposizione. Le reti sociali sono capaci di favorire le relazioni e di promuovere il bene
della societa ma possono anche condurre ad un’ulteriore polarizzazione e divisione tra le persone e i gruppi.
L’ambiente digitale & una piazza, un luogo di incontro, dove si pud accarezzare o ferire, avere una discussione
proficua o un linciaggio morale. Prego che I'’Anno Giubilare vissuto nella misericordia «ci renda piu aperti al
dialogo per meglio conoscerci e comprenderci; elimini ogni forma di chiusura e di disprezzo ed espella ogni
forma di violenza e di discriminazione» (Misericordiae Vultus, 23). Anche in rete si costruisce una vera
cittadinanza. L'accesso alle reti digitali comporta una responsabilita per I'altro, che non vediamo ma ¢ reale, ha
la sua dignita che va rispettata. La rete pud essere ben utilizzata per far crescere una societa sana e aperta alla
condivisione.

La comunicazione, i suoi luoghi e i suoi strumenti hanno comportato un ampliamento di orizzonti per tante
persone. Questo € un dono di Dio, ed € anche una grande responsabilita. Mi piace definire questo potere della
comunicazione come “prossimita”. L'incontro tra la comunicazione e la misericordia & fecondo nella misura in cui
genera una prossimita che si prende cura, conforta, guarisce, accompagna e fa festa. In un mondo diviso,
frammentato, polarizzato, comunicare con misericordia significa contribuire alla buona, libera e solidale
prossimita tra i figli di Dio e fratelli in umanita.

Dal Vaticano, 24 gennaio 2016
FRANCISCUS

[00089-IT.01] [Testo originale: Italiano]



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 4

Testo in lingua francese

Communication et miséricorde: une rencontre féconde
Chers fréres et sceurs,

L’Année Sainte de la Miséricorde nous invite a réfléchir sur le rapport entre communication et miséricorde. En
effet I’Eglise, unie au Christ, incarnation vivante de Dieu Miséricordieux, est appelée a vivre la miséricorde
comme un trait distinctif de tout son étre et de tout son agir. Ce que nous disons et la maniere dont nous le
disons, chaque parole et chaque geste, devrait pouvoir exprimer la compassion, la tendresse et le pardon de
Dieu pour tous. L’'amour, par nature, est communication, il conduit a s’ouvrir et non pas a s’isoler. Et si notre
cceur et nos gestes sont animés par la charité, par I'amour divin, notre communication sera porteuse de la force
de Dieu.

En tant qu’enfants de Dieu, nous sommes appelés a communiquer avec tous, sans exclusion. En particulier,
c’est le propre du langage et des actions de 'Eglise que de transmettre la miséricorde, en sorte de toucher les
coeurs des personnes et de les soutenir sur le chemin vers la plénitude de la vie que Jésus Christ, envoyé par le
Pére, est venu apporter a tous. |l s’agit d’accueillir en nous et de répandre autour de nous la chaleur de I'Eglise
Mere, pour que Jésus soit connu et aimé; cette chaleur qui donne consistance aux paroles de la foi et qui allume
dans la prédication et dans le témoignage I'«étincelle» qui les rend vivantes.

La communication a le pouvoir de créer des ponts, de favoriser la rencontre et I'inclusion, enrichissant ainsi la
société. Comme il est beau de voir des personnes engagées a choisir avec soin des paroles et des gestes pour
dépasser les incompréhensions, guérir la mémoire blessée et construire la paix et I’'harmonie. Les paroles
peuvent jeter des ponts entre les personnes, les familles, les groupes sociaux, les peuples; que ce soit dans le
domaine physique ou dans le domaine numérique. Que les paroles et les actions soient donc telles qu’elles
nous aident a sortir des cercles vicieux des condamnations et des vengeances, qui continuent a piéger les
individus et les nations, et qui conduisent a s’exprimer avec des messages de haine. La parole du chrétien, au
contraire, se propose de faire grandir la communion et, méme quand il faut condamner le mal avec fermeté, elle
cherche a ne jamais briser la relation et la communication.

Je voudrais donc inviter toutes les personnes de bonne volonté a redécouvrir le pouvoir de la miséricorde de
guérir les relations déchirées, et de ramener la paix et 'harmonie entre les familles et dans les communautés.
Nous savons tous de quelle maniere les vieilles blessures et les ressentiments peuvent piéger les personnes et
les empécher de communiquer et de se réconcilier. Et ceci vaut aussi pour les relations entre les peuples. Dans
tous ces cas, la miséricorde est capable de créer une nouvelle maniére de parler et de dialoguer, comme l'a
ainsi trés bien exprimé Shakespeare: «La miséricorde n’est pas une obligation. Elle descend du ciel comme la
fraicheur de la pluie sur la terre. Elle est une double bénédiction: elle bénit celui qui la donne et celui qui la
regoit» (Le Marchand de Venise, Acte 4, Scene 1).

Il est souhaitable que le langage de la politique et de la diplomatie se laisse aussi inspirer par la miséricorde, qui
ne donne jamais rien pour perdu. Je fais appel surtout a tous ceux qui ont des responsabilités institutionnelles,
politiques et dans la formation de 'opinion publique, pour qu’ils soient toujours vigilants sur la maniére de
s’exprimer envers celui qui pense ou agit autrement, et aussi envers celui qui peut s’étre trompé. |l est facile de
céder a la tentation d’exploiter de semblables situations et d’alimenter ainsi les flammes de la défiance, de la
peur, de la haine. Il faut au contraire du courage pour orienter les personnes dans des processus de
réconciliation; et c’est justement cette audace positive et créative qui offre de vraies solutions a de vieux conflits,
et 'occasion de réaliser une paix durable. «Bienheureux les miséricordieux, parce qu’ils obtiendront miséricorde
[...] Bienheureux les artisans de paix, parce qu’ils seront appelés fils de Dieu» (Mt 5, 7.9).

Comme je voudrais que notre maniére de communiquer, et aussi notre service de pasteurs dans I'Eglise,
n’exprime jamais I'orgueil fier du triomphe sur un ennemi, ni "’humilie ceux que la mentalité du monde considére
comme perdants et a rejeter! La miséricorde peut aider a tempérer les adversités de la vie et a offrir de la
chaleur a tous ceux qui ont seulement connu la froideur du jugement. Que le style de notre communication soit



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 S

en mesure de dépasser la logique qui sépare nettement les pécheurs des justes. Nous pouvons et devons juger
des situations de péché — violence, corruption, exploitation, etc. — mais nous ne pouvons pas juger les
personnes, parce que seul Dieu peut lire en profondeur dans leur coeur. C’est notre devoir d’avertir celui qui se
trompe, en dénongant la méchanceté et I'injustice de certains comportements, afin de libérer les victimes et de
soulager celui qui est tombé. L’Evangile de Jean nous rappelle que «La vérité vous rendra libres» (Jn 8, 32).
Cette vérité est, en définitive, le Christ lui-méme, dont la douce miséricorde est la mesure de notre maniére
d’annoncer la vérité et de condamner l'injustice. C’est notre principal devoir d’affirmer la vérité avec amour (Cf.
Ep 4, 15). Seules les paroles prononcées avec amour et accompagnées de douceur et de miséricorde touchent
les cceurs des pécheurs que nous sommes. Des paroles et des gestes durs ou moralisants risquent d’aliéner
plus tard ceux que nous voudrions conduire a la conversion et a la liberté, en renforgant leur sens du refus et de
la défense.

Certains pensent qu’une vision de la société enracinée dans la miséricorde serait de fagon injustifiée idéaliste ou
excessivement indulgente. Mais essayons de repenser a nos premieres expériences de relations au sein de la
famille. Nos parents nous ont aimés et appréciés pour ce que nous sommes, plus que pour nos capacités et nos
succes. Les parents veulent naturellement le meilleur pour leurs enfants, mais leur amour n’est jamais
conditionné par le fait d’atteindre des objectifs. La maison paternelle est le lieu ou tu es toujours accueilli (Cf. Lc
15, 11-32). Je voudrais vous encourager tous a penser la société humaine non comme un espace ou des
étrangers rivalisent et cherchent a dominer, mais plutét comme une maison ou une famille, ou la porte est
toujours ouverte et ou I'on cherche a s’accueillir réciproquement.

C’est pourquoi il est fondamental d’écouter. Communiquer signifie partager, et le partage exige I'écoute,
I'accueil. Ecouter est beaucoup plus qu’entendre. Entendre concerne le domaine de l'information; écouter, en
revanche, renvoie a celui de la communication, et exige la proximité. L'écoute nous permet d’avoir I'attitude
juste, en sortant de la condition tranquille de spectateurs, d’auditeurs, de consommateurs. Ecouter signifie aussi
étre capable de partager des questions et des doutes, de faire un chemin céte a cbte, de s’affranchir de toute
présomption de toute-puissance et de mettre humblement ses capacités et ses dons au service du bien
commun.

Ecouter n’est jamais facile. Parfois il est plus confortable de faire le sourd. Ecouter signifie préter attention, avoir
le désir de comprendre, de valoriser, respecter, garder la parole de I'autre. Dans I'écoute une sorte de martyre
se consume, un sacrifice de soi-méme dans lequel le geste sacré accompli par Moise devant le buisson
ardentse renouvelle : retirer ses sandales sur la «terre sainte» de la rencontre avec I'autre qui me parle (Cf. Ex
3, 5). Savoir écouter est une grace immense, c’est un don qu’il faut invoquer pour ensuite s’exercer a le
pratiquer.

Les e-mail, sms, réseaux sociaux, chat peuvent, eux aussi, étre des formes de communication pleinement
humaines. Ce n’est pas la technologie qui décide si la communication est authentique ou non, mais le cceur de
’'homme et sa capacité de bien user des moyens mis a sa disposition. Les réseaux sociaux sont capables de
favoriser les relations et de promouvoir le bien de la société, mais ils peuvent aussi conduire plus tard a des
polarisations et des divisions entre les personnes et les groupes. Le domaine numérique est une place, un lieu
de rencontre, ou I'on peut caresser ou blesser, avoir une discussion profitable ou faire un lynchage moral. Je
prie pour que I'’Année jubilaire vécue dans la miséricorde «nous rende plus ouverts au dialogue pour mieux nous
connaitre et nous comprendre. Qu’elle chasse toute forme de fermeture et de mépris. Qu’elle repousse toute
forme de violence et de discrimination» (Misericordiae vultus, n. 23). Une véritable citoyenneté se construit aussi
en réseau. L’accés aux réseaux numériques comporte une responsabilité pour I'autre, que nous ne voyons pas
mais qui est réel, il a sa dignité qui doit étre respectée. Le réseau peut étre bien utilisé pour faire grandir une
société saine et ouverte au partage.

La communication, ses lieux et ses instruments, ont comporté un élargissement des horizons pour beaucoup de
personnes. C’est un don de Dieu, et c’est aussi une grande responsabilité. J'aime définir ce pouvoir de la
communication comme «proximité». La rencontre entre la communication et la miséricorde est féconde dans la
mesure ou elle génére une proximité qui prend soin, réconforte, guérit, accompagne et fait la féte. Dans un
monde divisé, fragmenté, polarisé, communiquer avec miséricorde signifie contribuer a la bonne, libre et solide
proximité entre les enfants de Dieu et les freres en humanité.



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 6
Du Vatican, le 24 janvier 2016

FRANCISCUS

[00089-FR.01] [Texte original: Italien]

Testo in lingua inglese

Communication and Mercy: A Fruitful Encounter
Dear Brothers and Sisters,

The Holy Year of Mercy invites all of us to reflect on the relationship between communication and mercy. The
Church, in union with Christ, the living incarnation of the Father of Mercies, is called to practise mercy as the
distinctive trait of all that she is and does. What we say and how we say it, our every word and gesture, ought to
express God’s compassion, tenderness and forgiveness for all. Love, by its nature, is communication; it leads to
openness and sharing. If our hearts and actions are inspired by charity, by divine love, then our communication
will be touched by God’s own power.

As sons and daughters of God, we are called to communicate with everyone, without exception. In a particular
way, the Church’s words and actions are all meant to convey mercy, to touch people’s hearts and to sustain
them on their journey to that fullness of life which Jesus Christ was sent by the Father to bring to all. This means
that we ourselves must be willing to accept the warmth of Mother Church and to share that warmth with others,
so that Jesus may be known and loved. That warmth is what gives substance to the word of faith; by our
preaching and witness, it ignites the “spark” which gives them life.

Communication has the power to build bridges, to enable encounter and inclusion, and thus to enrich society.
How beautiful it is when people select their words and actions with care, in the effort to avoid misunderstandings,
to heal wounded memories and to build peace and harmony. Words can build bridges between individuals and
within families, social groups and peoples. This is possible both in the material world and the digital world. Our
words and actions should be such as to help us all escape the vicious circles of condemnation and vengeance
which continue to ensnare individuals and nations, encouraging expressions of hatred. The words of Christians
ought to be a constant encouragement to communion and, even in those cases where they must firmly condemn
evil, they should never try to rupture relationships and communication.

For this reason, | would like to invite all people of good will to rediscover the power of mercy to heal wounded
relationships and to restore peace and harmony to families and communities. All of us know how many ways
ancient wounds and lingering resentments can entrap individuals and stand in the way of communication and
reconciliation. The same holds true for relationships between peoples. In every case, mercy is able to create a
new kind of speech and dialogue. Shakespeare put it eloquently when he said: “The quality of mercy is not
strained. It droppeth as the gentle rain from heaven upon the place beneath. It is twice blessed: it blesseth him
that gives and him that takes” (The Merchant of Venice, Act IV, Scene ).

Our political and diplomatic language would do well to be inspired by mercy, which never loses hope. | ask those
with institutional and political responsibility, and those charged with forming public opinion, to remain especially
attentive to the way they speak of those who think or act differently or those who may have made mistakes. It is
easy to yield to the temptation to exploit such situations to stoke the flames of mistrust, fear and hatred. Instead,
courage is needed to guide people towards processes of reconciliation. It is precisely such positive and creative
boldness which offers real solutions to ancient conflicts and the opportunity to build lasting peace. “Blessed are
the peacemakers, for they will be called children of God” (Mt 5:7-9)

How | wish that our own way of communicating, as well as our service as pastors of the Church, may never
suggest a prideful and triumphant superiority over an enemy, or demean those whom the world considers lost



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 7

and easily discarded. Mercy can help mitigate life’s troubles and offer warmth to those who have known only the
coldness of judgment. May our way of communicating help to overcome the mindset that neatly separates
sinners from the righteous. We can and we must judge situations of sin — such as violence, corruption and
exploitation — but we may not judge individuals, since only God can see into the depths of their hearts. It is our
task to admonish those who err and to denounce the evil and injustice of certain ways of acting, for the sake of
setting victims free and raising up those who have fallen. The Gospel of John tells us that “the truth will make
you free” (Jn 8:32). The truth is ultimately Christ himself, whose gentle mercy is the yardstick for measuring the
way we proclaim the truth and condemn injustice. Our primary task is to uphold the truth with love (cf. Eph 4:15).
Only words spoken with love and accompanied by meekness and mercy can touch our sinful hearts. Harsh and
moralistic words and actions risk further alienating those whom we wish to lead to conversion and freedom,
reinforcing their sense of rejection and defensiveness.

Some feel that a vision of society rooted in mercy is hopelessly idealistic or excessively indulgent. But let us try
and recall our first experience of relationships, within our families. Our parents loved us and valued us for who
we are more than for our abilities and achievements. Parents naturally want the best for their children, but that
love is never dependent on their meeting certain conditions. The family home is one place where we are always
welcome (cf. Lk 15:11-32). | would like to encourage everyone to see society not as a forum where strangers
compete and try to come out on top, but above all as a home or a family, where the door is always open and
where everyone feels welcome.

For this to happen, we must first listen. Communicating means sharing, and sharing demands listening and
acceptance. Listening is much more than simply hearing. Hearing is about receiving information, while listening
is about communication, and calls for closeness. Listening allows us to get things right, and not simply to be
passive onlookers, users or consumers. Listening also means being able to share questions and doubts, to
journey side by side, to banish all claims to absolute power and to put our abilities and gifts at the service of the
common good.

Listening is never easy. Many times it is easier to play deaf. Listening means paying attention, wanting to
understand, to value, to respect and to ponder what the other person says. It involves a sort of martyrdom or
self-sacrifice, as we try to imitate Moses before the burning bush: we have to remove our sandals when standing
on the “holy ground” of our encounter with the one who speaks to me (cf. Ex 3:5). Knowing how to listen is an
immense grace, it is a gift which we need to ask for and then make every effort to practice.

Emails, text messages, social networks and chats can also be fully human forms of communication. It is not
technology which determines whether or not communication is authentic, but rather the human heart and our
capacity to use wisely the means at our disposal. Social networks can facilitate relationships and promote the
good of society, but they can also lead to further polarization and division between individuals and groups. The
digital world is a public square, a meeting-place where we can either encourage or demean one another, engage
in @ meaningful discussion or unfair attacks. | pray that this Jubilee Year, lived in mercy, “may open us to even
more fervent dialogue so that we might know and understand one another better; and that it may eliminate every
form of closed-mindedness and disrespect, and drive out every form of violence and discrimination”
(Misericordiae Vultus, 23). The internet can help us to be better citizens. Access to digital networks entails a
responsibility for our neighbour whom we do not see but who is nonetheless real and has a dignity which must
be respected. The internet can be used wisely to build a society which is healthy and open to sharing.

Communication, wherever and however it takes place, has opened up broader horizons for many people. This is
a gift of God which involves a great responsibility. | like to refer to this power of communication as “closeness”.
The encounter between communication and mercy will be fruitful to the degree that it generates a closeness
which cares, comforts, heals, accompanies and celebrates. In a broken, fragmented and polarized world, to
communicate with mercy means to help create a healthy, free and fraternal closeness between the children of
God and all our brothers and sisters in the one human family.

From the Vatican, 24 January 2016



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 8
FRANCISCUS

[00089-EN.01] [Original text: Italian]

Testo in lingua tedesca

Kommunikation und Barmherzigkeit — eine fruchtbare Begegnung
Liebe Bruder und Schwestern,

das Heilige Jahr der Barmherzigkeit Iadt uns ein, tUber die Beziehung zwischen Kommunikation und
Barmherzigkeit nachzudenken. Tatsachlich ist die mit Christus, der lebendigen Inkarnation des barmherzigen
Gottes, vereinte Kirche berufen, die Barmherzigkeit als kennzeichnendes Merkmal all ihren Seins und Handelns
zu leben. Was wir sagen und wie wir es sagen, jedes Wort und jede Geste miisste imstande sein, das Mitleid,
die Zartlichkeit und die Vergebung auszudriicken, die Gott allen entgegenbringt. Die Liebe ist von Natur aus
Kommunikation, sie flihrt dazu, sich zu 6ffnen und sich nicht abzuschotten. Und wenn unser Herz und unsere
Gesten von der Nachstenliebe, von der géttlichen Liebe beseelt sind, wird unsere Kommunikation eine
Uberbringerin der Kraft Gottes sein.

Wir sind aufgerufen, als Kinder Gottes mit allen in Verbindung zu treten, ohne jemanden auszuschlieRen. In
besonderer Weise gehort es wesenhaft zur Sprache und zum Handeln der Kirche, Barmherzigkeit zu
Ubermitteln, so dass sie die Herzen der Menschen anrihrt und sie auf dem Weg zur Fille des Lebens
unterstitzt. Diese Lebensfllle allen zu bringen, ist Jesus Christus ja vom Vater gesandt und zu uns gekommen.
Es geht darum, die Warme der Mutter Kirche in uns aufzunehmen und um uns zu verbreiten, damit Jesus
erkannt und geliebt wird — jene Warme, die den Worten des Glaubens Substanz verleiht und in der
Verkindigung wie im Zeugnis den ,Funken® entziindet, der sie lebendig macht.

Die Kommunikation hat die Macht, Briicken zu bauen, Begegnung und Einbeziehung zu férdern und so die
Gesellschaft zu bereichern. Wie schon ist es, wenn man sieht, wie Menschen bemiiht sind, ihre Worte und
Gesten sorgfaltig zu wahlen, um Unverstandnis zu Gberwinden, das verwundete Gedachtnis zu heilen und
Frieden und Harmonie zu schaffen. Worte kénnen Briicken spannen zwischen Menschen, Familien, sozialen
Gruppen und Vdlkern. Und das im physischen wie im digitalen Bereich. M6gen daher Worte und Taten so
beschaffen sein, dass sie uns helfen, aus den Teufelskreisen von Verurteilungen und Rache auszusteigen, die
Einzelne und Nationen weiterhin gefangen halten und zu hasserfiillten AuRerungen filhren. Das Wort des
Christen entspringt dagegen dem Wunsch, Gemeinschaft wachsen zu lassen, und versucht selbst dann, wenn
es das Bdse unnachgiebig verurteilen muss, niemals die Beziehung und die Kommunikation abzubrechen.

Ich mdchte daher alle Menschen guten Willens einladen, die Macht der Barmherzigkeit, zerrissene Beziehungen
zu heilen und in die Familien und die Gemeinschaften wieder Frieden und Harmonie zu tragen, neu zu
entdecken. Wir alle wissen, wie alte Verwundungen und lange gehegter Groll Menschen gefangen halten und
sie daran hindern kénnen, Kontakt aufzunehmen und sich zu verséhnen. Und das gilt auch fir die Beziehungen
unter den Volkern. In all diesen Fallen ist die Barmherzigkeit imstande, eine neue Art in Gang zu setzen,
miteinander zu sprechen und in Dialog zu treten. Shakespeare hat das wortgewandt zum Ausdruck gebracht:
»Die Barmherzigkeit ist keine Pflicht. Sie fallt vom Himmel, wie die Erquickung des Regens auf die Erde traufelt.
Sie ist ein zweifacher Segen: Sie segnet den, der sie gewahrt, und den, der sie empfangt« (Der Kaufmann von
Venedig, 4. Akt, 1. Szene).

Es ist zu hoffen, dass auch die Sprache der Politik und der Diplomatie sich inspirieren lasst von der
Barmherzigkeit, die niemals etwas als verloren aufgibt. Ich appelliere vor allem an diejenigen, die im
institutionellen und im politischen Bereich sowie auf dem Gebiet der Meinungsbildung Verantwortung tragen,
immer wachsam zu sein in Bezug auf ihre AuRerungen liber Andersdenkende oder -handelnde und auch iiber
die, die einen Fehler begangen haben mégen. Allzu leicht gibt man der Versuchung nach, solche Situationen
auszunutzen und auf diese Weise Ol ins Feuer des Misstrauens, der Angst und des Hasses zu giefien.
Dagegen braucht es Mut, um die Menschen auf Verséhnungsprozesse hin auszurichten, und gerade dieser



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 9

positive und kreative Wagemut ist es, der echte Lésungen fiir alte Konflikte und die Gelegenheit zur
Verwirklichung eines dauerhaften Friedens bietet. »Selig die Barmherzigen, denn sie werden Erbarmen finden
[...] Selig, die Frieden stiften, denn sie werden Séhne Gottes genannt werden« (M15,7.9).

Wie winsche ich mir, dass unsere Art der Kommunikation wie auch unser Dienst als Hirten der Kirche niemals
den hochmditigen Stolz des Triumphes Uber einen Feind zum Ausdruck brachten, noch diejenigen demiitigten,
die die Mentalitat der Welt als Verlierer betrachtet, die auszuschlielen sind! Die Barmherzigkeit kann helfen, die
Widrigkeiten des Lebens zu mildern, und denen, die nur die Kélte des Urteils erfahren haben, Warme schenken.
Moge der Stil unserer Kommunikation so geartet sein, dass er die Logik der krassen Trennung nach Siindern
und Gerechten Uberwindet. Wir kdnnen und missen Uber Situationen der Siinde — Gewalt, Korruption,
Ausbeutung usw. — richten, aber wir durfen nicht Uber Menschen richten, denn allein Gott kann das Innerste
ihres Herzens deuten. Unsere Aufgabe ist es, den zu ermahnen, der einen Fehler begeht, indem wir die
Schlechtigkeit und Ungerechtigkeit gewisser Verhaltensweisen anprangern, mit dem Ziel, die Opfer zu befreien
und den Gefallenen aufzuheben. Das Johannesevangelium sagt uns: »Die Wahrheit wird euch befreien« (8,32).
Diese Wahrheit ist letztlich Christus selbst, dessen sanfte Barmherzigkeit das MalR ist fir unsere Art, die
Wahrheit zu verkiinden und die Ungerechtigkeit zu verurteilen. Unsere Hauptaufgabe besteht darin, die
Wahrheit mit Liebe zu bekraftigen (vgl. Eph 4,15). Nur mit Liebe gesprochene und von Sanftmut und
Barmherzigkeit begleitete Worte treffen die Herzen von uns Siindern. Harte oder moralistische Worte laufen
Gefahr, diejenigen, die wir zur Umkehr bewegen und in die Freiheit flihren méchten, weiter zu entfernen, indem
wir ihre innere Haltung der Weigerung und Abwehr starken.

Manche meinen, eine auf Barmherzigkeit gegriindete Sicht der Gesellschaft sei unentschuldbar idealistisch oder
Ubertrieben nachsichtig. Doch versuchen wir einmal, an unsere ersten Erfahrungen von Beziehung im Schof3
der Familie zurlickzudenken. Unsere Eltern haben uns mehr fiir das, was wir sind, geliebt und geschatzt, als fir
unsere Fahigkeiten und unsere Erfolge. Die Eltern wollen natiirlich das Beste fir ihre Kinder, aber ihre Liebe ist
nie abhangig vom Erreichen der Ziele. Das Elternhaus ist der Ort, wo du immer aufgenommen wirst (vgl. Lk
15,11-32). Ich moéchte alle ermutigen, die menschliche Gesellschaft nicht als einen Raum zu verstehen, in dem
Fremde Konkurrenz machen und versuchen sich durchzusetzen, sondern vielmehr als ein Haus oder eine
Familie, wo die Tir immer offen steht und man versucht, einander anzunehmen.

Dafir ist es grundlegend, zuzuhéren. Kommunikation bedeutet Miteinander-Teilen, und das verlangt das
Zuhoren, die Aufnahme. Zuhdren ist viel mehr als héren. Das Héren betrifft den Bereich der Information; das
Zuhoren verweist hingegen auf den der Kommunikation und verlangt Nahe. Das Zuhoéren gestattet uns, die
richtige Haltung einzunehmen, indem wir die ruhige Situation des Zuschauers, des Nutzers und des
Konsumenten verlassen. Zuhdren bedeutet auch, fahig zu sein, an Fragen und Zweifeln Anteil zu nehmen,
einen Weg Seite an Seite zu gehen, sich von jedem Allmachtsdiinkel zu 16sen und die eigenen Fahigkeiten und
Gaben demdiitig in den Dienst des Gemeinwohls zu stellen.

Zuhoren ist niemals leicht. Manchmal ist es bequemer, sich taub zu stellen. Zuhéren bedeutet, dem Wort des
anderen Aufmerksamkeit zu schenken, den Wunsch zu haben, es zu verstehen, ihm Wert beizumessen, es zu
respektieren und zu hiiten. Beim Zuhéren vollzieht sich eine Art von Martyrium, ein Opfer des eigenen Selbst, in
dem sich die heilige Geste erneuert, die Mose vor dem brennenden Dornbusch vollbrachte: auf dem ,heiligen
Boden“ der Begegnung mit dem anderen, der zu mir spricht, sich die Sandalen ausziehen (vgl. Ex 3,5). Zuh&ren
zu koénnen ist eine unsagliche Gnade, eine Gabe, die man erflehen muss, um sich dann darin zu Gben, sie
anzuwenden.

Auch E-Mail, SMS, soziale Netze und Chat kdnnen Formen ganz und gar menschlicher Kommunikation sein.
Nicht die Technologie bestimmt, ob die Kommunikation authentisch ist oder nicht, sondern das Herz des
Menschen und seine Fahigkeit, die ihm zur Verfligung stehenden Mittel gut zu nutzen. Die sozialen Netze sind
imstande, Beziehungen zu beglnstigen und das Wohl der Gesellschaft zu férdern, aber sie kénnen auch zu
einer weiteren Polarisierung und Spaltung unter Menschen und Gruppen fihren. Der digitale Bereich ist ein
Platz, ein Ort der Begegnung, wo man liebkosen oder verletzen, eine fruchtbare Diskussion fihren oder
Rufmord begehen kann. Ich bete darum, dass das in Barmherzigkeit gelebte Jubilaumsjahr »uns offener
[mache] fir den Dialog, damit wir uns besser kennen und verstehen lernen. Es liberwinde jede Form der
Verschlossenheit und Verachtung und vertreibe alle Form von Gewalt und Diskriminierung«



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 10

(Verkundigungsbulle Misericordiae vultus, 23). Auch im Netz wird eine wirkliche Blrgerschaft aufgebaut. Der
Zugang zu den digitalen Netzen bringt eine Verantwortung fir den anderen mit sich, den wir nicht sehen, der
aber real ist und seine Wirde besitzt, die respektiert werden muss. Das Netz kann gut genutzt werden, um eine
gesunde und fir das Miteinander-Teilen offene Gesellschaft wachsen zu lassen.

Die Kommunikation, ihre Orte und ihre Mittel haben fir viele Menschen zu einer Horizonterweiterung gefiihrt.
Das ist ein Geschenk Gottes, und es ist auch eine grof3e Verantwortung. Ich definiere diese Macht der
Kommunikation gerne als ein ,Nahesein®. Die Begegnung von Kommunikation und Barmherzigkeit ist in dem
Male fruchtbar, in dem es ein Nahesein hervorbringt, das sich des anderen annimmt, ihn trostet, heilt, begleitet
und mit ihm feiert. In einer geteilten, aufgesplitterten, polarisierten Welt eine Kommunikation in Barmherzigkeit
zu pflegen bedeutet, einen Beitrag zu leisten zu einem guten, freien und solidarischen Nahesein unter Kindern
Gottes und Briidern und Schwestern im Menschsein.

Aus dem Vatikan, am 24. Januar 2016, dem Fest des hl. Franz von Sales

FRANCISCUS

[00089-DE.02] [Originalsprache: Italienisch]

Testo in lingua spagnola

Comunicacion y Misericordia: un encuentro fecundo

Queridos hermanos y hermanas,

El Afo Santo de la Misericordia nos invita a reflexionar sobre la relacion entre la comunicacion y la misericordia.
En efecto, la Iglesia, unida a Cristo, encarnacién viva de Dios Misericordioso, esta llamada a vivir la misericordia
como rasgo distintivo de todo su ser y actuar. Lo que decimos y como lo decimos, cada palabra y cada gesto
deberia expresar la compasion, la ternura y el perdén de Dios para con todos. El amor, por su naturaleza, es
comunicacion, lleva a la apertura, no al aislamiento. Y si nuestro corazén y nuestros gestos estan animados por
la caridad, por el amor divino, nuestra comunicacion sera portadora de la fuerza de Dios.

Como hijos de Dios estamos llamados a comunicar con todos, sin exclusion. En particular, es caracteristico del
lenguaje y de las acciones de la Iglesia transmitir misericordia, para tocar el corazon de las personas y
sostenerlas en el camino hacia la plenitud de la vida, que Jesucristo, enviado por el Padre, ha venido a traer a
todos. Se trata de acoger en nosotros y de difundir a nuestro alrededor el calor de la Iglesia Madre, de modo
gue Jesus sea conocido y amado, ese calor que da contenido a las palabras de la fe y que enciende, en la
predicacion y en el testimonio, la «chispa» que los hace vivos.

La comunicacion tiene el poder de crear puentes, de favorecer el encuentro y la inclusion, enriqueciendo de
este modo la sociedad. Es hermoso ver personas que se afanan en elegir con cuidado las palabras y los gestos
para superar las incomprensiones, curar la memoria herida y construir paz y armonia. Las palabras pueden
construir puentes entre las personas, las familias, los grupos sociales y los pueblos. Y esto es posible tanto en
el mundo fisico como en el digital. Por tanto, que las palabras y las acciones sean apropiadas para ayudarnos a
salir de los circulos viciosos de las condenas y las venganzas, que siguen enmaranando a individuos y
naciones, y que llevan a expresarse con mensajes de odio. La palabra del cristiano, sin embargo, se propone
hacer crecer la comunion e, incluso cuando debe condenar con firmeza el mal, trata de no romper nunca la
relaciéon y la comunicacion.

Quisiera, por tanto, invitar a las personas de buena voluntad a descubrir el poder de la misericordia de sanar las
relaciones dafadas y de volver a llevar paz y armonia a las familias y a las comunidades. Todos sabemos en
qué modo las viejas heridas y los resentimientos que arrastramos pueden atrapar a las personas e impedirles
comunicarse y reconciliarse. Esto vale también para las relaciones entre los pueblos. En todos estos casos la



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 11

misericordia es capaz de activar un nuevo modo de hablar y dialogar, como tan elocuentemente expreso
Shakespeare: «La misericordia no es obligatoria, cae como la dulce lluvia del cielo sobre la tierra que esta bajo
ella. Es una doble bendicion: bendice al que la concede y al que la recibe» (El mercader de Venecia, Acto IV,
Escena ).

Es deseable que también el lenguaje de la politica y de la diplomacia se deje inspirar por la misericordia, que
nunca da nada por perdido. Hago un llamamiento sobre todo a cuantos tienen responsabilidades institucionales,
politicas y de formar la opinidn publica, a que estén siempre atentos al modo de expresase cuando se refieren a
quien piensa o actua de forma distinta, o a quienes han cometido errores. Es facil ceder a la tentacion de
aprovechar estas situaciones y alimentar de ese modo las llamas de la desconfianza, del miedo, del odio. Se
necesita, sin embargo, valentia para orientar a las personas hacia procesos de reconciliacion. Y es
precisamente esa audacia positiva y creativa la que ofrece verdaderas soluciones a antiguos conflictos asi
como la oportunidad de realizar una paz duradera. «Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos
alcanzaran misericordia. [...] Bienaventurados los que trabajan por la paz, porque ellos seran llamados hijos de
Dios» (Mt 5,7.9).

Cdomo desearia que nuestro modo de comunicar, y también nuestro servicio de pastores de la Iglesia, nunca
expresara el orgullo soberbio del triunfo sobre el enemigo, ni humillara a quienes la mentalidad del mundo
considera perdedores y material de desecho. La misericordia puede ayudar a mitigar las adversidades de la
vida y a ofrecer calor a quienes han conocido sélo la frialdad del juicio. Que el estilo de nuestra comunicacion
sea tal, que supere la loégica que separa netamente los pecadores de los justos. Nosotros podemos y debemos
juzgar situaciones de pecado — violencia, corrupcion, explotacion, etc. —, pero no podemos juzgar a las
personas, porque soélo Dios puede leer en profundidad sus corazones. Nuestra tarea es amonestar a quien se
equivoca, denunciando la maldad y la injusticia de ciertos comportamientos, con el fin de liberar a las victimas y
de levantar al caido. El evangelio de Juan nos recuerda que «la verdad os hara libres» (Jn 8,32). Esta verdad
es, en definitiva, Cristo mismo, cuya dulce misericordia es el modelo para nuestro modo de anunciar la verdad y
condenar la injusticia. Nuestra primordial tarea es afirmar la verdad con amor (cf. Ef4,15). Sélo palabras
pronunciadas con amor y acompafadas de mansedumbre y misericordia tocan los corazones de quienes
somos pecadores. Palabras y gestos duros y moralistas corren el riesgo hundir mas a quienes querriamos
conducir a la conversion y a la libertad, reforzando su sentido de negacién y de defensa.

Algunos piensan que una vision de la sociedad enraizada en la misericordia es injustificadamente idealista o
excesivamente indulgente. Pero probemos a reflexionar sobre nuestras primeras experiencias de relacion en el
seno de la familia. Los padres nos han amado y apreciado mas por lo que somos que por nuestras capacidades
y nuestros éxitos. Los padres quieren naturalmente lo mejor para sus propios hijos, pero su amor nunca esta
condicionado por el alcance de los objetivos. La casa paterna es el lugar donde siempre eres acogido (cf. Lc
15,11-32). Quisiera alentar a todos a pensar en la sociedad humana, no como un espacio en el que los extrafos
compiten y buscan prevalecer, sino mas bien como una casa o una familia, donde la puerta esta siempre
abierta y en la que sus miembros se acogen mutuamente.

Para esto es fundamental escuchar. Comunicar significa compartir, y para compartir se necesita escuchar,
acoger. Escuchar es mucho mas que oir. Oir hace referencia al ambito de la informacion; escuchar, sin
embargo, evoca la comunicacion, y necesita cercania. La escucha nos permite asumir la actitud justa, dejando
atras la tranquila condicion de espectadores, usuarios, consumidores. Escuchar significa también ser capaces
de compartir preguntas y dudas, de recorrer un camino al lado del otro, de liberarse de cualquier presuncién de
omnipotencia y de poner humildemente las propias capacidades y los propios dones al servicio del bien comun.

Escuchar nunca es facil. A veces es mas comodo fingir ser sordos. Escuchar significa prestar atencién, tener
deseo de comprender, de valorar, respetar, custodiar la palabra del otro. En la escucha se origina una especie
de martirio, un sacrificio de si mismo en el que se renueva el gesto realizado por Moisés ante la zarza ardiente:
quitarse las sandalias en el «terreno sagrado» del encuentro con el otro que me habla (cf. Ex 3,5). Saber
escuchar es una gracia inmensa, es un don que se ha de pedir para poder después ejercitarse practicandolo.

También los correos electronicos, los mensajes de texto, las redes sociales, los foros pueden ser formas de



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 12

comunicacion plenamente humanas. No es la tecnologia la que determina si la comunicacién es auténtica o no,
sino el corazén del hombre y su capacidad para usar bien los medios a su disposicion. Las redes sociales son
capaces de favorecer las relaciones y de promover el bien de la sociedad, pero también pueden conducir a una
ulterior polarizacion y division entre las personas y los grupos. El entorno digital es una plaza, un lugar de
encuentro, donde se puede acariciar o herir, tener una provechosa discusion o un linchamiento moral. Pido que
el Afo Jubilar vivido en la misericordia «nos haga mas abiertos al dialogo para conocernos y comprendernos
mejor; elimine toda forma de cerrazén y desprecio, y aleje cualquier forma de violencia y de discriminacion»
(Misericordiae vultus, 23). También en red se construye una verdadera ciudadania. El acceso a las redes
digitales lleva consigo una responsabilidad por el otro, que no vemos pero que es real, tiene una dignidad que
debe ser respetada. La red puede ser bien utilizada para hacer crecer una sociedad sana y abierta a la puesta
en comun.

La comunicacion, sus lugares y sus instrumentos han traido consigo un alargamiento de los horizontes para
muchas personas. Esto es un don de Dios, y es también una gran responsabilidad. Me gusta definir este poder
de la comunicacion como «proximidad». El encuentro entre la comunicacién y la misericordia es fecundo en la
medida en que genera una proximidad que se hace cargo, consuela, cura, acompafa y celebra. En un mundo
dividido, fragmentado, polarizado, comunicar con misericordia significa contribuir a la buena, libre y solidaria
cercania entre los hijos de Dios y los hermanos en humanidad.

Vaticano, 24 de enero de 2016

FRANCISCUS

[00089-ES.01] [Texto original: Italiano]

Testo in lingua portoghese

Comunicagdo e Misericérdia: um encontro fecundo
Queridos irmaos e irmas!

O Ano Santo da Misericérdia convida-nos a reflectir sobre a relagao entre a comunicacao e a misericérdia. Com
efeito a Igreja unida a Cristo, encarnacgéo viva de Deus Misericordioso, € chamada a viver a misericordia como
traco caracteristico de todo o seu ser e agir. Aquilo que dizemos e o modo como o dizemos, cada palavra e
cada gesto deveria poder expressar a compaixao, a ternura e o perdao de Deus para todos. O amor, por sua
natureza, € comunicagao: leva a abrir-se, néo se isolando. E, se 0 nosso coragao e os nossos gestos forem
animados pela caridade, pelo amor divino, a nossa comunicagao sera portadora da forga de Deus.

Como filhos de Deus, somos chamados a comunicar com todos, sem exclusdo. Particularmente proprio da
linguagem e das acgoes da Igreja é transmitir misericordia, para tocar o coragao das pessoas e sustenta-las no
caminho rumo a plenitude daquela vida que Jesus Cristo, enviado pelo Pai, veio trazer a todos. Trata-se de
acolher em n6s mesmos e irradiar ao nosso redor o calor materno da Igreja, para que Jesus seja conhecido e
amado; aquele calor que da substancia as palavras da fé e acende, na pregacgéao e no testemunho, a
«centelha» que os vivifica.

A comunicagao tem o poder de criar pontes, favorecer o encontro e a inclusao, enriquecendo assim a
sociedade. Como é bom ver pessoas esforgando-se por escolher cuidadosamente palavras e gestos para
superar as incompreensodes, curar a memoria ferida e construir paz e harmonia. As palavras podem construir
pontes entre as pessoas, as familias, os grupos sociais, os povos. E isto acontece tanto no ambiente fisico
como no digital. Assim, palavras e ac¢oes hao-de ser tais que nos ajudem a sair dos circulos viciosos de
condenagdes e vingangas que mantém prisioneiros os individuos e as nagoes, expressando-se através de
mensagens de odio. Ao contrario, a palavra do cristdo visa fazer crescer a comunhdo e, mesmo quando deve
com firmeza condenar o mal, procura ndo romper jamais o relacionamento e a comunicagao.



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 13

Por isso, queria convidar todas as pessoas de boa vontade a redescobrirem o poder que a misericordia tem de
curar as relagdes dilaceradas e restaurar a paz e a harmonia entre as familias e nas comunidades. Todos nés
sabemos como velhas feridas e prolongados ressentimentos podem aprisionar as pessoas, impedindo-as de
comunicar e reconciliar-se. E isto aplica-se também as relagdes entre os povos. Em todos estes casos, a
misericordia é capaz de implementar um novo modo de falar e dialogar, como se exprimiu muito
eloquentemente Shakespeare: «A misericordia ndo € uma obrigagédo. Desce do céu como o refrigério da chuva
sobre a terra. E uma dupla bénc&o: abencoa quem a da e quem a recebe» (O mercador de Veneza, Acto IV,
Cenal).

Edesejavel que também a linguagem da politica e da diplomacia se deixe inspirar pela misericérdia, que nunca
da nada por perdido. Faco apelo sobretudo aqueles que tém responsabilidades institucionais, politicas e de
formacgéao da opinido publica, para que estejam sempre vigilantes sobre 0 modo como se exprimem a respeito
de quem pensa ou age de forma diferente e ainda de quem possa ter errado. E facil ceder & tentacéo de
explorar tais situagbes e, assim, alimentar as chamas da desconfianga, do medo, do édio. Pelo contrario, é
preciso coragem para orientar as pessoas em direc¢céo a processos de reconciliagdo, mas é precisamente tal
audacia positiva e criativa que oferece verdadeiras solugdes para conflitos antigos e a oportunidade de realizar
uma paz duradoura. «Felizes os misericordiosos, porque alcangarao misericordia. (...) Felizes os pacificadores,
porque serao chamados filhos de Deus» (Mt 5, 7.9).

Como gostaria que o nosso modo de comunicar e também o nosso servigo de pastores na Igreja nunca
expressassem o orgulho soberbo do triunfo sobre um inimigo, nem humilhassem aqueles que a mentalidade do
mundo considera perdedores e descartaveis! A misericordia pode ajudar a mitigar as adversidades da vida e
dar calor a quantos tém conhecido apenas a frieza do julgamento. Seja o estilo da nossa comunicagao capaz
de superar a légica que separa nitidamente os pecadores dos justos. Podemos e devemos julgar situacoes de
pecado — violéncia, corrupgao, exploragao, etc. —, mas nao podemos julgar as pessoas, porque s6 Deus pode
ler profundamente no coracéo delas. E nosso dever admoestar quem erra, denunciando a maldade e a injustica
de certos comportamentos, a fim de libertar as vitimas e levantar quem caiu. O Evangelho de Jo&o lembra-nos
que «a verdade [nos] tornara livres» (Jo 8, 32). Em ultima analise, esta verdade é o préprio Cristo, cuja
misericordia repassada de mansidao constitui a medida do nosso modo de anunciar a verdade e condenar a
injustica. E nosso dever principal afirmar a verdade com amor (cf. Ef4, 15). Sé palavras pronunciadas com
amor e acompanhadas por mansidao e misericordia tocam os nossos coragdes de pecadores. Palavras e
gestos duros ou moralistas correm o risco de alienar ainda mais aqueles que queriamos levar a conversao € a
liberdade, reforgando o seu sentido de negagéao e defesa.

Alguns pensam que uma visdo da sociedade enraizada na misericordia seja injustificadamente idealista ou
excessivamente indulgente. Mas tentemos voltar com o pensamento as nossas primeiras experiéncias de
relagao no seio da familia. Os pais amavam-nos e apreciavam-nos mais pelo que somos do que pelas nossas
capacidades e os nossos sucessos. Naturalmente os pais querem o melhor para os seus filhos, mas o seu
amor nunca esteve condicionado a obtengao dos objectivos. A casa paterna é o lugar onde sempre és bem-
vindo (cf. Lc 15, 11-32). Gostaria de encorajar a todos a pensar a sociedade humana ndo como um espago
onde estranhos competem e procuram prevalecer, mas antes como uma casa ou uma familia onde a porta esta
sempre aberta e se procura aceitar uns aos outros.

Para isso é fundamental escutar. Comunicar significa partilhar, e a partilha exige a escuta, o acolhimento.
Escutar € muito mais do que ouvir. Ouvir diz respeito ao ambito da informacgao; escutar, ao invés, refere-se ao
ambito da comunicagdo e requer a proximidade. A escuta permite-nos assumir a atitude justa, saindo da
tranquila condigdo de espectadores, usuarios, consumidores. Escutar significa também ser capaz de
compartilhar questdes e duvidas, caminhar lado a lado, libertar-se de qualquer presungao de omnipoténcia e
colocar, humildemente, as préprias capacidades e dons ao servico do bem comum.

Escutar nunca é facil. As vezes é mais comodo fingir-se de surdo. Escutar significa prestar atengao, ter desejo
de compreender, dar valor, respeitar, guardar a palavra alheia. Na escuta, consuma-se uma espécie de
martirio, um sacrificio de n6s mesmos em que se renova o gesto sacro realizado por Moisés diante da sarga-
ardente: descalgar as sandalias na «terra santa» do encontro com o outro que me fala (cf. Ex 3, 5). Saber
escutar € uma graga imensa, € um dom que é preciso implorar e depois exercitar-se a pratica-lo.



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 14

Também e-mails, sms, redes sociais, chat podem ser formas de comunicacao plenamente humanas. Nao ¢ a
tecnologia que determina se a comunicagao € auténtica ou ndo, mas o coragdo do homem e a sua capacidade
de fazer bom uso dos meios ao seu dispor. As redes sociais sao capazes de favorecer as relagdes e promover
o bem da sociedade, mas podem também levar a uma maior polarizagéo e divisao entre as pessoas € 0s
grupos. O ambiente digital € uma praga, um lugar de encontro, onde é possivel acariciar ou ferir, realizar uma
discussao proveitosa ou um linchamento moral. Rezo para que o Ano Jubilar, vivido na misericordia, «nos torne
mais abertos ao didlogo, para melhor nos conhecermos e compreendermos; elimine todas as formas de
fechamento e desprezo e expulse todas as formas de violéncia e discriminagéo» (Misericordiae Vultus, 23). Em
rede, também se constréi uma verdadeira cidadania. O acesso as redes digitais implica uma responsabilidade
pelo outro, que ndo vemos mas é real, tem a sua dignidade que deve ser respeitada. A rede pode ser bem
utilizada para fazer crescer uma sociedade sadia e aberta a partilha.

A comunicagéo, os seus lugares e 0s seus instrumentos permitiram um alargamento de horizontes para muitas
pessoas. Isto € um dom de Deus, e também uma grande responsabilidade. Gosto de definir este poder da
comunicacado como «proximidade». O encontro entre a comunicacdo e a misericérdia € fecundo na medida em
que gerar uma proximidade que cuida, conforta, cura, acompanha e faz festa. Num mundo dividido,
fragmentado, polarizado, comunicar com misericérdia significa contribuir para a boa, livre e solidaria
proximidade entre os filhos de Deus e irmaos em humanidade.

Vaticano, 24 de Janeiro de 2016.

FRANCISCUS

[00089-PO.01] [Texto original: Italiano]

Testo in lingua polacca

»,Komunikacja i Mitosierdzie — owocne spotkanie”
Drodzy bracia i siostry,

Rok Swiety Mitosierdzia zacheca nas do refleksji na temat relacji miedzy komunikacjg a mitosierdziem. Kosciot
zjednoczony z Chrystusem, zywym uciele$nieniem Boga Mitosiernego jest powotany bowiem do zycia
mitosierdziem, jako znakiem rozpoznawczym catego swego istnienia i dziatania. To, co mowimy i jak mowimy,
kazde stowo i kazdy gest powinien méc wyrazi¢ wspoétczucie, czutg troske i przebaczenie Boga dla wszystkich.
Mitos¢ ze swej natury jest komunikacjag, prowadzi do otwarcia sie a nie do izolowania sie. A jesli nasze serca i
nasze dziatania sg inspirowane przez mito$¢, przez Bozg mito$c¢, to nasza komunikacja bedzie nosnikiem Bozej
mocy.

JestesSmy powotani, aby jako dzieci Boze komunikowac sie ze wszystkimi bez wyjagtku. Tym bardziej, ze
wiasciwoscig jezyka i dziatania Kosciofa jest przekazywanie mitosierdzia, aby poruszy¢ serca ludzi i wspierac
ich w drodze do petni zycia, ktérg Jezus Chrystus, postany przez Ojca, przyszedt przynies¢ wszystkim. Chodzi o
przyjecie w nas i upowszechnienie wokét nas serdecznosci Kosciota - Matki, aby Jezus byt poznany i kochany;
tej serdecznosci ktéra ukonkretnia stowa wiary i ktéra rozpala w przepowiadaniu i Swiadectwie te ,iskre”, jaka ja
ozywia.

Komunikacja ma moc budowania mostéw, sprzyjania spotkaniu i integracji, ubogacajgc w ten sposob
spoteczenstwo. Jak to dobrze, gdy widzimy osoby zaangazowane w staranne dobieranie stéw i gestow, azeby
przezwyciezy¢ nieporozumienia, uleczy¢ zraniong pamiec i budowaé pokdj oraz zgode. Stowa mogg przerzucacé
mosty miedzy ludzmi, rodzinami, grupami spotecznymi, narodami. Jest to mozliwe zaréwno w przestrzeni
fizycznej jak i cyfrowej. Dlatego stowa i dziatania powinny nam pomoc wyjs¢ z zakletego kregu potepien i
zemsty, ktdére stale wpedzajg w matnie osoby i narody, prowadzace do wyrazania sie przestaniami nienawisci.
Natomiast stowo chrzescijanina stawia sobie za cel spowodowanie rozwoju komunii i nawet jesli musi



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 15

zdecydowanie potepic¢ zto, stara sie nie zrywac relacji i komunikacji.

Chciatbym w zwigzku z tym zaprosi¢ wszystkich ludzi dobrej woli do odkrycia na nowo mocy mitosierdzia, aby
uzdrawia¢ porozrywane relacje i przywroci¢ pokdj i zgode miedzy rodzinami i we wspoélnotach. Wszyscy wiemy,
jak bardzo stare rany i przewlekte urazy moga ludzi usidli¢ i uniemozliwi¢ im komunikowanie sie ze sobg oraz
wzajemne pojednanie. Dotyczy to takze stosunkéw miedzy narodami. We wszystkich tych przypadkach
mitosierdzie moze uaktywni¢ nowy sposob rozmawiania i prowadzenia dialogu, jak to wymownie wyrazit
Szekspir: ,Dla mitosierdzia nikt przymusu nie ma; Ono jak kropla niebieskiego deszczu sptywa na ziemie,
dwakro¢ btogostawi tego, co daje, i tego, co bierze” (Kupiec wenecki, akt IV, scena ).

Warto bytoby, aby takze jezyk polityki i dyplomacji dat sie zainspirowac mitosierdziem, ktore nigdy nie traktuje
niczego jako stracone. Zwracam sie szczegolnie do tych, ktérzy majg odpowiedzialnos¢ instytucjonalna,
polityczng oraz odpowiadajg za ksztattowanie opinii publicznej, aby zawsze czuwali nad sposobem
wypowiadania sie wzgledem tych, ktérzy mys$lg czy dziatajg inaczej, lub nawet tych, ktérzy moga sie myli¢.
tatwo ulec pokusie, aby wykorzysta¢ podobne sytuacje i podsycac¢ w ten sposob ptomienie nieufnosci, strachu i
nienawisci. Tymczasem potrzebna jest odwaga, aby ukierunkowac osoby ku procesom pojednania. To wiasnie
taka pozytywna i twércza smiato$¢ oferuje realne rozwigzania dawnych konfliktoéw i mozliwosci osiagniecia
trwatego pokoju. ,,Btogostawieni mitosierni, albowiem oni mitosierdzia dostapig [...] Blogostawieni, ktérzy
wprowadzajg pokdj, albowiem oni bedg nazwani synami Bozymi” (Mt 5,7.9).

Jakze chciatbym, aby nasz sposéb komunikowania sie, a takze nasza postuga pasterzy w Kosciele nigdy nie
wyrazaty wyniostej pychy triumfu nad wrogiem ani tez nie upokarzaty tych, ktérych mentalnos¢ swiata uwaza za
przegranych, tych ktorych trzeba odrzuci¢! Mitosierdzie moze poméc w zatagodzeniu przeciwnosci zycia i daé¢
ciepto tym, ktérzy zaznali jedynie chtodu osgdzenia. Niech styl naszej komunikacji pozwoli na przezwyciezenie
logiki, ktéra wyraznie oddziela grzesznikéw od sprawiedliwych. Mozemy i musimy osgdzac¢ sytuacje grzechu -
przemoc, korupcje, wyzysk, i tym podobne - ale nie mozemy osadzac ludzi, bo tylko Bég moze czyta¢ w gtebi
ich serc. Naszym zadaniem jest ostrzezenie tych, ktérzy popetniajg btedy, potepiajac zto i niesprawiedliwos¢
pewnych zachowan, aby uwolni¢ ofiary i podnie$¢ upadtych. Ewangelia Jana przypomina nam, ze ,prawda was
wyzwoli” (J 8,32). Tg prawdg jest ostatecznie sam Chrystus, ktérego tagodne mitosierdzie jest miarg naszego
sposobu gtoszenia prawdy i potepiania niesprawiedliwosci. Naszym najwazniejszym obowigzkiem jest
stwierdzanie prawdy w mitosci (por. Ef4,15). Tylko stowa wypowiadane z mitoscig, ktérym towarzyszy
tagodnosc¢ i mitosierdzie dotykajg serc nas, grzesznikow. Stowa i gesty szorstkie lub moralizatorskie mogg
jeszcze bardziej wyobcowywac tych, ktérych chcemy doprowadzi¢ do nawrdcenia i wolnosci, umacniajac ich
poczucie sprzeciwu i obrony.

Niektorzy uwazajg, ze pewna wizja spoteczenstwa zakorzenionego w mitosierdziu jest stanowczo zbyt
pobtazliwa lub idealistyczna. Ale sprébujmy pomysle¢ o naszych pierwszych doswiadczeniach relacji w obrebie
rodziny. Rodzice nas kochali i doceniali bardziej za to czym jesteSmy, niz ze wzgledu na nasze umiejetnosci i
osiggniecia. Oczywiscie rodzice chcg jak najlepiej dla swoich dzieci, ale ich mitos¢ nigdy nie jest uzalezniona od
osiggniecia celow. Dom rodzinny jest miejscem, w ktorym zawsze jeste$ akceptowany (por. £k 15,11-32).
Chciatbym wszystkich zacheci¢ do myslenia o ludzkim spoteczenstwie nie jako o przestrzeni, w ktorej obcy
rywalizujg i starajg sie dominowac, ale raczej jako o domu lub rodzinie, gdzie drzwi sg zawsze otwarte i ktérego
mieszkancy starajg sie wzajemnie akceptowac.

Dlatego istotne znaczenie ma wystuchanie. Komunikowanie oznacza dzielenie sig, a dzielenie sie wymaga
wystuchania, akceptacji. Wystuchanie to znacznie wiecej niz stuchanie. Stuchanie dotyczy dziedziny informaciji;
natomiast wystuchanie odwotuje sie komunikacji i wymaga bliskosci. Wystuchanie pozwala nam przyjgc¢
wiasciwa postawe, opuszczajgc spokojng kondycje widzow, uzytkownikéw, konsumentow. Wystuchanie oznacza
réwniez zdolnos¢ dzielenia sie pytaniami i watpliwosciami, przemierzenie jakiej$ drogi obok siebie, wyzwolenie
sie z wszelkiej pyszatkowatosci wszechmocy i pokorne oddanie swoich umiejetnosci i darow na stuzbe dobra
wspaolnego.

Woystuchanie nigdy nie jest tatwe. Czasami bardziej wygodne jest udawanie gluchych. Wystuchanie oznacza
zwracanie uwagi, posiadanie checi zrozumienia, docenienia, szanowania, strzezenia stowa drugiego. W



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 16

wystuchaniu mamy do czynienia z pewnego rodzaju meczenstwem, ofiarg z siebie samego, w ktérym ponawia
sie Swiety gest uczyniony przez Mojzesza przed ptongcym krzewem: zdjecie sandatow na ,Swietej ziemi”
spotkania z drugim, ktéry do mnie moéwi (por. Wj 3,5). Umiejetnos¢ wystuchania to ogromna taska, to dar, o ktory
trzeba prosi¢, aby nastepnie uczy¢ sie go realizowad.

Takze e-maile, sms-y, sieci spotecznosciowe, czaty moga by¢ w petni ludzkimi formami komunikacji. To nie
technologia okre$la, czy komunikacja jest autentyczna, czy tez nie, ale serce cztiowieka i jego zdolno$¢ do
dobrego wykorzystania srodkow, jakimi dysponuje. Sieci spotecznosciowe mogag utatwiac relacje i promowac
dobro spoteczenstwa, ale mogg rowniez prowadzi¢ do dalszej polaryzacji i podziatow miedzy ludzmi i grupami.
Srodowisko cyfrowe jest placem, miejscem spotkan, gdzie mozna wyrazié sobie serdecznosé, albo zadaé rany,
nawigzac pozyteczng dyskusje lub dokonaé linczu moralnego. Modle sie, aby ten Rok Jubileuszowy przezywany
w mitosierdziu ,sprawit, ze staniemy sie bardziej otwarci na dialog, aby poznac¢ sie lepiej i wzajemnie zrozumiec;
niech wyeliminuje wszelkie formy zamkniecia i pogardy i odrzuci wszelkg przemoc i dyskryminacje”
(Misericordiae vultus, 23). Takze w sieci buduje sie prawdziwe spoteczenstwo obywatelskie. Dostep do sieci
cyfrowych pocigga za sobg odpowiedzialno$¢ za drugiego, ktérego nie widzimy, ale ktéry jest realny, posiada
swojg godnosc, ktéra musi by¢ respektowana. Sie¢ moze by¢ dobrze uzywana, aby spowodowac rozwo;j
zdrowego spoteczenstwa, otwartego na dzielenie sie z innymi.

Komunikacja, jej miejsca i jej narzedzia doprowadzity do poszerzenia horyzontow dla wielu oséb. Jest to dar od
Boga, a takze wielka odpowiedzialnos¢. Lubie nazywac te wtadze komunikaciji ,bliskoscig”. Spotkanie pomiedzy
komunikacjg a mitosierdziem jest owocne na tyle, na ile rodzi bliskos¢, ktdra otacza troska, pociesza, uzdrawia,
towarzyszy i wyprawia swieto. W swiecie podzielonym, rozdrobnionym, spolaryzowanym, mitosierne
komunikowanie sie oznacza przyczynianie sie do dobrej, wolnej i solidarnej bliskosci miedzy dzie¢mi Boga i
bra¢mi w czlowieczenstwie.

Watykan, 24 stycznia 2016 roku
FRANCISCUS
[00089-PL.01] [Original text: Italian]

Testo in lingua araba

Hwlds §slous
IJolo! Sroumwsuw
wpuluwed 1Usp IUgldps IUgpuvsy JJlogoldle iz o plesd

Wesluod slizes: Jdle pep)
eVl Lile>ly Lo

ewmally 62360l duwgSIl ol @8lgl _ad .da> Iy Juolgill cp @Ml L5 Joll) duwriall da> )l diw Lges
ois aS9 Ao Lo leg lelacy LgigiS JSU 6 jumo doMsS das )l ins 65230 D )l all (2l sl
0D gz, dxall ol gaxl) @,8209 ailizg alll @91, oo Lueill Ll Do 6%, of Jae JS9 aals JSo
698) Wol> Likolgs oSum @V el dsxall Wlacly lygld il 31y .JLes¥ Y pliasVl | 5959  Juolgs
all



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 17

emoilo Lobiil s ol Jozl b .goizall 135D Ligs zlousVlg clalll gxing jomw> by Lle 6,08l Juoloill ol
acloiwl, . pclidly oMl eliyg d>9,2all 8,131 el «pgd)l couw Lozl Ylacly lolS dlis, l9, sy ol

9l dlall @l L8 clouw W39 cug=idly dcloizVl olegaxally (oMslelly (ol Gu Hew> a5 ol olalsll
Silo plaVlg b & aall clalxl o 29,31 e Lacluws (il dlls J=8Vlg olalsdl Sild ( JULY a8 ]
&S] duois a2y «Jylaall (8 (ol oM Ol LS Jiluy usidl | 59859 (009 51,8V Lwolxs JI Y
Jolsilly adNell Il glas, M 2w o2 il dils] Ll ade oS, L9

oMl 2Nl e dn> )l 6,28 BliwsT ésle] I axllall 651)1 595 LoliVl gro> gesl ol JWL >l
dgazall 51a>Vlg daasll Ll Ol S o> ples .oleladl (99 oMiledl G paclidly oMl 65lcly @8 a0l
wsidl L BRIl e Loyl ells guaiyg .axllaall 09 Juolgidl (o pg2ini9 LoliiVl as ol dcllaiwly
a8y S e LS Golxilly oMUl 9 630> ddb Vb e 6,58 dos )l old (oYl 03D guo> 99
029 lgdasy o ls 1429350 & lgil .oV e lasll 5158 clawdl o Jis (g9 L] dox Il "
(J9Vl aginall @l Jadll cdsdaidl 4= b) "Iy

cly a9l (sl e i Iyl wizs ¥ Ll dos,)l o dwloglilly duwlud] a2) Loyl > gt of wxiaoll (0
i Ll 195650 S cpledl ST (105509 b cdsluwdo OlW9sus oellain o g I Lol gou
PNVl lSar Aggudl o Ul 28 Lou) weSu o elils nlee JSin Jams 91 Say o olj] 0D i diy o)
b Jlaoll 8 Iid .adlSUly Bely daill pac ol azb JWLS dbilao £ liogl JMiwl i,z
aia> Yol> oads Iyass adNMJlg dylxy Yl 61,301 0id9 axdlas wllac g LoVl azgs J>1 (o dclauill
Pl oMl I aclid) isbo .. 1905 1 agild o>l uiob" . pils pMaw Bainil duo,ally doyad wlel il

(9.7 5 _io) "wocx all cli]

ol HLasW G dasiall elSUl e SIS 8le S Lioas Uayly «Juoloill (3 sy b In1 ies YU L&)l oS
oo wnasill e aclus ol das,Jl gl |6®3Lad] (29 Gl plell ddic o® iz uill oue Y49 9ac
Sl slaiall jol e 31 bholgs wolwl Suld &Yl 639, laasd lgd e il edal pyaisig slal Xl

Y 68U - INiw obwall il - daglbs)l SV s ol ldeg liclauwl Y1 oe slazdl poog, Jus,
sy oo i ol Lzlg o . peld Blacl L8 Lo La, o gaaiuy 0059 alll oY (Lol e aSxs ol liSay
ol logs Jel LSy Gosgil Lle laduw (o 8acliunog Ll sz J21 Go ol sasy pllbg uin >ais
lioxing diaxll le] day b pubio (D ddlgiall ain> )9 awdi puuall 38 1 138 (32 .8) "pS 2 21"
a8 ;09 axoy dilzoll lalSUl Ba>9 .(15 4 U/ 1)) LawlwVl Lizlg og) dxay aaxll e aStWl ol . pllall
syl jlas azlg dc il 4,8M3Vlg duulall JledVlg olalSIl ol 6lasdl o2 lygld Luods da>Jlg aclsgll,

e gL sl eline dyeas SN (o g sVl ] adssii ol ai el Lol

a2lo 6 9.0y dxoluio 51 0 e JSuin dllio GeSs dos I (S 65 gaixall I 65k ol asl asisy
ade o bo e Ugyndg gonllgll il as) ablell s 8 JoVl e whlis| (8 ,uSadl aes Lges oS
Eoly b9 o ud pe> &S pglY aull, JadVl ol 9 e ilgll ol b bag Wlyad oo s
SSadll e guasdl gl ol 591 .(32-11 115 o/ 1) L9 dswainy s 5ol 68 991 cudl 0] 812DV
Boiso LWl lgd oS Able ol cus J Goaill I vonalay el lgd udliy dxuusS Y (s indl gaizall
ozl liagy Juinw ol ad Jolxg log>

oo iST el .aslually clewodl Lo douwliolly dawldall iz Juoloill .58 awdl cl2o)l cuws, 13



Bollettino N. 0043 - 22.01.2016 18

o9 ae)llg il sy eleodl .ol al eyall ex ol JiadVl o Gl>b . $MoYI e Vguw ud sleo)
> Ol aiaill olgiiwdl o £65 Juaxy eleol (5 3V alS e blaxly ol i>Vlg pudilly «pgall
> "awwaiall (o VI" e e @l ol i il dadell plol uwge ay o8 SVl Lwadall Jeall >axi,
ole i LS lellgul o 2 Y ad gl ddadac dass (B ol @520 . Liax sV 3Vl go (AW Jox,
Lgiwlao

oo Il Lyl (@ @iyl 9,69 claixVl Joleill olSuisg & madll dwslell Jilw Iy 59 xSV Al ol
plaziwl Gz e 45089 Gl B s Juolgill dlol 53z Y Lz gleiSill .aalSIl iz JSy & uind] Juolgill
oS gaizoll 3 59 oMl aogi e 6,56 L eloinVl Jolgdl oS ol .4 é>lia)l Jilwll 0id
ii>lw (D and )l all .olegazally Lol Gy ololwaVly LlbdiwYl ;o 3o I Loyl sea5 ol LeiSay
oS ol Leio Jisi o 9l Daio lilss auis ol ca> 2 ol 9l calaly 5391 Jolss ol Sy > (SNl 1So
Lozl lias, pgaiy Jasil liasy e B)ei (S Slexdl Lo Blisil ,isT" de> )L dbleall ddugdl diull b
a29) "aailly il SISl o JSib JS duiig lai>Vle NV JSbl oo JSi JS 2bis < Jadl 6 0.0,

53V Jb> agdue oy duad )l il ] Jesal .da> ablse is Ul cowl (99 (23 da> I
gaixo g LS 2> JSin aSuidl plasiwl oSau o>Vl JBbus il lgiol,S lels duedly LeiS) B Y dlgduo
pawlaill le Rigiog ol

a9duo Loyl lgiSU alll (o 4® D 03 .oVl o ol BT guugs JI ailgsly aisboly Juwolsill sl as)
iz 1,8 gy losic [aio 0e8y do>,lg Juwolgill o clall "U58"S 01 Juwolgill dlabu il i 391 .68
o @odluall gy cndinog Ciso oo plle (S o> Joloill 0l a9 $9109 $9lus i 3L
il 9 693V1g all elyl o Ciolailly ,=lg culall il

2016 _sWl uels/ uly 24 (olslall
[00089-AR.01] [Testo originale: Italiano]

[B0O043-XX.02]



