2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0016
Lunedi 11.01.2016

Udienza al Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la presentazione degli auguri
per il nuovo anno

Discorso del Santo Padre

Testo in lingua francese

Testo in lingua inglese

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua spagnola

Testo in lingua portoghese

Alle ore 10.30 di questa mattina, nella Sala Regia del Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre Francesco ha
ricevuto in Udienza i Membri del Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede per la presentazione degli
auguri per il nuovo anno.

Dopo le parole introduttive del nuovo Decano del Corpo Diplomatico, S.E. il Signor Armindo Fernandes do
Espirito Santo Vieira, Ambasciatore di Angola, il Papa ha pronunciato il discorso che riportiamo di seguito:

Discorso del Santo Padre

Eccellenze, Signore e Signori,

Vi porgo un cordiale benvenuto a questo appuntamento annuale, che mi offre 'opportunita di presentarVi gli
auguri per il nuovo anno, consentendomi di riflettere insieme con Voi sulla situazione di questo nostro mondo,
benedetto e amato da Dio, eppure travagliato e afflitto da tanti mali. Ringrazio il nuovo Decano del Corpo
Diplomatico, Sua Eccellenza il Signor Armindo Fernandes do Espirito Santo Vieira, Ambasciatore di Angola, per
le amabili parole che mi ha indirizzato a nome dell'intero Corpo Diplomatico accreditato presso la Santa Sede,



2

mentre desidero ricordare in modo speciale — a quasi un mese dalla scomparsa — i compianti Ambasciatori di
Cuba, Rodney Alejandro Lopez Clemente, e della Liberia, Rudolf P. von Ballmoos.

L’'occasione mi € gradita anche per rivolgere un particolare pensiero a quanti partecipano per la prima volta a
questo incontro, rilevando con soddisfazione che, nel corso dell’'ultimo anno, il numero di Ambasciatori residenti
a Roma si € ulteriormente accresciuto. Si tratta di un significativo segno dell’attenzione con la quale la Comunita
internazionale segue l'attivita diplomatica della Santa Sede. Ne sono una ulteriore prova gli Accordi
internazionali sottoscritti o ratificati nel corso dell’anno appena concluso. In particolare, desidero qui citare le
intese specifiche in materia fiscale firmate con I'ltalia e gli Stati Uniti d’America, che testimoniano I'accresciuto
impegno della Santa Sede in favore di una pil ampia trasparenza nelle questioni economiche. Non meno
importanti sono gli accordi di carattere generale, volti a regolare aspetti essenziali della vita e dell’attivita della
Chiesa nei vari Paesi, quale l'intesa siglata a Dili con la Repubblica Democratica di Timor-Leste.

Parimenti, desidero richiamare lo scambio degli Strumenti di Ratifica dell’Accordo con il Ciad sullo statuto
giuridico della Chiesa cattolica nel Paese, come pure I’Accordo firmato e ratificato con la Palestina. Si tratta di
due accordi che, unitamente al Memorandum d’Intesa tra la Segreteria di Stato e il Ministero degli Affari Esteri
del Kuwait, dimostrano, tra I'altro, come la convivenza pacifica fra appartenenti a religioni diverse sia possibile,
laddove la liberta religiosa € riconosciuta e I'effettiva possibilita di collaborare all’edificazione del bene comune,
nel reciproco rispetto dell'identita culturale di ciascuno, € garantita.

D’altra parte, ogni esperienza religiosa autenticamente vissuta non pud che promuovere la pace. Ce lo ricorda il
Natale che abbiamo da poco celebrato e nel quale abbiamo contemplato la nascita di un bambino inerme,
«chiamato: Consigliere ammirabile, Dio potente, Padre per sempre, Principe della pace» (cfr Is 9,5). Il mistero
dell'Incarnazione ci mostra il vero volto di Dio, per il quale potenza non significa forza e distruzione, bensi
amore; giustizia non significa vendetta, bensi misericordia. E in questa prospettiva che ho inteso indire il
Giubileo straordinario della Misericordia, inaugurato eccezionalmente a Bangui nel corso del mio viaggio
apostolico in Kenya, Uganda e Repubblica Centroafricana. In un Paese lungamente provato da fame, poverta e
conflitti, dove la violenza fratricida degli ultimi anni ha lasciato ferite profonde negli animi, lacerando la comunita
nazionale e generando miseria materiale e morale, I'apertura della Porta Santa della Cattedrale di Bangui ha
voluto essere un segno di incoraggiamento ad alzare lo sguardo, a riprendere il cammino e a ritrovare le ragioni
del dialogo. Laddove il nome di Dio € stato abusato per commettere ingiustizia, ho voluto ribadire, insieme con la
comunita musulmana della Repubblica Centroafricana, che «chi dice di credere in Dio dev’essere anche un
uomo o una donna di pace»1, e dunque di misericordia, giacché non si pud mai uccidere nel nome di Dio. Solo
una forma ideologica e deviata di religione pu0 pensare di rendere giustizia nel nome dell’Onnipotente,
deliberatamente massacrando persone inermi, come & avvenuto nei sanguinari attentati terroristici dei mesi
scorsi in Africa, Europa e Medio Oriente.

La misericordia & stato come il “filo conduttore” che ha guidato i miei viaggi apostolici gia nel corso dell’anno
passato. Mi riferisco anzitutto alla visita a Sarajevo, citta profondamente ferita dalla guerra nei Balcani e capitale
di un Paese, la Bosnia ed Erzegovina, che riveste uno speciale significato per 'Europa e per il mondo intero.
Quale crocevia di culture, nazioni e religioni si sta sforzando, con esiti positivi, di costruire sempre nuovi ponti, di
valorizzare cio che unisce e di guardare alle differenze come opportunita di crescita nel rispetto di tutti. Cid
possibile mediante un dialogo paziente e fiducioso, che sa far propri i valori della cultura di ciascuno e
accogliere il bene proveniente dalle esperienze altrui2.

Il mio pensiero va poi al viaggio in Bolivia, Ecuador e Paraguay, dove ho incontrato popoli che non si arrendono
dinanzi alle difficolta e affrontano con coraggio, determinazione e spirito di fraternita le numerose sfide che li
affliggono, a partire dalla diffusa poverta e dalle disuguaglianze sociali. Nel corso del viaggio a Cuba e negli
Stati Uniti d’America ho potuto abbracciare due Paesi che sono stati lungamente divisi e che hanno deciso di
scrivere una nuova pagina della storia, intraprendendo un cammino di ravvicinamento e di riconciliazione.

A Filadelfia, in occasione dell'Incontro Mondiale delle Famiglie, come pure nel corso del viaggio in Sri Lanka e
nelle Filippine e con il recente Sinodo dei Vescovi, ho richiamato I'importanza della famiglia, che € la prima € piu
importante scuola di misericordia, nella quale si impara a scoprire il volto amorevole di Dio e dove la nostra



3

umanita cresce e si sviluppa. Purtroppo, conosciamo le numerose sfide che la famiglia deve affrontare in questo
tempo, in cui & «minacciata dai crescenti tentativi da parte di alcuni per ridefinire la stessa istituzione del
matrimonio mediante il relativismo, la cultura dell’effimero, una mancanza di apertura alla vita»3. C’e oggi una
diffusa paura dinanzi alla definitivita che la famiglia esige e ne fanno le spese soprattutto i piu giovani, spesso
fragili e disorientati, e gli anziani che finiscono per essere dimenticati e abbandonati. Al contrario, «dalla
fraternita vissuta in famiglia, nasce (...) la solidarieta nella societa»4, che ci porta ad essere responsabili I'uno
dell’altro. Cio € possibile solo se nelle nostre case, cosi come nelle nostre societa, non lasciamo sedimentare le
fatiche e i risentimenti, ma diamo posto al dialogo, che ¢ il migliore antidoto all'individualismo cosi ampiamente
diffuso nella cultura del nostro tempo.

Cari Ambasciatori,

Uno spirito individualista € terreno fertile per il maturare di quel senso di indifferenza verso il prossimo, che porta
a trattarlo come mero oggetto di compravendita, che spinge a disinteressarsi dell’'umanita degli altri e finisce per
rendere le persone pavide e ciniche. Non sono forse questi i sentimenti che spesso abbiamo di fronte ai poveri,
agli emarginati, agli ultimi della societa? E quanti ultimi abbiamo nelle nostre societa! Tra questi, penso
soprattutto ai migranti, con il loro carico di difficolta e sofferenze, che affrontano ogni giorno nella ricerca, talvolta
disperata, di un luogo ove vivere in pace e con dignita.

Vorrei percio quest’oggi soffermarmi a riflettere con Voi sulla grave emergenza migratoria che stiamo
affrontando, per discernerne le cause, prospettare delle soluzioni, vincere I'inevitabile paura che accompagna un
fenomeno cosi massiccio e imponente, che nel corso del 2015 ha riguardato soprattutto 'Europa, ma anche
diverse regioni dell’Asia e il nord e il centro America.

«Non aver paura e non spaventarti, perché il Signore, tuo Dio, & con te, dovunque tu vada» (Gs 1,9). E la
promessa che Dio fa a Giosué e che mostra quanto il Signore accompagni ogni persona, soprattutto chi € in una
situazione di fragilita come quella di chi cerca rifugio in un paese straniero. Invero, tutta la Bibbia ci narra la
storia di un’'umanita in cammino, perché I'essere in movimento & connaturale alluomo. La sua storia & fatta di
tante migrazioni, talvolta maturate come consapevolezza del diritto ad una libera scelta, sovente dettate da
circostanze esteriori. Dall'esilio dal paradiso terrestre fino ad Abramo in marcia verso la terra promessa; dal
racconto dell’Esodo alla deportazione in Babilonia, la Sacra Scrittura narra fatiche e dolori, desideri e speranze,
che sono simili a quelli delle centinaia di migliaia di persone in marcia ai nostri giorni, con la stessa
determinazione di Mosé di raggiungere una terra nella quale scorra “latte e miele” (cfr Es 3,17), dove poter
vivere liberi e in pace.

E cosi, oggi come allora, udiamo il grido di Rachele che piange i suoi figli perché non sono piu (cfr Ger 31,15; Mt
2,18). E la voce delle migliaia di persone che piangono in fuga da guerre orribili, da persecuzioni e violazioni dei
diritti umani, o da instabilita politica o sociale, che rendono spesso impossibile la vita in patria. E il grido di quanti
sono costretti a fuggire per evitare le barbarie indicibili praticate verso persone indifese, come i bambini e i
disabili, o il martirio per la sola appartenenza religiosa.

Come allora, udiamo la voce di Giacobbe che dice ai suoi figli «<Andate laggiu e comprate [il grano] per noi,
perché possiamo conservarci in vita e non morire» (Gen 42,2). E la voce di quanti fuggono dalla miseria
estrema, per I'impossibilita di sfamare la famiglia o di accedere alle cure mediche e allistruzione, dal degrado
senza prospettive di alcun progresso, o anche a causa dei cambiamenti climatici e di condizioni climatiche
estreme. Purtroppo, &€ noto come la fame sia ancora una delle piaghe piu gravi del nostro mondo, con milioni di
bambini che ogni anno muoiono a causa di essa. Duole, tuttavia, constatare che spesso questi migranti non
rientrano nei sistemi internazionali di protezione in base agli accordi internazionali.

Come non vedere in tutto cio il frutto di quella “cultura dello scarto” che mette in pericolo la persona umana,
sacrificando uomini e donne agli idoli del profitto e del consumo? E grave assuefarci a queste situazioni di
poverta e di bisogno, ai drammi di tante persone e farle diventare “normalita”. Le persone non sono piu sentite
come un valore primario da rispettare e tutelare, specie se povere o disabili, se “non servono ancora” — come i
nascituri —, o “non servono piu” — come gli anziani. Siamo diventati insensibili ad ogni forma di spreco, a partire



4

da quello alimentare, che € tra i piu deprecabili, quando ci sono molte persone e famiglie che soffrono fame e
malnutrizione5.

La Santa Sede auspica che il Primo Vertice Umanitario Mondiale, convocato nel maggio prossimo dalle Nazioni
Unite, possa riuscire, nel triste quadro odierno di conflitti e disastri, nel suo intento di mettere la persona umana
e la sua dignita al cuore di ogni risposta umanitaria. Occorre un impegno comune che rovesci decisamente la
cultura dello scarto e dell’'offesa della vita umana, affinché nessuno si senta trascurato o dimenticato e altre vite
non vengano sacrificate per la mancanza di risorse e, soprattutto, di volonta politica.

Purtroppo, oggi come allora, sentiamo la voce di Giuda che suggerisce di vendere il proprio fratello (cfr Gen
37,26-27). E l'arroganza dei potenti che strumentalizzano i deboli, riducendoli ad oggetti per fini egoistici o per
calcoli strategici e politici. Laddove € impossibile una migrazione regolare, i migranti sono spesso costretti a
scegliere di rivolgersi a chi pratica la tratta o il contrabbando di esseri umani, pur essendo in gran parte coscienti
del pericolo di perdere durante il viaggio i beni, la dignita e perfino la vita. In questa prospettiva, rinnovo ancora
I'appello a fermare il traffico di persone, che mercifica gli esseri umani, specialmente i piu deboli e indifesi. E
rimarranno sempre indelebilmente impresse nelle nostre menti e nei nostri cuori le immagini dei bambini morti in
mare, vittime della spregiudicatezza degli uomini e dell’inclemenza della natura. Chi poi sopravvive e approda
ad un Paese che lo accoglie porta indelebilmente le cicatrici profonde di queste esperienze, oltre a quelle legate
agli orrori che sempre accompagnano guerre e violenze.

Come allora, anche oggi si ode I'Angelo ripetere: «Alzati, prendi con te il bambino e sua madre, fuggi in Egitto e
resta la finché non ti avvertird» (Mt 2,13). E la voce che sentono i molti migranti che non lascerebbero mai il
proprio Paese se non vi fossero costretti. Tra questi vi sono numerosi cristiani che sempre piu massicciamente
hanno abbandonato nel corso degli ultimi anni le proprie terre, che pure hanno abitato fin dalle origini del
cristianesimo.

Infine, anche oggi ascoltiamo la voce del salmista che ripete: «Sui fiumi di Babilonia, la sedevamo piangendo al
ricordo di Sion» (Sal 136 [137],1). E il pianto di quanti farebbero volentieri ritorno nei propri Paesi, se vi
trovassero idonee condizioni di sicurezza e di sussistenza. Anche qui il mio pensiero va ai cristiani del Medio
Oriente desiderosi di contribuire, come cittadini a pieno titolo, al benessere spirituale e materiale delle rispettive
Nazioni.

Gran parte delle cause delle migrazioni si potevano affrontare gia da tempo. Si sarebbero cosi potute prevenire
tante sciagure o, almeno, mitigarne le conseguenze piu crudeli. Anche oggi, e prima che sia troppo tardi, molto
si potrebbe fare per fermare le tragedie e costruire la pace. Cio significherebbe pero rimettere in discussione
abitudini e prassi consolidate, a partire dalle problematiche connesse al commercio degli armamenti, al
problema dell’approvvigionamento di materie prime e di energia, agli investimenti, alle politiche finanziarie e di
sostegno allo sviluppo, fino alla grave piaga della corruzione. Siamo consapevoli poi che, sul tema della
migrazione, occorra stabilire progetti a medio e lungo termine che vadano oltre la risposta di emergenza. Essi
dovrebbero da un lato aiutare effettivamente l'integrazione dei migranti nei Paesi di accoglienza e, nel
contempo, favorire lo sviluppo dei Paesi di provenienza con politiche solidali, che perd non sottomettano gli aiuti
a strategie e pratiche ideologicamente estranee o contrarie alle culture dei popoli cui sono indirizzate.

Senza dimenticare altre situazioni drammatiche, tra le quali penso particolarmente alla frontiera fra Messico e
Stati Uniti d’America, che lambird recandomi a Ciudad Juarez il mese prossimo, vorrei dedicare un pensiero
speciale all’Europa. Infatti, nel corso dell’'ultimo anno essa & stata interessata da un imponente flusso di profughi
— molti dei quali hanno trovato la morte nel tentativo di raggiungerla —, che non ha precedenti nella sua storia
recente, nemmeno al termine della seconda guerra mondiale. Molti migranti provenienti dall’Asia e dall’Africa,
vedono nellEuropa un punto di riferimento per principi come I'uguaglianza di fronte al diritto e valori inscritti nella
natura stessa di ogni uomo, quali I'inviolabilita della dignita e dell’uguaglianza di ogni persona, 'amore al
prossimo senza distinzione di origine e di appartenenza, la liberta di coscienza e la solidarieta verso i propri
simili.

Tuttavia, i massicci sbarchi sulle coste del Vecchio Continente sembrano far vacillare il sistema di accoglienza,



5

costruito faticosamente sulle ceneri del secondo conflitto mondiale e che costituisce ancora un faro di umanita
cui riferirsi. Di fronte allimponenza dei flussi e agli inevitabili problemi connessi, sono sorti non pochi interrogativi
sulle reali possibilita di ricezione e di adattamento delle persone, sulla modifica della compagine culturale e
sociale dei Paesi di accoglienza, come pure sul ridisegnarsi di alcuni equilibri geo-politici regionali. Altrettanto
rilevanti sono i timori per la sicurezza, esasperati oltremodo della dilagante minaccia del terrorismo
internazionale. L’attuale ondata migratoria sembra minare le basi di quello “spirito umanistico” che I'Europa da
sempre ama e difende6. Tuttavia, non ci si pud permettere di perdere i valori e i principi di umanita, di rispetto
per la dignita di ogni persona, di sussidiarieta e di solidarieta reciproca, quantunque essi possano costituire, in
alcuni momenti della storia, un fardello difficile da portare. Desidero, dunque, ribadire il mio convincimento che
I'Europa, aiutata dal suo grande patrimonio culturale e religioso, abbia gli strumenti per difendere la centralita
della persona umana e per trovare il giusto equilibrio fra il duplice dovere morale di tutelare i diritti dei propri
cittadini e quello di garantire I'assistenza e I'accoglienza dei migranti7.

In pari tempo, sento la necessita di esprimere gratitudine per tutte le iniziative prese per favorire una dignitosa
accoglienza delle persone, quali, fra gli altri, il Fondo Migranti e Rifugiati della Banca di Sviluppo del Consiglio
d’Europa, nonché per I'impegno di quei Paesi che hanno mostrato un generoso atteggiamento di condivisione.
Mi riferisco anzitutto alle Nazioni vicine alla Siria, che hanno dato risposte immediate di assistenza e di
accoglienza, soprattutto il Libano, dove i rifugiati costituiscono un quarto della popolazione complessiva, € la
Giordania, che non ha chiuso le frontiere nonostante ospitasse gia centinaia di migliaia di rifugiati. Parimenti non
bisogna dimenticare gli sforzi di altri Paesi impegnati in prima linea, tra i quali specialmente la Turchia e la
Grecia. Una particolare riconoscenza desidero esprimere all’ltalia, il cui impegno deciso ha salvato molte vite nel
Mediterraneo e che tuttora si fa carico sul suo territorio di un ingente numero di rifugiati. Auspico che il
tradizionale senso di ospitalita e solidarieta che contraddistingue il popolo italiano non venga affievolito dalle
inevitabili difficolta del momento, ma, alla luce della sua tradizione plurimillenaria, sia capace di accogliere ed
integrare il contributo sociale, economico e culturale che i migranti possono offrire.

Eimportante che le Nazioni in prima linea nell’affrontare 'attuale emergenza non siano lasciate sole, ed &
altrettanto indispensabile avviare un dialogo franco e rispettoso tra tutti i Paesi coinvolti nel problema — di
provenienza, di transito o di accoglienza — affinché, con una maggiore audacia creativa, si ricerchino soluzioni
nuove e sostenibili. Non si possono, infatti, pensare nell’attuale congiuntura soluzioni perseguite in modo
individualistico dai singoli Stati, poiché le conseguenze delle scelte di ciascuno ricadono inevitabilmente
sullintera Comunita internazionale. E noto, infatti, che le migrazioni costituiranno un elemento fondante del
futuro del mondo piu di quanto non I'abbiano fatto finora e che le risposte potranno essere frutto solo di un
lavoro comune, che sia rispettoso della dignita umana e dei diritti delle persone. L’Agenda di Sviluppo adottata
nel settembre scorso dalle Nazioni Unite per i prossimi 15 anni, che affronta molti dei problemi che spingono alla
migrazione, come pure altri documenti della Comunita internazionale per gestire la questione migratoria,
potranno trovare un’applicazione coerente alle aspettative se sapranno rimettere la persona al centro delle
decisioni politiche a tutti i livelli, vedendo 'umanita come una sola famiglia e gli uomini come fratelli, nel rispetto
delle reciproche differenze e convinzioni di coscienza.

Nell'affrontare la questione migratoria non si potranno tralasciare, infatti, i risvolti culturali connessi, a partire da
quelli legati all’appartenenza religiosa. L’estremismo e il fondamentalismo trovano un terreno fertile non solo in
una strumentalizzazione della religione per fini di potere, ma anche nel vuoto di ideali e nella perdita d’'identita —
anche religiosa —, che drammaticamente connota il cosiddetto Occidente. Da tale vuoto nasce la paura che
spinge a vedere I'altro come un pericolo ed un nemico, a chiudersi in sé stessi, arroccandosi su posizioni
preconcette. Il fenomeno migratorio pone, dunque, un serio interrogativo culturale, al quale non ci si pud
esimere dal rispondere. L’accoglienza pud essere dunque un’occasione propizia per una nuova comprensione e
apertura di orizzonte, sia per chi & accolto, il quale ha il dovere di rispettare i valori, le tradizioni e le leggi della
comunita che lo ospita, sia per quest’'ultima, chiamata a valorizzare quanto ogni immigrato puo offrire a
vantaggio di tutta la comunita. In tale ambito, la Santa Sede rinnova il proprio impegno in campo ecumenico ed
interreligioso per instaurare un dialogo sincero e leale che, valorizzando le particolarita e I'identita propria di
ciascuno, favorisca una convivenza armoniosa fra tutte le componenti sociali.

Distinti Membri del Corpo Diplomatico,



6

I 2015 ha visto la conclusione di importanti intese internazionali, le quali fanno ben sperare per il futuro. Penso
anzitutto al cosiddetto Accordo sul nucleare iraniano, che auspico contribuisca a favorire un clima di distensione
nella Regione, come pure al raggiungimento dell’atteso accordo sul clima nel corso della Conferenza di Parigi.
Ur’intesa significativa — quest’ultima — che rappresenta un importante risultato per I'intera Comunita
internazionale e che mette in luce una forte presa di coscienza collettiva circa la grave responsabilita che
ciascuno, individui e nazioni, ha di custodire il creato, promuovendo una «cultura della cura che impregni tutta la
societa»8. E ora fondamentale che gli impegni assunti non rappresentino solo un buon proposito, ma
costituiscano per tutti gli Stati un effettivo obbligo a porre in essere le azioni necessarie per salvaguardare la
nostra amata Terra, a beneficio dell'intera umanita, soprattutto delle generazioni future.

Da parte sua, I'anno da poco iniziato si preannuncia carico di sfide, € non poche tensioni si sono gia affacciate
all'orizzonte. Penso soprattutto ai gravi contrasti sorti nella regione del Golfo Persico, come pure al
preoccupante esperimento militare condotto nella penisola coreana. Auspico che le contrapposizioni lascino
spazio alla voce della pace e alla buona volonta di cercare intese. In tale prospettiva, rilevo con soddisfazione
come non manchino gesti significativi e particolarmente incoraggianti. Mi riferisco in particolare al clima di
pacifica convivenza nel quale si sono svolte le recenti elezioni nella Repubblica Centroafricana e che costituisce
un segno positivo della volonta di proseguire il cammino intrapreso verso una piena riconciliazione nazionale.
Penso, inoltre, alle nuove iniziative avviate a Cipro per sanare una divisione di lunga data e agli sforzi intrapresi
dal popolo colombiano per superare i conflitti del passato e conseguire la pace da tempo agognata. Tutti
guardiamo poi con speranza gli importanti passi intrapresi dalla Comunita internazionale per raggiungere una
soluzione politica e diplomatica della crisi in Siria, che ponga fine alle sofferenze, durate troppo a lungo, della
popolazione. Parimenti, sono incoraggianti i segnali provenienti dalla Libia, che fanno sperare in un rinnovato
impegno per far cessare le violenze e ritrovare I'unita del Paese. D’altra parte, appare sempre piu evidente che
solamente un’azione politica comune e concordata potra contribuire ad arginare il dilagare dell’estremismo e del
fondamentalismo, con i suoi risvolti di matrice terroristica, che mietono innumerevoli vittime tanto in Siria e in
Libia, come in altri Paesi, quali Iraq e Yemen.

Quest’Anno Santo della Misericordia sia anche I'occasione di dialogo e riconciliazione volto all’edificazione del
bene comune in Burundi, nella Repubblica Democratica del Congo e in Sud Sudan. Soprattutto sia un tempo
propizio per porre definitivamente termine al conflitto nelle regioni orientali dell’Ucraina. & di fondamentale
importanza il sostegno che la Comunita internazionale, i singoli Stati e le organizzazioni umanitarie potranno
offrire al Paese sotto molteplici punti di vista, affinché esso superi I'attuale crisi.

La sfida che piu di ogni altra ci attende €& perd quella di vincere l'indifferenza per costruire insieme la pace9, la
quale rimane un bene da perseguire sempre. Purtroppo tra le tante parti del nostro amato mondo che la
bramano ardentemente, vi € la Terra che Dio ha prediletto e scelto per mostrare a tutti il volto della sua
misericordia. Il mio augurio € che questo nuovo anno possa sanare le profonde ferite che separano Israeliani e
Palestinesi e permettere la pacifica convivenza di due popoli che — ne sono certo — dal profondo del cuore
null’altro chiedono che pace!

Eccellenze, Signore e Signori,

A livello diplomatico, la Santa Sede non smettera mai di lavorare perché la voce della pace possa essere udita
fino agli estremi confini della terra. Rinnovo pertanto la piena disponibilita della Segreteria di Stato a collaborare
con Voi nel favorire un dialogo costante tra la Sede Apostolica e i Paesi che rappresentate a beneficio dell’intera
Comunita internazionale, con l'intima certezza che quest’anno giubilare potra essere I'occasione propizia perché
la fredda indifferenza di tanti cuori sia vinta dal calore della misericordia, dono prezioso di Dio, che trasforma il
timore in amore e ci rende artefici di pace. Con questi sentimenti rinnovo a ciascuno di Voi, alle Vostre famiglie,
ai Vostri Paesi i piu fervidi auguri di un anno pieno di benedizioni. Grazie.

1 Incontro con la comunita musulmana, Bangui, 30 novembre 2015.



2 Cfr Incontro con le Autorita, Sarajevo, 6 giugno 2015.

3 Incontro con le famiglie, Manila, 16 gennaio 2015.

4 Incontro con la societa civile, Quito, 7 luglio 2015

5 Cfr Udienza Generale, 5 giugno 2013.

6 Cfr Discorso al Parlamento Europeo, Strasburgo, 25 novembre 2014.
7 Cfr ibid.

8 Enc. Laudato si’, 231.

9 Cfr Vinci l'indifferenza e conquista la pace, Messaggio per la XLIX Giornata Mondiale della Pace, 8 dicembre
2015.

[00026-1T.01] [Testo originale: Italiano]

Testo in lingua francese

Excellences, Mesdames et Messieurs,

Je vous adresse une cordiale bienvenue a ce rendez-vous annuel, qui m’offre I'opportunité de vous présenter
mes voeux pour la nouvelle année, me permettant de réfléchir avec vous sur la situation de notre monde, béni et
aimé de Dieu, pourtant tourmenté et affligé de nombreux maux. Je remercie le nouveau Doyen du Corps
diplomatique, Son Excellence Monsieur Armindo Fernandes do Espirito Santo Vieira, Ambassadeur d’Angola,
pour les aimables paroles qu’il m’a adressées au nom de tout le Corps diplomatique accrédité prés le Saint-
Siege, alors que je désire rappeler d’une fagon spéciale — a presqu’un mois de leur disparition — les regrettés
Ambassadeur de Cuba, Rodney Alejandro Lopez Clemente, et du Libéria, Rudolf P. von Ballmoos.

L’occasion m’est offerte aussi d’adresser une pensée particuliere a tous ceux qui participent pour la premiére
fois a cette rencontre, relevant avec satisfaction que, au cours de I'année passée, le nombre d’Ambassadeurs
résidant a Rome s’est encore accru. Il s’agit d’'une indication significative de I'attention avec laquelle la
Communauté internationale suit I'activité diplomatique du Saint-Siege. Les Accords internationaux souscrits ou
ratifiés au cours de I'année qui vient de s’achever en sont une preuve supplémentaire. Je désire, en particulier,
citer ici les ententes spécifiques en matiére fiscale signées avec I'ltalie et les Etats-Unis d’Amérique, qui
témoignent de 'engagement accru du Saint-Siege en faveur d’une plus grande transparence dans les questions
économiques. Non moins importants sont les accords de caractéere général, en vue de réguler des aspects
essentiels de la vie et de I'activité de 'Eglise dans les différents pays, comme I'entente signée a Dili avec la
République du Timor-Oriental.

Je désire également rappeler I'échange des Instruments de ratification de I’Accord avec le Tchad sur I'état
juridique de I'Eglise catholique dans le pays, comme aussi I'’Accord signé et ratifié avec la Palestine. Il s’agit de
deux accords qui, avec le Mémorandum d’Entente entre la Secrétairerie d’Etat et le Ministére des Affaires
étrangéres du Koweit, montrent, entre autre, comment le vivre-ensemble pacifique entre des personnes
appartenant a des religions différentes est possible, la ou la liberté religieuse est reconnue et ou la possibilité
effective de collaborer a I'édification du bien commun, dans le respect réciproque de l'identité culturelle de
chacun, est garantie.

D’autre part, chaque expérience religieuse authentiquement vécue ne peut que promouvoir la paix. Noél, que
nous venons de célébrer et ou nous avons contemplé la naissance d’'un enfant sans défense, «appelé:



8

Conseiller merveilleux, Dieu-fort, Pére-a-jamais, Prince-de-la-Paix» (cf. Is 9, 5), nous le rappelle. Le mystére de
I'Incarnation nous montre le vrai visage de Dieu, pour qui puissance ne signifie pas force et destruction, mais
bien amour; justice ne signifie pas vengeance, mais bien miséricorde. C’est dans cette perspective que j'ai voulu
proclamer le Jubilé extraordinaire de la Miséricorde, inauguré exceptionnellement a Bangui au cours de mon
voyage apostolique au Kenya, en Ouganda et en République Centrafricaine. Dans un pays longuement éprouveé
par la faim, la pauvreté et les conflits, ou la violence fratricide des derniéres années a laissé des blessures
profondes dans les &mes, déchirant la communauté nationale et engendrant misére matérielle et morale,
I'ouverture de la Porte Sainte de la Cathédrale de Bangui a voulu étre un signe d’encouragement a élever le
regard, a reprendre la route et a retrouver les raisons du dialogue. La ou I'on a abusé du nom de Dieu pour
commettre l'injustice, j'ai voulu rappeler, avec la communauté musulmane de la République Centrafricaine, que
«celui qui dit croire en Dieu doit étre aussi un homme, une femme de paix», et donc de miséricorde, puisqu’on
ne peut jamais tuer au nom de Dieu. Seule une forme idéologique et déviée de la religion peut penser rendre
justice au nom du Tout-Puissant, en massacrant délibérément des personnes sans défense, comme cela est
arrivé dans les attentats terroristes sanglants des mois derniers en Afrique, en Europe et au Moyen-Orient.

La miséricorde a été comme le “fil conducteur” qui a guidé mes voyages apostoliques déja au cours de I'année
passée. Je me référe surtout a la visite a Sarajevo, ville profondément blessée par la guerre dans les Balkans et
capitale d’'un pays, la Bosnie Herzégovine, qui revét une signification spéciale pour I'Europe et pour le monde
entier. Un tel carrefour de cultures, nations et religions s’efforce, avec des résultats positifs, de construire
toujours de nouveaux ponts, de valoriser ce qui unit et de regarder les différences comme des opportunités de
croissance dans le respect de tous. Cela est possible grace au dialogue patient et confiant, qui sait faire siennes
les valeurs de la culture de chacun et accueillir le bien provenant des expériences d’autrui.

Ma pensée va ensuite au voyage en Bolivie, en Equateur et au Paraguay, ou jai rencontré des peuples qui ne
se rendent pas face aux difficultés et affrontent avec courage, détermination et esprit de fraternité les nombreux
défis qui les tourmentent, a commencer par la pauvreté diffuse et les inégalités sociales. Au cours du voyage a
Cuba et aux Etats-Unis d’Amérique, j'ai pu embrasser deux pays qui ont été longuement divisés et qui ont
décidé d’écrire une nouvelle page de I'histoire, en entreprenant un chemin de rapprochement et de
réconciliation.

APhiladelphie, a 'occasion de la Rencontre mondiale des familles, comme aussi au cours du voyage au Sri
Lanka et aux Philippines et avec le récent Synode des Evéques, jai rappelé I'importance de la famille, qui est la
premiéere et la plus importante école de miséricorde, ou I'on apprend a découvrir le visage affectueux de Dieu et
ou notre humanité grandit et se développe. Malheureusement, nous connaissons les nombreux défis que la
famille doit affronter en ce temps, ou elle est «menacée par les efforts croissants de certains pour redéfinir
l'institution-méme du mariage a travers le relativisme, la culture de I'éphémére et un manque d’ouverture a la
vier. Il y a aujourd’hui une peur diffuse face au caractére définitif que la famille exige et en font les frais surtout
les plus jeunes, souvent fragiles et désorientés, et les personnes agées qui finissent par étre oubliées et
abandonnées. Au contraire, «de la fraternité vécue en famille, nait (...) /a solidarité dans la société», qui nous
porte a étre responsable les uns des autres. Cela est possible seulement si dans nos maisons, de méme que
dans nos sociétés, nous ne laissons pas se sédimenter les peines et les ressentiments, mais donnons place au
dialogue, qui est le meilleur antidote a l'individualisme si largement répandu dans la culture de notre temps.

Chers Ambassadeurs,

Un esprit individualiste est un terrain fertile pour la maturation de cette attitude d’indifférence envers le prochain,
qui porte a le traiter comme simple objet d’achat et de vente, qui pousse a se désintéresser de 'humanité des
autres et finit par rendre les personnes craintives et cyniques. Ces sentiments ne sont-ils pas ceux que nous
éprouvons souvent devant les pauvres, les marginaux, les derniers de la société? Et combien de derniers
avons-nous dans nos sociétés! Parmi ceux-ci, je pense surtout aux migrants, avec leur poids de difficultés et de
souffrances qu’ils affrontent chaque jour dans la recherche, parfois désespérée, d’un lieu ou vivre en paix et
avec dignité.

Je voudrais donc aujourd’hui m’arréter a réfléchir avec vous sur la grave urgence migratoire que nous sommes



en train d’affronter, pour en discerner les causes, proposer des solutions, vaincre I'inévitable peur qui
accompagne un phénomeéne aussi massif et imposant qui, au cours de 2015, a surtout concerné I'Europe, mais
aussi différentes régions de I'Asie et le nord et le centre de '’Amérique.

«Ne crains pas, ne t'effraie pas, car le Seigneur ton Dieu sera avec toi ou tu iras» (Jos 1, 9). C'est la promesse
que Dieu fait a Josué et qui montre combien le Seigneur accompagne chaque personne, surtout celle qui est
dans une situation de fragilité comme celle qui cherche refuge dans un pays étranger. En vérité, toute la Bible
nous raconte I'histoire d’'une humanité en chemin, parce que le fait d’étre en mouvement est connaturel a
I’'homme. Son histoire est faite de nombreuses migrations, parfois muries comme conscience du droit a une
liberté choisie, souvent dictées par des circonstances extérieures. De I'exil du paradis terrestre jusqu’a Abraham
en marche vers la terre promise; du récit de 'Exode & la déportation & Babylone, la Sainte Ecriture raconte
peines et douleurs, désirs et espérances, qui sont communs a ceux des centaines de milliers de personnes en
marche de nos jours, avec la méme détermination que Moise pour atteindre une terre dans laquelle coule “lait et
miel” (cf. Ex 3, 17), ou pouvoir vivre libres et en paix.

Et aussi, aujourd’hui comme alors, nous entendons le cri de Rachel qui pleure ses enfants parce qu’ils ne sont
plus (cf. Jr31, 15; Mt 2, 18). C’est la voix des milliers de personnes qui pleurent en fuyant des guerres horribles,
des persécutions et des violations des droits humains, ou I'instabilité politique ou sociale, qui rendent souvent
impossible la vie dans sa patrie. C’est le cri de tous ceux qui sont contraints de fuir pour éviter les barbaries
indicibles pratiquées envers des personnes sans défense, comme les enfants et les personnes handicapées, ou
le martyre pour la seule appartenance religieuse.

Comme alors, nous entendons la voix de Jacob qui dit a ses fils: «descendez la-bas et achetez-y du blé pour
Nous: ainsi Nous ne mourrons pas, nous vivrons» (Gn 42, 2). C’est la voix de tous ceux qui fuient la misére
extréme, a cause de I'impossibilité de nourrir la famille ou d’accéder a des soins médicaux et a I'instruction, de
la dégradation sans perspective de quelque progrés, ou aussi a cause des changements climatiques et des
conditions climatiques extrémes. Malheureusement, on sait que la faim est encore une des plaies les plus
graves de notre monde, avec des millions d’enfants qui meurent chaque année a cause d’elle. C’est douloureux
de constater pourtant que souvent ces migrants ne rentrent pas dans les systémes internationaux de protection
sur la base des accords internationaux.

Comment ne pas voir dans tout cela le fruit de cette “culture du rejet” qui met en péril la personne humaine,
sacrifiant des hommes et des femmes aux idoles du profit et de la consommation? Il est grave de s’habituer a
ces situations de pauvreté et de besoin, aux drames de nombreuses personnes et de les faire devenir
“normalité”. Les personnes ne sont plus pergues comme une valeur fondamentale a respecter et a protéger,
surtout celles qui sont pauvres ou avec un handicap, si elles “ne servent pas encore” — comme les enfants a
naitre -, ou “ne servent plus” — comme les personnes agées. Nous sommes devenus insensibles a toute forme
de gaspillage, a commencer par le gaspillage alimentaire, qui est parmi les plus déplorables, quand il y a de
nombreuses personnes et familles qui souffrent de la faim et de la malnutrition.

Le Saint-Siege souhaite que le Premier Sommet humanitaire mondial convoqué en mai prochain par les Nations
Unies puisse réussir, dans le triste tableau actuel de conflits et de catastrophes, dans son intention de mettre la
personne humaine et sa dignité au coeur de chaque réponse humanitaire. Il faut un engagement commun qui
renverse résolument la culture du déchet et de I'offense a la vie humaine afin que personne ne se sente
dédaigné ou oublié et que d’autres vies ne soient pas sacrifiées a cause du manque de ressources et, par-
dessus tout, de volonté politique.

Malheureusement, aujourd’hui comme alors, nous entendons la voix de Juda qui suggére de vendre son propre
frere (cf. Gn 37, 26-27). C’est I'arrogance des puissants qui instrumentalisent les faibles, les réduisant a des
objets pour des fins égoistes ou pour des calculs stratégiques et politiques. La ou une migration réguliére est
impossible, les migrants sont souvent contraints de choisir de se tourner vers qui pratique la traite ou la
contrebande d’étres humains, méme étant en grande partie conscients du danger de perdre durant le voyage
les biens, la dignité et jusqu’a la vie. Dans cette perspective, je renouvelle encore I'appel a arréter le trafic des
personnes, qui exploite les étres humains, spécialement les plus faibles et sans défense. Et les images des



10

enfants morts en mer, victimes de I'absence de scrupules des hommes et de I'inclémence de la nature, resteront
toujours imprimées de fagon indélébile dans nos esprits et dans nos cceurs. Celui qui peut survivre et aborder
un pays qui I'accueille porte de maniére indélébile les cicatrices profondes de ces expériences, outre celles liées
aux horreurs qui accompagnent toujours guerres et violences.

Comme alors, aujourd’hui aussi on entend I’Ange répéter: «Léve-toi; prends I'enfant et sa mére, et fuis en
Egypte. Reste la-bas jusqu’a ce que je t'avertisse» (Mt 2, 13). C’est la voix qu’entendent les nombreux migrants
qui ne laisseraient jamais leur propre pays s'ils n’y étaient pas contraints. Parmi eux, il y a de nombreux
chrétiens qui d’'une fagon toujours plus massive ont abandonné au cours des derniéres années leurs terres,
gu’ils ont pourtant habitées depuis les origines du christianisme.

Enfin, aujourd’hui aussi écoutons la voix du psalmiste qui répéte: «Au bord des fleuves de Babylone, nous
étions assis et nous pleurions, nous souvenant de Sion» (Ps 136 [137], 1). C’est la plainte de tous ceux qui
retourneraient volontiers dans leurs propres pays, s'ils y trouvaient des conditions idoines de sécurité et de
subsistance. La aussi, ma pensée va aux chrétiens du Moyen-Orient, désireux de contribuer, comme citoyens a
part entiére, au bien-étre spirituel et matériel de leurs nations respectives.

On aurait pu affronter une grande partie des causes des migrations depuis longtemps déja. On aurait pu ainsi
éviter beaucoup de malheurs ou, du moins, en adoucir les conséquences les plus cruelles. Encore aujourd’hui,
et avant qu’il ne soit trop tard, on pourrait faire beaucoup pour arréter les tragédies et construire la paix. Mais
cela signifierait remettre en cause des habitudes et des pratiques établies, en commengant par les questions
liées au commerce des armes, au probléme de I'approvisionnement de matieres premiéres et d’énergie, aux
investissements, aux politiques financiéres et de soutien au développement, jusqu’a la grave plaie de la
corruption. Nous sommes conscients ensuite que, sur le theme de la migration, il convient d’établir des projets a
moyen et a long terme qui aillent plus loin que la réponse d’'urgence. Ceux-ci devraient d’'un cété aider
effectivement l'intégration des migrants dans les pays d’accueil, et en méme temps favoriser le développement
des pays de provenance par des politiques solidaires, mais qui ne soumettent pas les aides a des stratégies et a
des pratiques idéologiquement étrangeres ou contraires aux cultures des peuples auxquels elles s’adressent.

Sans oublier d’autres situations dramatiques, parmi lesquelles je pense en particulier a la frontiére entre le
Mexique et les Etats-Unis d’Amérique, que jaborderai en me rendant a Ciudad Juarez le mois prochain, je
voudrais dédier une pensée spéciale a 'Europe. En effet, au cours de I'année passée, elle a été concernée par
un flux important de réfugiés — beaucoup d’entre eux ont trouvé la mort en essayant de I'atteindre —, qui n’a pas
de précédent dans son histoire récente, pas méme a la fin de la seconde guerre mondiale. Beaucoup de
migrants venant de I'Asie et de I'Afrique, voient dans I'Europe un point de référence pour des principes comme
I'égalité devant le droit et les valeurs inscrites dans la nature méme de tout homme, dont I'inviolabilité de la
dignité et de I'égalité de chaque personne, 'amour du prochain sans distinction d’origine ni d’appartenance, la
liberté de conscience et la solidarité envers ses semblables.

Cependant, les débarquements massifs sur les cétes du vieux continent semblent faire vaciller le systéme
d’accueil construit avec peine sur les cendres du second conflit mondial, qui constitue encore un phare
d’humanité auquel se référer. Devant I'importance des flux et les inévitables problemes connexes, de
nombreuses questions sont sorties sur les possibilités réelles de réception et d’adaptation des personnes, sur la
modification de la structure culturelle et sociale des pays d’accueil, comme aussi sur le remodelage de certains
équilibres géopolitiques régionaux. De méme, les craintes concernant la sécurité sont importantes,
considérablement augmentées par la menace déferlante du terrorisme international. La vague migratoire
actuelle semble miner les bases de cet «esprit humaniste» que I'Europe aime et défend depuis toujours.
Cependant, on ne peut pas se permettre de perdre les valeurs et les principes d’humanité, de respect pour la
dignité de toute personne, de subsidiarité et de solidarité réciproque, bien qu'ils puissent, a certains moments de
I'histoire, constituer un fardeau difficile a porter. Je souhaite donc rappeler ma conviction que I'Europe, aidée par
son grand patrimoine culturel et religieux, a les instruments pour défendre la centralité de la personne humaine
et pour trouver le juste équilibre entre le double devoir moral de protéger les droits de ses propres citoyens, et
celui de garantir I'assistance et I'accueil des migrants.



11

En méme temps, je sens la nécessité d’exprimer de la gratitude pour toutes les initiatives prises pour favoriser
un accueil digne des personnes, dont, parmi d’autres, le Fond Migrants et Réfugiés de la Banque de
Développement du Conseil de I'Europe, et aussi pour 'engagement des pays qui ont eu une attitude généreuse
de partage. Je fais référence avant tout aux nations proches de la Syrie, qui ont donné des réponses
immédiates d’assistance et d’accueil; surtout le Liban, ou les réfugiés constituent un quart de la population
globale, et la Jordanie, qui n’a pas fermé ses frontieres bien qu’elle héberge déja des centaines de milliers de
réfugiés. De méme, il ne faut pas oublier les efforts d’autres pays engagés en premiéere ligne, parmi lesquels
spécialement la Turquie et la Gréce. Je souhaite exprimer une reconnaissance particuliere a I'ltalie, dont
I'engagement décisif a sauvé beaucoup de vies en Méditerranée et qui prend encore en charge sur son territoire
un nombre trés important de réfugiés. Je souhaite que le traditionnel sens de I'hospitalité et de la solidarité qui
distingue le peuple italien ne s’affaiblisse pas par les inévitables difficultés du moment, mais, a la lumiéere de sa
tradition multimillénaire qu’il soit capable d’accueillir et d’intégrer 'apport social, économique et culturel que les
migrants peuvent offrir.

Il est important que les Nations en premiére ligne pour affronter I'urgence actuelle ne soient pas laissées seules,
et il est de méme indispensable d’engager un dialogue franc et respectueux entre tous les pays impliqués dans
le probleme — de provenance, de transit ou d’accueil — pour que, avec une plus grande audace créative, on
recherche des solutions nouvelles et durables. Dans la conjoncture actuelle, on ne peut pas penser, en effet,
des solutions poursuivies de fagon individualiste par chaque Etat, car les conséquences des choix de chacun
retombent inévitablement sur la Communauté internationale tout entiére. Il est connu, en effet, que les
migrations constitueront un élément fondamental de I'avenir du monde, plus qu’elles ne I'ont fait jusqu’a présent,
et que les réponses pourront étre seulement le fruit d’'un travail commun, qui soit respectueux de la dignité
humaine et des droits des personnes. L’Agenda de Développement adopté en septembre dernier par les
Nations Unies pour les 15 prochaines années, qui affronte beaucoup des problémes qui poussent a la migration,
comme aussi d’autres documents de la Communauté internationale pour gérer la question migratoire, pourront
trouver une application cohérente aux attentes s’ils savent remettre la personne au centre des décisions
politiques a tous les niveaux, voyant 'humanité comme une seule famille et les hommes comme des fréres,
dans le respect des différences réciproques et des convictions de conscience.

En affrontant la question migratoire, on ne pourra pas négliger, en effet, les aspects culturels connexes, en
commengant par ceux qui sont liés a I'appartenance religieuse. L’extrémisme et le fondamentalisme trouvent un
terrain fertile, non seulement dans une instrumentalisation de la religion a des fins de pouvoir, mais aussi dans
le vide d’idéaux et dans la perte d’identité — aussi religieuse — que connait dramatiquement I'Occident. D’un tel
vide nait la peur qui pousse a voir I'autre comme un danger et un ennemi, a se refermer sur soi-méme en se
retranchant sur des positions précongues. Le phénoméne migratoire pose donc un sérieux probleme culturel,
auquel on ne peut se dispenser de répondre. L’accueil peut donc étre une occasion propice pour une nouvelle
compréhension et ouverture d’horizon, tant pour celui qui est accueilli, lequel a le devoir de respecter les
valeurs, les traditions et les lois de la communauté qui I'héberge, que pour cette derniére, appelée a valoriser
tout ce que chaque immigré peut offrir a I'avantage de toute la communauté. Dans ce cadre, le Saint Sieége
renouvelle son engagement dans le domaine cecuménique et interreligieux pour instaurer un dialogue sincére et
loyal qui, valorisant la particularité et I'identité propre a chacun, favorise une cohabitation harmonieuse entre
toutes les composantes sociales.

Distingués membres du Corps diplomatique,

2015 a vu la conclusion d’'importantes ententes internationales, qui font beaucoup espérer pour I'avenir. Je
pense avant tout a I'’Accord sur le nucléaire iranien qui, je I'espére, contribue a favoriser un climat de détente
dans la région, comme aussi la conclusion de I'accord attendu sur le climat, au cours de la Conférence de Paris.
Il s’agit d’'une entente significative qui représente un résultat important pour la Communauté internationale tout
entiere et qui met en lumiere une forte prise de conscience collective a propos de la grave responsabilité que
chacun, individus et nations, a de préserver la création, en promouvant une «culture de protection qui impregne
toute la société». Il est maintenant fondamental que les engagements pris ne soit pas seulement une bonne
intention, mais constituent pour tous les Etats une obligation effective & réaliser les actions nécessaires pour
sauvegarder notre Terre bien-aimée, au profit de 'humanité tout entiere, surtout des générations a venir.



12

De son c6té, 'année qui vient de commencer s’annonce pleine de défis et beaucoup de tensions se sont déja
manifestées a I'’horizon. Je pense surtout aux graves divergences surgies dans la région du Golfe persique,
comme aussi a la préoccupante expérience militaire menée dans la péninsule coréenne. Je souhaite que les
oppositions laissent place a la voix de la paix et a la bonne volonté de chercher des ententes. Dans cette
perspective, je releve avec satisfaction que des gestes significatifs et particulierement encourageants ne
manquent pas. Je fais référence en particulier au climat de cohabitation pacifique dans lequel se sont déroulées
les récentes élections en République Centrafricaine et qui constitue un signe positif de la volonté de poursuivre
le chemin entrepris vers une pleine réconciliation nationale. Je pense, en outre, aux nouvelles initiatives
engagées a Chypre pour assainir une division de longue date, et aux efforts entrepris par le peuple colombien
pour dépasser les conflits du passé et obtenir la paix ardemment désirée depuis longtemps. Ensuite, nous
regardons tous avec espérance les pas importants entrepris par la Communauté internationale pour atteindre
une solution politique et diplomatique de la crise en Syrie, qui mette fin aux souffrances de la population, qui
durent depuis trop longtemps. De méme, les signes provenant de la Libye sont encourageants, ils font espérer
un engagement renouvelé pour faire cesser les violences et retrouver I'unité du pays. D’autre part, il apparait de
plus en plus évident que seule une action politique commune et coordonnée pourra contribuer a endiguer le
déferlement de I'extrémisme et du fondamentalisme, avec leurs aspects d’origine terroriste, qui font
d’'innombrables victimes, tant en Syrie, en Libye, que dans d’autres pays tels que I'lrak et le Yémen.

Que cette Année Sainte de la Miséricorde soit aussi une occasion de dialogue et de réconciliation orienté vers
I'édification du bien commun au Burundi, en République Démocratique du Congo et au Sud Soudan. Qu’elle soit
surtout un temps propice pour mettre définitivement un terme au conflit dans les régions orientales de I'Ukraine.
Le soutien que la Communauté internationale, chaque Etat et les organismes humanitaires, pourront offrir au
pays a de multiples points de vue afin qu’il résolve la crise actuelle, est d’'une importance fondamentale.

Mais le défi qui, plus que tout autre, nous attend est celui de vaincre l'indifférence pour construire ensemble la
paix, qui demeure un bien a poursuivre sans cesse. Malheureusement, parmi les nombreuses parties du monde
bien-aimé qui la désirent ardemment, il y a la Terre que Dieu a aimée et choisie pour montrer a tous le visage de
sa miséricorde. Mon souhait est que cette nouvelle année puisse guérir les blessures profondes qui séparent
Israéliens et Palestiniens et permettre la cohabitation pacifique de deux peuples qui —j’en suis sir — du fond du
cceur, ne demandent rien d’autre que la paix!

Excellences, Mesdames et Messieurs,

Au niveau diplomatique, le Saint-Siége ne cessera jamais de travailler pour que la voix de la paix puisse étre
entendue jusqu’aux extrémités de la terre. Je renouvelle donc I'entiére disponibilité de la Secrétairerie d’Etat a
collaborer avec vous pour favoriser un dialogue constant entre le Siege Apostolique et les pays que vous
représentez au profit de toute la Communauté internationale, avec la profonde certitude que cette année
jubilaire pourra étre I'occasion propice pour que la froide indifférence de nombreux cceurs soit vaincue par la
chaleur de la miséricorde, don précieux de Dieu, qui transforme la crainte en amour et nous rend artisans de
paix. Avec ces sentiments je renouvelle a chacun de vous, a vos familles, a vos pays, mes vceux les plus
fervents d’'une année pleine de bénédictions.

Merci.

1 Rencontre avec la communauté musulmane, Bangui, 30 novembre 2015.

2 Cf. Rencontre avec les Autorités, Sarajevo, 6 juin 2015.

3 Rencontre avec les familles, Manille, 16 janvier 2015.

4 Rencontre avec la société civile, Quito, 7 juillet 2015.



13
5 Cf. Audience générale, 5 juin 2013.

6 Cf. Discours au Parlement Européen, Strasbourg, 25 novembre 2014.

7 Ibid.

8 Laudato si’, n. 231.

9 Cf. Gagne sur l'indifférence et remporte la paix, Message pour la 49eéme Journée Mondiale de la Paix, 8
décembre 2015.

[00026-FR.01] [Texte original: Italien]

Testo in lingua inglese

Your Excellencies, Ladies and Gentlemen,

| offer you a cordial welcome to this annual gathering. It allows me to offer you my best wishes for the New Year
and to reflect with you on the state of our world, so loved and blessed by God, and yet fraught with so many ills. |
thank your new Dean, His Excellency Armindo Fernandes do Espirito Santo Veira, the Ambassador of Angola,
for his kind greeting in the name of the entire Diplomatic Corps accredited to the Holy See. In a special way, |
would also like to remember the late Ambassadors of Cuba, Rodney Alejandro Lopez Clemente, and Liberia,
Rudolf P. von Ballmoos, both of whom left us in this past month.

This occasion also allows me to offer a particular word of welcome to those of you who join us for the first time. |
note with satisfaction that the number of resident Ambassadors in Rome has increased over the past year. This
is an important sign of the interest with which the international community follows the diplomatic activity of the
Holy See, as for that matter are the international agreements signed or ratified in the course of this last year.
Here | would mention the specific fiscal agreements reached with Italy and the United States of America,
reflecting the increased commitment of the Holy See to greater transparency in economic matters. No less
important are the more general agreements aimed at regulating essential aspects of the Church'’s life and
activity in different countries, such as the agreement sealed in Dili with the Democratic Republic of Timor-Leste.

At the same time, | would like to mention the exchange of instruments of ratification of the agreement with Chad
on the juridical status of the Catholic Church in that country, as well as the agreement signed and ratified with
Palestine. These two agreements, together with the Memorandum of Understanding between the Secretariat of
State and the Foreign Affairs Minister of Kuwait, demonstrate, among other things, how peaceful co-existence
between the followers of different religions is possible when religious freedom is recognized and practical
cooperation in the pursuit of the common good, in a spirit of respect for the cultural identity of all parties, is
effectively guaranteed.

For that matter, every authentic practice of religion cannot fail to promote peace. Our recent celebration of
Christmas reminds us of this: we contemplated the birth of a vulnerable child who is “hnamed Wonderful
Counsellor, Mighty God, Everlasting Father, the Prince of Peace” (cf. Is 9:5). The mystery of the Incarnation
shows us the real face of God, for whom power does not mean force or destruction but love, and for whom
justice is not vengeance but mercy. It is in light of this that | wished to proclaim the Extraordinary Jubilee of
Mercy, exceptionally inaugurated in Bangui during my Apostolic Journey in Kenya, Uganda and the Central
African Republic. In a country sorely tried by hunger, poverty and conflict, where fratricidal violence in recent
years has left deep wounds, rending the nation and creating material and moral destitution, the opening of the
Holy Door of Bangui Cathedral was meant as a sign of encouragement to look ahead, to set out anew and
resume dialogue. There, where God’s name has been misused to perpetrate injustice, | wanted to reaffirm,
together with the Muslim community of the Central African Republic, that “those who claim to believe in God
must also be men and women of peace” and consequently of mercy, for one may never kill in the name of God.



14

Only a distorted ideological form of religion can think that justice is done in the name of the Almighty by
deliberately slaughtering defenceless persons, as in the brutal terrorist attacks which occurred in recent months
in Africa, Europe and the Middle East.

Mercy was the common thread linking my Apostolic Journeys in the course of the past year. This was the case
above all with my visit to Sarajevo, a city deeply scarred by the war in the Balkans and the capital of a country,
Bosnia and Herzegovina, which is uniquely significant for Europe and the entire world. As a crossroads of
cultures, nations and religions, it is working successfully to build new bridges, to encourage those things which
unite, and to see differences as opportunities for growth in respect for all. This is possible thanks to a patient and
trusting dialogue capable of embracing the values of each culture and accepting the good which comes from the
experience of others.

| think too of my Journey to Bolivia, Ecuador and Paraguay, where | encountered peoples who have not given up
in the face of difficulties, and who are facing with courage, determination and solidarity their many challenges,
beginning with widespread poverty and social inequality. During my Journey to Cuba and the United States of
America, | was able to embrace two countries which were long divided and which have decided to write a new
page of history, embarking on the path of closer ties and reconciliation.

In Philadelphia for the World Meeting of Families, during my Journey to Sri Lanka and to the Philippines, and
more recently with the Synod of Bishops, | reaffirmed the centrality of the family, which is the first and most
important school of mercy, in which we learn to see God’s loving face and to mature and develop as human
beings. Sadly, we recognize the numerous challenges presently facing families, “threatened by growing efforts
on the part of some to redefine the very institution of marriage by relativism, by the culture of the ephemeral, by
a lack of openness to life”. Today there is a widespread fear of the definitive commitment demanded by the
family; those who pay the price are the young, who are often vulnerable and uncertain, and the elderly, who end
up being neglected and abandoned. On the contrary, “out of the family’s experience of fraternity is born solidarity
in society”, which instils in us a sense of responsibility for others. This is possible only if, in our homes and our
societies, we refuse to allow weariness and resentment to take root, but instead make way for dialogue, which is
the best antidote to the widespread individualism of today’s culture.

Dear Ambassadors,

An individualistic spirit is fertile soil for the growth of that kind of indifference towards our neighbours which leads
to viewing them in purely economic terms, to a lack of concern for their humanity, and ultimately to feelings of
fear and cynicism. Are these not the attitudes we often adopt towards the poor, the marginalized and the “least”
of society? And how many of these “least” do we have in our societies! Among them I think primarily of migrants,
with their burden of hardship and suffering, as they seek daily, often in desperation, a place to live in peace and
dignity.

Today, then, | would like to reflect with you on the grave crisis of migration which we are facing, in order to
discern its causes, to consider possible solutions, and to overcome the inevitable fears associated with this
massive and formidable phenomenon, which in 2015 has mainly concerned Europe, but also various regions of
Asia and North and Central America.

“Be not frightened, neither be dismayed; for the Lord your God is with you wherever you go” (Jos 1:9). This is the
promise which God makes to Joshua, revealing his concern for every person, but particularly those in precarious
situations such as people seeking refuge in a foreign country. The Bible as a whole recounts the history of a
humanity on the move, for mobility is part of our human nature. Human history is made up of countless
migrations, sometimes out of an awareness of the right to choose freely, and often dictated by external
circumstances. From the banishment from Eden to Abraham’s journey to the promised land, from the Exodus
story to the deportation to Babylon, sacred Scripture describes the struggles and sufferings, the desires and
hopes, which are shared by the hundreds of thousands of persons on the move today, possessed of the same
determination which Moses had to reach a land flowing with “milk and honey” (cf. Ex 3:17), a land of freedom
and peace.



15

Now as then, we hear Rachel weeping for her children who are no more (cf. Jer 31:15; Mt 2:18). Hers is the plea
of thousands of people who weep as they flee horrific wars, persecutions and human rights violations, or political
or social instability, which often make it impossible for them to live in their native lands. It is the outcry of those
forced to flee in order to escape unspeakable acts of cruelty towards vulnerable persons, such as children and
the disabled, or martyrdom solely on account of their religion.

Now as then, we hear Jacob saying to his sons: “Go down and buy grain for us there, that we may live and not
die” (Gen 42:2). His is the voice of all those who flee extreme poverty, inability to feed their families or to receive
medical care and education, hopeless squalor or the effects of climate change and extreme weather conditions.
Sadly, we know that hunger continues to be one of the gravest banes of our world, leading to the death of
millions of children every year. It is painful to realize, however, that often these migrants are not included in
international systems of protection based on international agreements.

How can we not see in all this the effects of that “culture of waste” which endangers the human person,
sacrificing men and women before the idols of profit and consumption? It is a grievous fact that we grow so
inured to such situations of poverty and need, to these tragedies affecting so many lives, that they appear
“normal”. Persons are no longer seen as a paramount value to be cared for and respected, especially when poor
or disabled, or “not yet useful” — like the unborn, or “no longer needed” - like the elderly. We have grown
indifferent to all sorts of waste, starting with the waste of food, which is all the more deplorable when so many
individuals and families suffer hunger and malnutrition.

The Holy See trusts that, amid today’s sad context of conflicts and disasters, the First World Humanitarian
Summit, convened by the United Nations for May 2016, will succeed in its goal of placing the person and human
dignity at the heart of every humanitarian response. What is needed is a common commitment which can
decisively turn around the culture of waste and lack of respect for human life, so that no one will feel neglected
or forgotten, and that no further lives will be sacrificed due to the lack of resources and, above all, of political will.

Sadly, now as then, we hear the voice of Judah who counsels selling his own brother (cf. Gen 37:26-27). His is
the arrogance of the powerful who exploit the weak, reducing them to means for their own ends or for strategic
and political schemes. Where regular migration is impossible, migrants are often forced to turn to human
traffickers or smugglers, even though they are aware that in the course of their journey they may well lose their
possessions, their dignity and even their lives. In this context | once more appeal for an end to trafficking in
persons, which turns human beings, especially the weakest and most defenceless, into commaodities. The image
of all those children who died at sea, victims of human callousness and harsh weather, will remain forever
imprinted on our minds and hearts. Those who survive and reach a country which accepts them bear the deep
and indelible scars of these experiences, in addition to those left by the atrocities which always accompany wars
and violence.

Now as then, we hear the angel say: “Rise, take the child and his mother, and flee to Egypt, and remain there till
| tell you” (Mt 2:13). His is the voice heard by many migrants who would never have left their homeland had they
not been forced to. Among these are many Christians who in great numbers have abandoned their native lands
these past years, despite the fact that they have dwelt there from the earliest days of Christianity.

Finally, we also hear today the voice of the Psalmist: “By the waters of Babylon, there we sat down and wept,
when we remembered Zion” (Ps 137:1). His is the cry of those who would readily return to their own country, if
only there they could find adequate conditions of security and sustenance. Here too my thoughts turn to the
Christians of the Middle East, who desire to contribute fully as citizens to the spiritual and material well-being of
their respective nations.

Many of the causes of migration could have been addressed some time ago. So many disasters could have
been prevented, or at least their harshest effects mitigated. Today too, before it is too late, much could be done
to end these tragedies and to build peace. But that would mean rethinking entrenched habits and practices,
beginning with issues involving the arms trade, the provision of raw materials and energy, investment, policies of
financing and sustainable development, and even the grave scourge of corruption. We all know, too, that with



16

regard to migration there is a need for mid-term and long-term planning which is not limited to emergency
responses. Such planning should include effective assistance for integrating migrants in their receiving
countries, while also promoting the development of their countries of origin through policies inspired by solidarity,
yet not linking assistance to ideological strategies and practices alien or contrary to the cultures of the peoples
being assisted.

Without overlooking other dramatic situations — in this regard, | think particularly of the border between Mexico
and the United States of America, which | will be near when | visit Ciudad Juarez next month — my thoughts turn
in a special way to Europe. Over the past year Europe has witnessed a great wave of refugees — many of whom
died in the attempt — a wave unprecedented in recent history, not even after the end of the Second World War.
Many migrants from Asia and Africa see in Europe a beacon for principles such as equality before the law and
for values inherent in human nature, including the inviolable dignity and equality of every person, love of
neighbour regardless of origin or affiliation, freedom of conscience and solidarity towards our fellow men and
women.

All the same, the massive number of arrivals on the shores of Europe appear to be overburdening the system of
reception painstakingly built on the ashes of the Second World War, a system that is still an acknowledged
beacon of humanity. Given the immense influx and the inevitable problems it creates, a number of questions
have been raised about the real possibilities for accepting and accommodating people, about changes in the
cultural and social structures of the receiving countries, and about the reshaping of certain regional geopolitical
balances. Equally significant are fears about security, further exacerbated by the growing threat of international
terrorism. The present wave of migration seems to be undermining the foundations of that “humanistic spirit”
which Europe has always loved and defended. Yet there should be no loss of the values and principles of
humanity, respect for the dignity of every person, mutual subsidiarity and solidarity, however much they may
prove, in some moments of history, a burden difficult to bear. | wish, then, to reaffirm my conviction that Europe,
aided by its great cultural and religious heritage, has the means to defend the centrality of the human person
and to find the right balance between its twofold moral responsibility to protect the rights of its citizens and to
ensure assistance and acceptance to migrants.

Here | likewise feel obliged to express gratitude for all initiatives aimed at providing a dignified reception to these
persons; | think, for example, of the Migrant and Refugee Fund of the Council of Europe Development Bank, and
the generous solidarity shown by a number of countries. | also have in mind the nations neighbouring Syria,
which have responded immediately with help and acceptance, especially Lebanon, where refugees make up a
fourth of the total population, and Jordan, which has not closed its borders despite the fact that it already
harbours hundreds of thousands of refugees. Nor should we overlook the efforts made by other countries in the
front lines, especially Turkey and Greece. | wish to express particular gratitude to Italy, whose decisive
commitment has saved many lives in the Mediterranean, and which continues to accept responsibility on its
territory for a massive number of refugees. It is my hope that the traditional sense of hospitality and solidarity
which distinguishes the Italian people will not be weakened by the inevitable difficulties of the moment, but that,
in light of its age-old tradition, the nation may prove capable of accepting and integrating the social, economic
and cultural contribution which migrants can offer.

It is important that nations in the forefront of meeting the present emergency not be left alone, and it is also
essential to initiate a frank and respectful dialogue among all the countries involved in the problem — countries of
origin, transit, or reception - so that, with greater boldness and creativity, new and sustainable solutions can be
sought. As things presently stand, there is no place for autonomous solutions pursued by individual states, since
the consequences of the decisions made by each inevitably have repercussions on the entire international
community. Indeed, migrations, more then ever before, will play a pivotal role in the future of our world, and our
response can only be the fruit of a common effort respectful of human dignity and the rights of persons. The
Development Agenda adopted last September by the United Nations for the next fifteen years, which deals with
many of the problems causing migration, and other documents of the international community on handling the
issue of migration, will be able to find application consistent with expectations if they are able to put the person
at the centre of political decisions at every level, seeing humanity as one family, and all people as brothers and
sisters, with respect for mutual differences and convictions of conscience.



17

In facing the issue of migrations, one cannot overlook its cultural implications, beginning with those linked to
religious affiliation. Extremism and fundamentalism find fertile soil not only in the exploitation of religion for
purposes of power, but also in the vacuum of ideals and the loss of identity — including religious identity — which
dramatically marks the so-called West. This vacuum gives rise to the fear which leads to seeing the other as a
threat and an enemy, to closed-mindedness and intransigence in defending preconceived notions. The
phenomenon of migration raises a serious cultural issue which necessarily demands a response. The
acceptance of migrants can thus prove a good opportunity for new understanding and broader horizons, both on
the part of those accepted, who have the responsibility to respect the values, traditions and laws of the
community which takes them in, and on the part of the latter, who are called to acknowledge the beneficial
contribution which each immigrant can make to the whole community. In this context, the Holy See reaffirms its
commitment in the ecumenical and interreligious sectors to inaugurating a sincere and respectful dialogue
which, by valuing the distinctness and identity of each individual, can foster a harmonious coexistence among all
the members of society.

Distinguished Members of the Diplomatic Corps,

2015 witnessed the conclusion of important international agreements, which give solid hope for the future. | think
first of the so-called Iran nuclear deal, which | hope will contribute to creating a climate of détente in the region,
as well as the reaching of the long-awaited agreement on climate at the Paris Conference. This significant
accord represents for the entire international community an important achievement; it reflects a powerful
collective realization of the grave responsibility incumbent on individuals and nations to protect creation, to
promote a “culture of care which permeates all of society”. It is now essential that those commitments prove
more than simply a good intention, but rather a genuine duty incumbent on all states to do whatever is needed to
safeguard our beloved earth for the sake of all mankind, especially generations yet to come.

For its part, the year which has just begun promises to be full of challenges and more than a few tensions have
already appeared on the horizon. | think above all of the serious disagreements which have arisen in the Persian
Gulf region, as well as the disturbing military test conducted on the Korean peninsula. It is my hope that these
conflicts will be open to the voice of peace and a readiness to seek agreements. Here | note with satisfaction of
certain significant and particularly encouraging gestures. | think especially of the climate of peaceful coexistence
in which the recent elections in the Central African Republic were held; these are a positive sign of the will to
persevere on the path to full national reconciliation. | also think of the new initiatives under way in Cyprus to heal
a long-standing division, and to the efforts being made by the Colombian people to leave behind past conflicts
and to attain the long-awaited peace. All of us look with hope to the important steps made by the international
community to achieve a political and diplomatic solution of the crisis in Syria, one which can put a long overdue
end to the sufferings of the population. The signals coming from Libya are likewise encouraging and offer the
hope of a renewed commitment to ending violence and reestablishing the country’s unity. On the other hand, it
appears increasingly evident that only a common and agreed political action will prove able to stem the spread
of extremism and fundamentalism, which spawn terrorist acts which reap countless victims, not only in Syria and
Libya, but in other countries like Iraqg and Yemen.

May this Holy Year of Mercy also be the occasion of dialogue and reconciliation aimed at consolidating the
common good in Burundi, in the Democratic Republic of the Congo, and in South Sudan. Above all, may it be a
favourable time for definitively ending the conflict in eastern Ukraine. Of fundamental importance is the support
which the international community, individual states and humanitarian organizations can offer the country from a
number of standpoints, in order to surmount the present crisis.

Yet the greatest challenge we face is that of overcoming indifference and working together for peace, which
remains a good which must constantly be sought. Sadly, among the many parts of our beloved world which long
fervently for peace, there is the land for which God showed a particular love and chose to show to all the face of
his mercy. | pray that this new year can heal the deep wounds dividing Israelis and Palestinians, and enable the
peaceful coexistence of two peoples who — of this | am sure — in the depths of their heart ask only for peace!

Your Excellencies, Ladies and Gentlemen,



18

On the diplomatic level, the Holy See will never cease its efforts to enable the message of peace to be heard to
the ends of the earth. | thus reiterate the complete readiness of the Secretariat of State to cooperate with you in
favouring constant dialogue between the Apostolic See and the countries which you represent, for the benefit of
the entire international community. | am certain that this Jubilee year will be a favourable occasion for the cold
indifference of so many hearts to be won over by the warmth of mercy, that precious gift of God which turns fear
into love and makes us artisans of peace. With these sentiments | renew to each of you, to your families and
your countries, my heartfelt good wishes for a blessed New Year.

Thank you.

1 Meeting with the Muslim Community, Bangui, 30 November 2015.

2 Cf. Meeting with Authorities, Sarajevo, 6 June 2015.

3 Meeting with Families, Manila, 16 January 2015.

4 Meeting with Political, Economic and Civic Leaders, Quito, 7 July 2015.

5 Cf. General Audience, 5 June 2013.

6 Cf. Address to the European Parliament, Strasburg, 25 November 2015.

7 bid.

8 Encyclical Laudato Si’, 231.

9 Cf. Overcome Indifference and Win Peace, Message for the 2015 World Day of Peace (8 December 2015).
[00026-EN.01] [Original text: Italian]

Testo in lingua tedesca

Exzellenzen, meine Damen und Herren,

ich heile Sie herzlich willkommen zu diesem jahrlichen Treffen, das mir die Gelegenheit bietet, Ihnen meine
Glickwinsche fir das neue Jahr zu Gberbringen, und es mir gestattet, gemeinsam mit Ihnen Gber die Situation
dieser unserer von Gott gesegneten und geliebten und doch von so vielen Ubeln geplagten und bedriickten Welt
nachzudenken. Ich danke dem neuen Dekan des Diplomatischen Corps, Exzellenz Armindo Fernandes do
Espirito Santo Vieira, Botschafter von Angola, fiir seine freundlichen Worte, die er im Namen des gesamten
beim Heiligen Stuhl akkreditierten Diplomatischen Corps an mich gerichtet hat. Zugleich mdchte ich in
besonderer Weise der vor fast einem Monat verstorbenen Botschafter von Kuba, Rodney Alejandro Lopez
Clemente, und von Liberia, Rudolf P. von Ballmoos, gedenken.

Gerne nehme ich die Gelegenheit wahr, auch einen speziellen Gruf3 an alle zu richten, die zum ersten Mal an
dieser Begegnung teilnehmen, und betone zu meiner Zufriedenheit, dass die Anzahl der in Rom ansassigen
Botschafter sich weiter erhht hat. Das ist ein bedeutsames Zeichen fir die Aufmerksamkeit, mit der die
internationale Gemeinschaft die diplomatische Aktivitat des Heiligen Stuhls verfolgt. Ein weiterer Beweis daflr
sind die im eben zu Ende gegangenen Jahr unterzeichneten oder ratifizierten internationalen Vertrage.
Besonders méchte ich hier die spezifischen steuerlichen Vereinbarungen erwahnen, die mit Italien und den
Vereinigten Staaten von Amerika unterschrieben wurden und die das verstarkte Engagement des Heiligen



19

Stuhls fiir eine umfassendere Transparenz in wirtschaftlichen Angelegenheiten bezeugen. Nicht weniger
bedeutend sind die Vertrage allgemeiner Art, die darauf ausgerichtet sind, wesentliche Aspekte des Lebens und
Handelns der Kirche in den verschiedenen Landern zu regeln, wie die in Dili mit der Demokratischen Republik
Timor-Leste unterzeichnete Vereinbarung.

Gleichfalls méchte ich an den Austausch der Ratifizierungsurkunden des Vertrags mit Tschad Gber die
Rechtsstellung der katholischen Kirche im Land erinnern wie auch an den unterzeichneten und ratifizierten
Vertrag mit Palastina. Es handelt sich um zwei Vertrage, die — gemeinsam mit der Grundsatzvereinbarung
zwischen dem Staatssekretariat und dem AufRenministerium von Kuweit — unter anderem beweisen, dass ein
friedliches Zusammenleben unter Angehdrigen verschiedener Religionen dort mdglich ist, wo die
Religionsfreiheit anerkannt wird und die effektive Mdglichkeit gewahrleistet ist, in gegenseitiger Achtung
gegenuber der kulturellen Identitat eines jeden am Aufbau des Gemeinwohls zusammenzuarbeiten.

Andererseits kann jede authentisch gelebte religioése Erfahrung nur den Frieden férdern. Daran erinnert uns das
Weihnachtsfest, das wir gerade gefeiert und an dem wir die Geburt eines wehrlosen Kindes betrachtet haben,
das »Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott, Vater in Ewigkeit, Fiirst des Friedens« genannt wird (Jes 9,5). Das
Geheimnis der Menschwerdung zeigt uns das wahre Gesicht Gottes, fir den Macht nicht Gewalt und Zerstérung
bedeutet, sondern Liebe und fiir den Gerechtigkeit nicht Rache bedeutet, sondern Barmherzigkeit. Das ist die
Sichtweise, die meiner Absicht zugrunde lag, das auRerordentliche Jubilaum der Barmherzigkeit auszurufen,
das dann ausnahmsweise in Bangui im Laufe meiner apostolischen Reise nach Kenia, Uganda und in die
Zentralafrikanische Republik eréffnet wurde. In einem lange von Hunger, Armut und Konflikten heimgesuchten
Land, wo die brudermorderische Gewalt der letzten Jahre tiefe Verwundungen in den Herzen der Menschen
hinterlassen, die nationale Gemeinschaft zerrissen und materielle wie moralische Not verursacht hat, wollte die
Offnung der Heiligen Pforte der Kathedrale ein Zeichen der Ermutigung sein, den Blick zu erheben, den Weg
wieder aufzunehmen und die Argumente fiir den Dialog wiederzufinden. Dort, wo der Name Gottes missbraucht
worden ist, um Unrecht zu verliben, wollte ich gemeinsam mit der muslimischen Gemeinschaft der
Zentralafrikanischen Republik bekraftigen: »Wer behauptet, an Gott zu glauben, muss auch ein Mensch des
Friedens sein«1 und folglich ein Mensch der Barmherzigkeit, denn niemals kann man im Namen Gottes téten.
Nur eine ideologische und irregeleitete Form von Religion kann daran denken, durch vorséatzlichen Mord an
wehrlosen Menschen im Namen Gottes Gerechtigkeit zu erweisen, wie es in den blutigen Terroranschlagen der
vergangenen Monate in Afrika, Europa und im Nahen Osten geschehen ist.

Die Barmherzigkeit war gleichsam der ,Leitfaden®, der meine Apostolischen Reisen schon im vergangenen Jahr
orientiert hat. Ich beziehe mich vor allem auf den Besuch in Sarajevo, einer durch den Balkankrieg zutiefst
verwundeten Stadt und Hauptstadt eines Landes — Bosnien und Herzegowina —, das eine spezielle Bedeutung
fur Europa und fiir die ganze Welt besitzt. Als Kreuzungspunkt von Kulturen, Nationen und Religionen bemiht
es sich mit positiven Ergebnissen, immer neue Briicken zu bauen, das Einende zur Geltung zu bringen und die
Unterschiede als eine Gelegenheit anzusehen, im Respekt gegenliber allen zu wachsen. Das ist moglich durch
einen geduldigen und vertrauensvollen Dialog, der es versteht, sich die Werte der Kultur eines jeden zu eigen zu
machen und das Gute aus den Erfahrungen der anderen aufzunehmen.2

AuRerdem denke ich an die Reise nach Bolivien, Ecuador und Paraguay, wo ich Vélkern begegnet bin, die
angesichts der Schwierigkeiten nicht aufgeben und sich mutig, entschlossen und im Geist der Briiderlichkeit den
zahlreichen Herausforderungen stellen, die sie qualen, angefangen von der verbreiteten Armut und den sozialen
Ungleichheiten. Im Laufe meiner Reise nach Kuba und in die Vereinigten Staaten von Amerika konnte ich zwei
Lander umfangen, die lange voneinander getrennt waren und sich entschlossen haben, eine neue Seite im Buch
der Geschichte zu schreiben, indem sie sich auf einen Weg der Wiederannaherung und der Verséhnung
begeben haben.

In Philadelphia anlasslich des Weltfamilientreffens wie auch im Laufe der Reise nach Sri Lanka und auf die
Philippinen sowie mit der jingsten Bischofssynode habe ich an die Bedeutung der Familie erinnert: Sie ist die
erste und wichtigste Schule der Barmherzigkeit, in der man lernt, das liebevolle Antlitz Gottes zu entdecken, und
wo unsere Menschlichkeit wachst und sich entwickelt. Leider wissen wir um die zahlreichen Herausforderungen,
mit denen sich die Familie auseinandersetzen muss in dieser Zeit, in der sie »bedroht [ist] durch zunehmende
Bemuiihungen einiger, die Institution der Ehe selbst neu zu definieren, durch Relativismus, durch die Kultur der



20

Kurzlebigkeit und durch mangelnde Offenheit fir das Leben«3. Es besteht heute eine verbreitete Angst vor der
Endgiltigkeit, die fir die Familie erforderlich ist, und den Preis dafiir zahlen vor allem die Jiingsten, die oft
schwach und orientierungslos sind, sowie die alteren Menschen, die am Ende vergessen und verlassen werden.
Im Gegensatz dazu erwéachst »aus der gelebten Geschwisterlichkeit in der Familie [...] die Solidaritét in der
Gesellschaft«4, die uns in die Verantwortlichkeit fireinander fiihrt. Das ist nur moglich, wenn wir nicht zulassen,
dass sich in unseren Familien wie in unseren Gesellschaften ein ,Bodensatz” von Schwierigkeiten und
Ressentiments ablagert, und stattdessen dem Dialog Raum geben, der das beste Gegenmittel gegen den in der
Kultur unserer Zeit so weit verbreiteten Individualismus ist.

Liebe Botschafter,

eine individualistische Mentalitat ist der Nahrboden, auf dem jenes Gefiihl der Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem
Nachsten reift, das dazu fiihrt, mit ihm umzugehen wie mit einer blofien Handelsware; das dazu treibt, sich nicht
um das Menschsein der anderen zu kiimmern, und das die Personen schliel3lich feige und zynisch werden |asst.
Sind das denn nicht die Gefiihle, die wir oft gegenliber den Armen, den Ausgegrenzten, den Letzten der
Gesellschaft hegen? Und wie viele Letzte haben wir in unseren Gesellschaften! Unter ihnen denke ich vor allem
an die Migranten mit ihrer Last an Schwierigkeiten und Leiden, denen sie taglich begegnen auf ihrer manchmal
verzweifelten Suche nach einem Ort, wo sie in Frieden und Wirde leben kénnen.

Darum mdchte ich heute dabei verweilen, mit lhnen Gber den schweren Migrations-Notstand nachzudenken, mit
dem wir uns auseinanderzusetzen haben, um die Ursachen zu erkennen, Losungen in Aussicht zu stellen und
die unvermeidliche Angst zu Giberwinden, die ein so massives und gewaltiges Phanomen begleitet, das im Laufe
des Jahres 2015 vor allem Europa, aber auch verschiedene Regionen Asiens sowie Nord- und Mittelamerika
betraf.

»Furchte dich also nicht und hab keine Angst; denn der Herr, dein Gott, ist mit dir bei allem, was du
unternimmst« (Jos 1,9). Das ist das Versprechen, das Gott dem Josua gibt und das zeigt, wie sehr der Herr
jeden Menschen begleitet, vor allem den, der sich in einer Situation der Schwache befindet wie der eines
Zuflucht Suchenden in einem fremden Land. Tatsachlich erzahlt uns die ganze Bibel die Geschichte einer
Menschheit auf dem Wege, denn das In-Bewegung-Sein ist dem Menschen wesenseigen. Seine Geschichte
besteht aus vielen Wanderungen, die manchmal aus dem Bewusstsein seines Rechts auf freie Entscheidung
gereift sind, haufig aber von duReren Umstanden vorgeschrieben werden. Von der Vertreibung aus dem
irdischen Paradies bis zu Abraham, der unterwegs ist zum Land der Verheilung; von der Erzahlung des Exodus
bis zur Deportation nach Babylonien schildert die Heilige Schrift Mihen und Leiden, Wiinsche und Hoffnungen,
die denen von Hunderttausenden von Menschen gleichen, die in unseren Tagen unterwegs sind, mit demselben
Ziel wie Mose, ein Land zu erreichen, »in dem Milch und Honig flieBen« (Ex 3,17), wo man in Freiheit und
Frieden leben kann.

Und so héren wir heute wie damals den Schrei Rachels, die ihre Kinder beweint, »denn sie sind dahin« (Jer
31,15; vgl. Mt 2,18). Es ist die Stimme von Tausenden weinender Menschen auf der Flucht vor schrecklichen
Kriegen, vor Verfolgungen und vor Verletzungen der Menschenrechte oder vor politischer bzw. sozialer
Instabilitat, die oft das Leben in der Heimat unmdglich machen. Es ist der Schrei derer, die gezwungen sind zu
fliehen, um den unsaglichen Grausamkeiten, die an schutzlosen Menschen wie Kindern und Behinderten vertibt
werden, oder dem Martyrium aufgrund der blof3en religidsen Zugehorigkeit zu entgehen.

Wie damals héren wir die Stimme Jakobs, der zu seinen Séhnen sagt: »Zieht hin und kauft dort fir uns
Getreide, damit wir am Leben bleiben und nicht sterben miissen« (Gen 42,2). Es ist die Stimme derer, die dem
extremen Elend entfliehen, weil es ihnen unmdglich ist, ihre Familie zu ernahren, oder weil sie keinen Zugang zu
medizinischer Versorgung und zu Bildung haben; die vor dem Niedergang ohne irgendeine Aussicht auf
Fortschritt fliehen oder auch aufgrund des Klimawandels und der extremen klimatischen Bedingungen. Leider ist
bekanntlich der Hunger noch eine der schwersten Plagen unserer Welt, mit Millionen von Kindern, die jedes
Jahr verhungern. Es schmerzt jedoch festzustellen, dass diese Migranten haufig von keinem der internationalen
Schutzsysteme aufgefangen werden, die auf den internationalen Vertragen basieren.



21

Wie kann man in all dem nicht die Frucht jener ,Wegwerfkultur‘ sehen, die die menschliche Person in Gefahr
bringt, indem sie Manner und Frauen den Gétzen des Gewinns und des Konsums opfert? Es ist schwerwiegend,
wenn man sich an diese Situationen von Armut und Not, an die Tragddien so vieler Menschen gewoéhnt und sie
zur ,Normalitat* werden lasst. Die Menschen werden nicht mehr als ein vorrangiger zu respektierender und zu
schitzender Wert empfunden, besonders, wenn sie arm sind oder eine Behinderung haben, wenn sie — wie die
Ungeborenen — ,noch nicht nitzlich sind” oder — wie die Alten — ,nicht mehr nitzlich sind“. Wir sind unsensibel
geworden gegeniber jeder Form von Verschwendung, angefangen bei jener der Nahrungsmittel, die zu den
verwerflichsten gehort, wenn es viele Menschen und Familien gibt, die an Hunger und Unterernahrung leiden.5

Der Heilige Stuhl hofft, dass der erste Weltgipfel fir humanitare Hilfe, der fiir den kommenden Mai von den
Vereinten Nationen einberufen ist, in seiner Zielsetzung, den Menschen und seine Wurde in den Mittelpunkt
jeder humanitaren Antwort zu stellen, im heutigen traurigen Rahmen von Konflikten und Ungliicken erfolgreich
ist. Es bedarf eines gemeinsamen Einsatzes, der die Wegwerfkultur und die Kultur der Entwirdigung des
menschlichen Lebens entschlossen umkehrt, damit niemand sich vernachlassigt oder vergessen fihlt und damit
nicht weitere Leben aus Mangel an Hilfsmitteln und — vor allem — an politischem Willen geopfert werden.

Leider héren wir heute wie damals die Stimme Judas, der vorschlagt, den eigenen Bruder zu verkaufen (vgl.
Gen 37,26-27). Es ist die Arroganz der Machtigen, welche die Schwachen instrumentalisieren und sie zu
Objekten fir egoistische Ziele oder fiir strategische und politische Kalkile herabwtrdigen. Wo eine regulare
Migration unmaéglich ist, sind die Migranten haufig zu der Wahl gezwungen, sich an Menschenhandler oder -
schmuggler zu wenden, obwohl sie sich grofienteils der Gefahr bewusst sind, wahrend der Reise ihre Habe, ihre
Wirde und sogar ihr Leben zu verlieren. Aus dieser Sicht erneuere ich noch einmal meinen Appell, dem
Menschenhandel Einhalt zu gebieten, der die Menschen vermarktet, besonders die schwachsten und
schutzlosesten. Immer werden unserer Erinnerung und unseren Herzen die Bilder von Kindern, die im Meer ums
Leben kamen, unvergesslich eingepragt bleiben — Opfer der Skrupellosigkeit der Menschen und der
Erbarmungslosigkeit der Natur. Wer dann tberlebt und in einer Nation landet, die ihn aufnimmt, behalt
unausléschlich die tiefen Wundmale dieser Erfahrungen und dazu die, welche von den Schrecken herriihren, die
stets mit Kriegen und Gewalttaten einhergehen.

Wie damals, hért man auch heute wieder die Stimme des Engels, die ruft: »Steh auf, nimm das Kind und seine
Mutter, und flieh nach Agypten; dort bleibe, bis ich dir etwas anderes auftrage« (Mt 2,13). Es ist die Stimme,
welche die vielen Migranten héren, die niemals ihr Land verlassen wiirden, wenn sie nicht dazu gezwungen
waren. Unter diesen sind zahlreiche Christen, die im Laufe der letzten Jahre zunehmend massenhaft ihre
Lander verlassen haben, die sie doch seit den Anfangen des Christentums bewohnten.

SchlieRlich héren wir auch heute die Stimme des Psalmisten, der wiederholt: »An den Strdmen von Babel, da
sallen wir und weinten, wenn wir an Zion dachten« (Ps 137,1). Es ist das Weinen derer, die gerne in ihre Lander
zurtckkehren wirden, wenn sie dort geeignete Bedingungen fiir Sicherheit und Auskommen fanden. Auch hier
denke ich an die Christen des Nahen Ostens, die sich wiinschen, als vollberechtigte Birger zum geistigen und
materiellen Wohl ihrer jeweiligen Nationen beizutragen.

Einen grof3en Teil der Ursachen fiir die Migrationen hatte man schon vor Zeiten in Angriff nehmen kénnen. So
hatte man vielen Ungliicken zuvorkommen oder zumindest ihre grausamsten Folgen abmildern kénnen. Auch
heute — und bevor es zu spat ist — kénnte man vieles tun, um den Tragédien Einhalt zu gebieten und den
Frieden herzustellen. Das wiirde aber bedeuten, eingefahrene Gewohnheiten und Gepflogenheiten wieder zur
Diskussion zu stellen, vom mit dem Waffenhandel verbundenen Fragenkomplex Uiber das Problem der Rohstoff-
und Energieversorgung, lber die Investitionen, die Finanzpolitik und die politischen Programme fir
Entwicklungshilfe bis zu der schweren Plage der Korruption. Wir sind uns auRerdem bewusst, dass zum Thema
der Migration mittel- und langfristige Plane aufgestellt werden mussen, die Gber den Notbehelf hinausgehen. Sie
missten einerseits wirklich die Eingliederung der Migranten in die Aufnahmelander férdern und andererseits
zugleich die Entwicklung in den Herkunftsl&dndern beglinstigen mit solidarischen politischen Programmen, die
jedoch die Hilfen nicht von Strategien und Verfahren abhangig machen, die den Kulturen der Vélker, an die sie
sich richten, ideologisch fremd sind oder zu ihnen im Widerspruch stehen.



22

Ohne andere dramatische Situationen zu vergessen, unter denen ich besonders an die Grenze zwischen
Mexiko und den Vereinigten Staaten denke — die ich kurz streifen werde, wenn ich mich im kommenden Februar
nach Ciudad Juarez begebe —, mdchte ich Europa einen speziellen Gedanken widmen. Tatsachlich ist dieser
Kontinent im Laufe des letzten Jahres von einem gewaltigen Strom von Flichtlingen heimgesucht worden — von
denen viele bei dem Versuch, ihn zu erreichen, den Tod gefunden haben —, von einem Fliichtlingsstrom, der in
der jingeren Geschichte Europas keinen Vergleich kennt, nicht einmal am Ende des Zweiten Weltkriegs. Viele
Migranten aus Asien und aus Afrika sehen in Europa einen Anhaltspunkt fiir Grundséatze wie die Gleichheit vor
dem Recht und die in die Natur jedes Menschen selbst eingeschriebenen Werte, z. B. die Unveraulerlichkeit
der Wirde und die Gleichheit aller Menschen, die Nachstenliebe ohne Unterscheidung der Herkunft und
Zugehorigkeit, die Gewissensfreiheit und die Solidaritat gegentiber den Mitmenschen.

Die massenhaften Landungen an den Kiisten des Alten Kontinents scheinen jedoch das System der Aufnahme
ins Wanken zu bringen, das auf den Triimmern des Zweiten Weltkriegs miihsam aufgebaut wurde und immer
noch ein Leuchtfeuer der Menschlichkeit darstellt, auf das man sich beziehen kann. Angesichts des gewaltigen
Ausmalies der Strome und der unvermeidlich damit verbundenen Probleme sind nicht wenige Fragen
aufgetaucht nach den realen Mdéglichkeiten des Empfangs und der Anpassung der Menschen, nach der
Veranderung des kulturellen und sozialen Gefiiges der Aufnahmelander wie auch nach einer Umgestaltung
einiger regionaler geopolitischer Gleichgewichte. Ebenso relevant sind die Beflirchtungen um die Sicherheit, die
durch die Uberhand nehmende Bedrohung durch den internationalen Terrorismus Uber alle MalRen verscharft
werden. Die augenblickliche Migrationswelle scheint die Fundamente jenes ,humanistischen Geistes“ zu
untergraben, den Europa von jeher liebt und verteidigt.6 Dennoch darf man sich nicht erlauben, die Werte und
die Prinzipien der Menschlichkeit, der Achtung der Wiirde eines jeden Menschen, der Subsidiaritat und der
gegenseitigen Solidaritat aufzugeben, auch wenn sie in einigen Momenten der Geschichte eine schwer zu
tragende Biirde sein kénnen. Ich méchte daher meine Uberzeugung bekréftigen, dass Europa, unterstiitzt durch
sein groRes kulturelles und religidses Erbe, die Mittel besitzt, um die Zentralitat der Person zu verteidigen und
um das rechte Gleichgewicht zu finden in seiner zweifachen moralischen Pflicht, einerseits die Rechte der
eigenen Bulrger zu schiitzen und andererseits die Betreuung und die Aufnahme der Migranten zu garantieren.7

Zugleich empfinde ich die Notwendigkeit, Dankbarkeit auszudriicken fiir all die Initiativen, die ergriffen wurden,
um eine wirdige Aufnahme der Menschen zu férdern, darunter z. B. der Migranten- und Flichtlingsfonds der
Entwicklungsbank des Europarates. Ebenso danke ich fiir das Engagement jener Lander, die eine groRherzige
Haltung des Miteinander-Teilens gezeigt haben. Ich beziehe mich vor allem auf die Nationen in der
Nachbarschaft Syriens, die unverziiglich mit Hilfe und Aufnahme reagiert haben, vor allem auf den Libanon, wo
die Fluchtlinge ein Viertel der Gesamtbevdlkerung ausmachen, und auf Jordanien, das seine Grenzen nicht
geschlossen hat, obwohl es bereits Hunderttausende von Flichtlingen beherbergt. In gleicher Weise dirfen die
Anstrengungen anderer an vorderster Front engagierter Lander nicht vergessen werden, darunter besonders
Tirkei und Griechenland. Eine spezielle Anerkennung méchte ich Italien aussprechen, dessen entschiedener
Einsatz viele Leben im Mittelmeer gerettet hat und das sich auf seinem Territorium immer noch einer gewaltigen
Zahl von Flichtlingen annimmt. Ich hoffe, dass der traditionelle Sinn fir Gastfreundschaft, der das italienische
Volk auszeichnet, durch die unvermeidlichen Schwierigkeiten des Augenblicks nicht geschwacht werde, sondern
dass es im Licht seiner vieltausendjahrigen Tradition fahig sei, den gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und
kulturellen Beitrag, den die Migranten bieten kénnen, aufzunehmen und zu integrieren.

Es ist wichtig, dass die Nationen an vorderster Front bei ihrer Auseinandersetzung mit dem aktuellen Notstand
nicht allein gelassen werden, und es ist ebenso unerlasslich, einen freimitigen und respektvollen Dialog unter
allen von dem Problem betroffenen Nationen — sowohl den Herkunfts- als auch den Durchgangs- oder den
Aufnahmelandern — einzuleiten, um mit gréf3erem kreativen Wagemut nach neuen und nachhaltigen Lésungen
zu suchen. Tatsachlich ist unter den gegebenen Umstanden nicht an Lésungen zu denken, die von den
einzelnen Staaten im Alleingang angestrebt werden, denn die Konsequenzen der Entscheidungen eines jeden
fallen unvermeidlich auf die gesamte internationale Gemeinschaft zurlick. Es ist ja bekannt, dass die
Migrationen mehr, als das bisher der Fall war, ein grundlegendes Element der Zukunft der Welt darstellen
werden und dass die Antworten nur das Ergebnis einer gemeinsamen Arbeit sein kénnen, die die
Menschenwirde und die Menschrechte achtet. Die von den Vereinten Nationen im vergangenen September
angenommene Entwicklungs-Agenda fiir die nachsten 15 Jahre, die viele der Probleme ins Auge fasst, die in die
Migration treiben, wie auch andere Dokumente der internationalen Gemeinschaft zur Handhabung der



23

Migrationsfrage werden eine den Erwartungen entsprechende Anwendung finden kénnen, wenn es gelingt, den
Menschen wieder in den Mittelpunkt der politischen Entscheidungen auf allen Ebenen zu stellen und dabei die
Menschheit als eine einzige Familie und die Menschen als Geschwister zu betrachten, in der Achtung
gegenlber den jeweiligen Unterschieden und Gewissenstliberzeugungen.

Wenn man sich mit der Migrationsfrage auseinandersetzt, diirfen ndmlich die damit zusammenhangenden
kulturellen Hintergriinde nicht vernachlassigt werden, angefangen bei denen, die mit der Religionszugehorigkeit
verbunden sind. Der Extremismus und der Fundamentalismus finden einen fruchtbaren Boden nicht nur in der
Instrumentalisierung der Religion fir Ziele der Macht, sondern auch in der Leere der fehlenden Ideale und im
Verlust der — auch religiésen — Identitat, die den sogenannten Westen dramatisch kennzeichnet. Aus dieser
Leere erwéachst die Angst, die dazu treibt, den anderen als eine Gefahr und einen Feind anzusehen, sich in sich
selbst zu verschliel3en und sich in vorgefassten Meinungen zu verschanzen. Das Phanomen der Migration wirft
also eine ernste kulturelle Frage auf, deren Beantwortung man sich nicht entziehen kann. Die Aufnahme kann
daher eine giinstige Gelegenheit sein fiir eine neue Einsicht und Offnung des Horizontes — sowohl fiir den
Aufgenommenen, der die Pflicht hat, die Werte, Traditionen und Gesetze der gastgebenden Gemeinschaft zu
respektieren, als auch fiir diese Letztere, die aufgefordert ist, alles zum Tragen kommen zu lassen, was jeder
Einwanderer zum Nutzen der gesamten Gemeinschaft beisteuern kann. Auf diesem Gebiet erneuert der Heilige
Stuhl seinen Einsatz im 6kumenischen und interreligidsen Bereich, um einen aufrichtigen und fairen Dialog
einzuleiten, der dadurch, dass er die Besonderheiten und die persénliche Identitat eines jeden zur Geltung
bringt, ein harmonisches Zusammenleben aller sozialen Komponenten foérdert.

Sehr geehrte Mitglieder des diplomatischen Corps,

das Jahr 2015 kann den Abschluss bedeutender internationaler Vereinbarungen verzeichnen, die auf eine gute
Zukunft hoffen lassen. Ich denke vor allem an das sogenannte Atomabkommen mit dem Iran, das — wie ich hoffe
— dazu beitragen moge, ein Klima der Entspannung in der Region zu férdern, wie auch an die Erzielung des
erwarteten Klimavertrags im Laufe der Konferenz von Paris. Es handelt sich um eine bedeutungsvolle
Vereinbarung, die ein wichtiges Ergebnis fiir die gesamte internationale Gemeinschaft darstellt und eine starke
kollektive Bewusstwerdung der gro3en Verantwortung deutlich werden lasst, die jeder — Einzelne wie Nationen —
dafiir hat, die Schépfung zu bewahren und »eine Kultur der Achtsamkeit [zu] fordern, die die gesamte
Gesellschaft erflllt«8. Nun ist es grundlegend, dass die ibernommenen Engagements nicht nur ein guter
Vorsatz bleiben, sondern fiir alle Staaten eine wirkliche Verpflichtung darstellen, die notwendigen konkreten
Schritte zu unternehmen, um unsere geliebte Erde zu erhalten, zum Wohl der gesamten Menschheit, vor allem
der kommenden Generationen.

Das eben begonnene Jahr kiindigt sich seinerseits an als ein Jahr voller Herausforderungen, und nicht wenige
Spannungen haben sich schon am Horizont blicken lassen. Ich denke vor allem an die schweren Konflikte, die in
der Region des Persischen Golfs aufgekommen sind, wie auch an das besorgniserregende militarische
Experiment, das auf der koreanischen Halbinsel durchgefiihrt wurde. Ich hoffe, dass die Gegensatze Raum
lassen fiir die Stimme des Friedens und fir den guten Willen, nach Einigungen zu suchen. Aus dieser
Perspektive kann ich zu meiner Zufriedenheit feststellen, dass es nicht an bedeutungsvollen und besonders
ermutigenden Zeichen fehlt. Ich beziehe mich speziell auf das Klima eines friedlichen Zusammenlebens, in dem
sich die jingsten Wahlen in der Zentralafrikanischen Republik abgespielt haben — ein positives Zeichen flr den
Willen, den eingeschlagenen Weg zur vollkommenen nationalen Verséhnung fortzusetzen. AulRerdem denke ich
an die in Zypern eingeleiteten neuen Initiativen, um eine lang andauernde Spaltung zu heilen, und auf die vom
kolumbianischen Volk unternommenen Anstrengungen, um die Konflikte der Vergangenheit zu tGberwinden und
den lang ersehnten Frieden zu erreichen. Alle schauen wir aul’erdem voller Hoffnung auf die wichtigen Schritte,
die die internationale Gemeinschaft unternommen hat, um eine politische und diplomatische Lésung der Krise in
Syrien zu erzielen, die den allzu lang andauernden Leiden der Bevdlkerung ein Ende setzen soll. In gleicher
Weise sind die Signale aus Libyen ermutigend, die auf einen erneuerten Einsatz hoffen lassen, um die
Gewalttatigkeiten zu beenden und die Einheit des Landes wiederzufinden. Andererseits erscheint immer
deutlicher, dass nur eine gemeinsame und abgestimmte politische Aktion dazu beitragen kann, die Ausbreitung
des Extremismus und des Fundamentalismus aufzuhalten, mit ihren Hintergriinden terroristischer Pragung, die
sowohl in Syrien und Libyen als auch in anderen Landern wie dem Irak und dem Jemen unzahlige Opfer
fordern.



24

Mdége dieses Heilige Jahr der Barmherzigkeit auch der Anlass zu Dialog und Verséhnung im Hinblick auf den
Aufbau des Gemeinwohls in Burundi, in der Demokratischen Republik Kongo und im Sid-Sudan sein. Moge es
vor allem eine glnstige Zeit sein, um den Konflikt in den &stlichen Regionen der Ukraine definitiv zu beenden.
Von grundlegender Bedeutung ist die Unterstiitzung, die die internationale Gemeinschaft, die einzelnen Staaten
und die humanitaren Organisationen dem Land unter vielfaltigen Gesichtspunkten bieten kénnen, damit es die
aktuelle Krise tGberwindet.

Die Herausforderung, die uns mehr als alle anderen erwartet, ist jedoch die, die Gleichguiltigkeit zu iberwinden,
um den Frieden aufzubauen9, der ein immer anzustrebendes Gut bleibt. Leider befindet sich unter den vielen
Teilen unserer geliebten Welt, die ihn brennend herbeisehnen, das Land, das Gott bevorzugt und erwahit hat,
um allen das Antlitz seiner Barmherzigkeit zu zeigen. Es ist mein Wunsch, dass dieses neue Jahr die tiefen
Wunden heilen mége, die Israelis und Palastinenser trennen, und das friedliche Zusammenleben zweier Volker
ermogliche, die — des bin ich gewiss — aus tiefstem Herzen nichts anderes verlangen als Frieden!

Exzellenzen, meine Damen und Herren,

auf diplomatischer Ebene wird der Heilige Stuhl niemals aufthéren dafiir zu arbeiten, dass die Stimme des
Friedens bis an die duRersten Enden der Erde gehoért werden kann. Ich bekraftige daher erneut die véllige
Bereitschaft des Staatssekretariats, mit lhnen bei der Férderung eines standigen Dialogs zwischen dem
Apostolischen Stuhl und den von Ihnen vertretenen Landern zusammenzuarbeiten, zum Wohl der gesamten
internationalen Gemeinschaft. Dabei habe ich die innere Gewissheit, dass dieses Jubildumsjahr die giinstige
Gelegenheit sein kann, dass die kalte Gleichgultigkeit vieler Herzen iberwunden wird durch die Warme der
Barmherzigkeit, dieses kostbaren Geschenks Gottes, das die Furcht in Liebe verwandelt und uns zu
Friedensstiftern macht. Mit diesen Empfindungen tbermittle ich erneut jedem von lhnen, Ihren Familien und
Ihren Landern meine innigsten Gliickwlinsche flr ein von Segen erfllltes Jahr.

Danke.

1 Begegnung mit der muslimischen Gemeinschaft (Bangui, 30. November 2015).

2 Vgl. Begegnung mit Vertretern der Regierung und des &ffentlichen Lebens (6. Juni 2015).
3 Begegnung mit den Familien (Manila, 16. Januar 2015).

4 Begegnung mit Vertretern des 6ffentlichen Lebens (Quito, 7. Juli 2015).

5 Vgl. Generalaudienz (5. Juni 2013).

6 Vgl. Ansprache an das Européische Parlament (Stralburg, 25. November 2014).

7 Vgl. ebd.

8 Laudato si’, 231.

9 Vgl. Uberwinde die Gleichgiiltigkeit und erringe den Frieden, Botschaft zum Weltfriedenstag 2016 (8.
Dezember 2015)

[00026-DE.01] [Originalsprache: Italienisch]

Testo in lingua spagnola




25

Excelencias, Sefioras y Sefiores:

Les doy la cordial bienvenida a esta cita anual, que me da la oportunidad de presentarles mis mejores deseos
para el nuevo afo, y de reflexionar con ustedes sobre la situacion de nuestro mundo, bendecido y amado por
Dios, y, sin embargo, cansado y afligido por tantos males. Doy las gracias al nuevo Decano del Cuerpo
Diplomatico, Su Excelencia el Sr. Armindo Fernandes do Espirito Santo Vieira, Embajador de Angola, por las
amables palabras que me ha dirigido en nombre de todo el Cuerpo Diplomatico acreditado ante la Santa Sede.
Al mismo tiempo quiero recordar de manera especial a los difuntos Embajadores de Cuba, Rodney Alejandro
Lopez Clemente, y de Liberia, Rudolf P. von Ballmoos, cuando se cumple casi un mes de su muerte.

Aprovecho la ocasion también para saludar de modo particular a los que participan por primera vez en este
encuentro, reconociendo con agrado que, en el ultimo afo, se ha incrementado el nUmero de embajadores
residentes en Roma. Es un signo importante del interés con que la comunidad internacional sigue la actividad
diplomatica de la Santa Sede. Prueba de ello son también los acuerdos internacionales firmados o ratificados
durante el afio que acaba de terminar. En particular, quisiera mencionar los acuerdos en materia fiscal firmados
con ltalia y con los Estados Unidos de América, que demuestran el creciente compromiso de la Santa Sede en
favor de una mayor transparencia en materia econémica. Igualmente importantes son los acuerdos de caracter
general, orientados a regular los aspectos esenciales de la vida y de la actividad de la Iglesia en varios paises,
como el acuerdo firmado en Dili con la Republica Democratica de Timor Oriental.

Del mismo modo, deseo mencionar el intercambio de los instrumentos de ratificacién del Acuerdo con Chad
sobre el estatuto juridico de la Iglesia catolica en ese Pais, asi como el Acuerdo firmado y ratificado con
Palestina. Se trata de dos acuerdos que, junto con el Memorandum de Entendimiento entre la Secretaria de
Estado y el Ministerio de Asuntos Exteriores de Kuwait, demuestran, entre otras cosas, que la convivencia
pacifica entre los creyentes de distintas religiones es posible, alli donde la libertad religiosa se reconoce, y se
garantiza la posibilidad efectiva de colaborar en la edificacién del bien comun, en el respeto mutuo de la
identidad cultural de cada uno.

Por otro lado, toda experiencia religiosa auténticamente vivida promueve la paz. Nos lo recuerda la Navidad que
acabamos de celebrar y en la que hemos contemplado el nacimiento de un nifio indefenso, «llamado: Maravilla
de Consejero, Dios fuerte, Padre de eternidad, Principe de la paz» (/s 9,5). El misterio de la Encarnacién nos
muestra el verdadero rostro de Dios, para quien el poder no significa fuerza y destruccion, sino amor; la justicia
no significa venganza, sino misericordia. He querido que se situara en esta perspectiva el Jubileo extraordinario
de la Misericordia, que inauguré excepcionalmente en Bangui durante mi viaje apostélico a Kenia, Uganda y
Republica Centroafricana. En un pais tan golpeado por el hambre, la pobreza y los conflictos, en el que la
violencia fratricida de los ultimos afios ha dejado profundas heridas en las almas, desgarrando la comunidad
nacional y generando pobreza material y moral, la apertura de la Puerta Santa de la Catedral de Bangui
pretendia ser un signo de aliento para alzar la mirada, para retomar el camino y para volver a encontrar las
razones para el dialogo. Alli donde se ha abusado del nombre de Dios para cometer injusticias, he querido
reafirmar, junto con la comunidad musulmana de la Republica Centroafricana, que «quien dice que cree en Dios
ha de ser también un hombre o una mujer de paz»1, y, por lo tanto, de misericordia, porque nunca se puede
matar en nombre de Dios. Sélo una forma ideoldgica y desviada de religion puede pensar que se hace justicia
en nombre del Omnipotente masacrando deliberadamente a personas indefensas, como ocurrié en los
sanguinarios atentados terroristas de los Ultimos meses en Africa, Europa y Oriente Medio.

La Misericordia ha sido el «hilo conductor» que ha guiado mis viajes apostolicos durante el ano pasado. Me
refiero en primer lugar a la visita a Sarajevo, ciudad profundamente golpeada por la guerra en los Balcanes y
capital de un Pais, Bosnia y Herzegovina, que tiene un significado especial para Europa y para el mundo
entero. Como encrucijada de culturas, naciones y religiones se esta esforzando, con resultados positivos, en
construir puentes nuevos, valorar lo que une y ver las diferencias como oportunidades de crecimiento en el
respeto de todos. Esto es posible a través del dialogo paciente y confiado, que sabe respetar los valores de la
cultura de cada uno y acoger lo que hay de bueno en las experiencias de los demas.2

Pienso también en el viaje a Bolivia, Ecuador y Paraguay, donde encontré pueblos que no se rinden ante las



26

dificultades, y se enfrentan con valentia, determinacion y espiritu de fraternidad a los muchos retos que los
afligen, empezando por la pobreza generalizada y las desigualdades sociales. En el viaje a Cuba y a los
Estados Unidos de América pude abrazar a dos paises que durante mucho tiempo han estado divididos, y que
han decidido escribir una nueva pagina de la historia, emprendiendo un camino de acercamiento y
reconciliacion.

En Filadelfia, con ocasion del Encuentro Mundial de las Familias, asi como durante el viaje a Sri Lanka y
Filipinas, y con el reciente Sinodo de los Obispos, he recordado la importancia de la familia, que es la primera y
mas importante escuela de la misericordia, en la que se aprende a descubrir el rostro amoroso de Dios y en la
qgue nuestra humanidad crece y se desarrolla. Por desgracia, sabemos cuantos desafios tiene que afrontar la
familia en este tiempo en el que esta «amenazada por el creciente intento, por parte de algunos, de redefinir la
institucion misma del matrimonio, guiados por el relativismo, la cultura de lo efimero, la falta de apertura a la
vida».3 Hoy existe un miedo generalizado a la estabilidad que la familia reclama y quienes pagan las
consecuencias son sobre todo los mas jovenes, a menudo fragiles y desorientados, y los ancianos que terminan
siendo olvidados y abandonados. Por el contrario, «de la fraternidad vivida en la familia, nace (...) la solidaridad
en la sociedad»,4 que nos lleva a ser unos responsables de los otros. Esto solo es posible si en nuestras casas,
asi como en nuestra sociedad, no permitimos que se sedimenten el cansancio y los resentimientos, sino que
damos paso al dialogo, que es el mejor antidoto contra el individualismo, tan extendido en la cultura de nuestro
tiempo.

Estimados Embajadores.

Un espiritu individualista es terreno fértil para que madure el sentido de indiferencia hacia el préjimo, que lleva a
tratarlo como puro objeto de compraventa, que induce a desinteresarse de la humanidad de los demas y
termina por hacer que las personas sean pusilanimes y cinicas. ;Acaso no son estas las actitudes que
frecuentemente asumimos frente a los pobres, los marginados o los Ultimos de la sociedad? jY cuantos ultimos
hay en nuestras sociedades! Entre estos, pienso sobre todo en los emigrantes, con la carga de dificultades y
sufrimientos que deben soportar cada dia en la busqueda, a veces desesperada, de un lugar donde poder vivir
en paz y con dignidad.

Quisiera, por tanto, detenerme a reflexionar con ustedes sobre la grave emergencia migratoria que estamos
afrontando, para discernir sus causas, plantear soluciones, y vencer el miedo inevitable que acompafa un
fendmeno tan consistente e imponente, que a lo largo del afio 2015 ha afectado principalmente a Europa, pero
también a diversas regiones de Asia, asi como del norte y el centro de América.

«No tengas miedo ni te acobardes, que contigo esta el Sefor, tu Dios, en cualquier cosa que emprendas» (Jos
1,9). Es la promesa que Dios hizo a Josué y que pone de manifiesto cdmo el Sefior acompafia a cada persona,
sobre todo a quien se encuentra en una situacion de fragilidad, como la que tiene quien busca refugio en un
pais extranjero. En efecto, toda la Biblia nos narra la historia de una humanidad en camino, porque el estar en
camino es connatural al hombre. Su historia esta hecha de tantas migraciones, a veces como fruto de su
conciencia del derecho a una libre eleccion; otras, impuestas a menudo por las circunstancias externas. Desde
el exilio del paraiso terrenal hasta Abrahan, en camino hacia la tierra prometida, desde la narracion del Exodo
hasta la deportacion en Babilonia, la Sagrada Escritura narra fatigas y sufrimientos, aspiraciones y esperanzas,
que son comunes a los de cientos de miles de personas que, también en nuestros dias, con la misma
determinacién de Moisés, se ponen en marcha para llegar a una tierra en la cual que destile «leche y miel» (cf.
Ex 3, 17), donde poder vivir en libertad y en paz.

Y asi, también hoy como entonces, oimos el grito de Raquel que llora por sus hijos porque ya no estan (cf. Jr
31,15; Mt 2,18). Es la voz de los miles de personas que lloran huyendo de guerras espantosas, de
persecuciones y de violaciones de los derechos humanos, o de la inestabilidad politica o social, que hace
imposible la vida en la propia patria. Es el grito de cuantos se ven obligados a huir para evitar las indescriptibles
barbaries cometidas contra personas indefensas, como los nifios y los discapacitados, o el martirio por el simple
hecho de su fe religiosa.



27

También hoy como entonces, escuchamos la voz de Jacob que dice a sus hijos: «Bajad y comprad alli [el
grano] para nosotros, a fin de que sobrevivamos y no muramos» (Gn 42,2). Es la voz de los que escapan de la
miseria extrema, al no poder alimentar a sus familias ni tener acceso a la atencion médica y a la educacion, de
la degradacion, porque no tienen ninguna perspectiva de progreso, o de los cambios climaticos y las
condiciones climaticas extremas. Todos saben que el hambre sigue siendo, desgraciadamente, una de las
plagas mas graves de nuestro mundo, con millones de niflos que mueren cada afio por su causa. Duele
constatar, sin embargo, que a menudo estos emigrantes no entran en los sistemas internacionales de
proteccion en virtud de los acuerdos internacionales.

¢, Como no ver en todo esto el fruto de una «cultura del descarte» que pone en peligro a la persona humana,
sacrificando a hombres y mujeres a los idolos del beneficio y del consumismo? Es grave acostumbrarse a estas
situaciones de pobreza y necesidad, al drama de tantas personas, y considerarlas como «normales». No se
considera ya a las personas como un valor primario que hay que respetar y amparar, especialmente si son
pobres o discapacitadas, si «todavia no son utiles» — como los no nacidos—, o si «ya no sirven » —como los
ancianos—. Nos hemos hecho insensibles a cualquier forma de despilfarro, comenzando por el de los alimentos,
que es uno de los mas vergonzosos, pues son muchas las personas y las familias que sufren hambre y
desnutricion.5

La Santa Sede espera que el Primer Vértice Humanitario Mundial, convocado por las Naciones Unidas para el
proximo mes de mayo, pueda, en medio del actual y triste cuadro de conflictos y desastres, tener éxito en su
intento de colocar a la persona humana y su dignidad en el centro de cualquier respuesta humanitaria. Se hace
necesario un compromiso comun que acabe decididamente con la cultura del descarte y de la ofensa a la vida
humana, de modo que nadie se sienta descuidado u olvidado, y que no se sacrifiquen mas vidas por falta de
recursos Y, sobre todo, de voluntad politica.

Tristemente, seguimos escuchando también hoy la voz de Judas que sugiere vender a su propio hermano (cf.
Gn 37,26-27). Es la arrogancia de los poderosos que, con fines egoistas o calculos estratégicos y politicos,
instrumentalizan a los débiles y los reducen a objetos. Alli donde una migracion regular es imposible, los
emigrantes se ven obligados a dirigirse, ordinariamente, a quienes practican la trata [frafficking] o el
contrabando [smuggling] de seres humanos, a pesar de que son, en gran parte, conscientes del peligro que
corren de perder durante la travesia sus bienes, su dignidad e, incluso, la propia vida. En este sentido, renuevo
una vez mas el llamado a detener el trafico de personas, que convierte a los seres humanos en mercancia,
especialmente a los mas deébiles e indefensos. Permaneceran siempre indelebles en nuestra mente y en
nuestro corazon las imagenes de los nifios ahogados en el mar, victimas de la falta de escripulos de los
hombres y de la inclemencia de la naturaleza. Quien logra sobrevivir y llegar a un pais que lo acoge, lleva
permanentemente las profundas cicatrices provocadas por esas experiencias, ademas de las producidas por los
horrores que acompafan siempre a las guerras y a las violencias.

Igual que en aquel tiempo, también hoy se oye repetir al Angel: «Levantate, toma al nifio y a su madre y huye a
Egipto; quédate alli hasta que yo te avise» (Mt 2,13). Es la voz que escuchan muchos de los emigrantes que
jamas habrian dejado su propia patria si no se hubieran visto obligados a ello. Se cuentan entre ellos la multitud
de cristianos que, cada vez mas en masa, han tenido que abandonar durante los ultimos anos su propia tierra,
en la que han vivido incluso desde los origenes del cristianismo.

Por ultimo, también hoy escuchamos la voz del salmista que dice: «Junto a los canales de Babilonia nos
sentamos a llorar con nostalgia de Sion» (Sal 136 [137], 1). Es el llanto de quienes regresarian de buena gana a
sus propios paises si encontraran adecuadas condiciones de seguridad y de subsistencia. También en este
caso, pienso en los cristianos del Medio Oriente, deseosos de contribuir, como ciudadanos a pleno titulo, al
bienestar espiritual y material de sus respectivas naciones.

Gran parte de las causas que provocan la emigracion se podian haber ya afrontado desde hace tiempo. Asi, se
podria haber evitado o, al menos, mitigado sus consecuencias mas crueles. Todavia ahora, y antes de que sea
demasiado tarde, se puede hacer mucho para detener las tragedias y construir la paz. Para ello, habria que
poner en discusion costumbres y practicas consolidadas, empezando por los problemas relacionados con el



28

comercio de armas, el abastecimiento de materias primas y de energia, la inversion, la politica financiera y de
ayuda al desarrollo, hasta la grave plaga de la corrupciéon. Somos conscientes de que, con relacion al tema de
la emigracion, se necesitan establecer planes a medio y largo plazo que no se queden en la simple respuesta a
una emergencia. Deben servir, por una parte, para ayudar realmente a la integracion de los emigrantes en los
paises de acogida y, al mismo tiempo, favorecer el desarrollo de los paises de proveniencia, con politicas
solidarias, que no sometan las ayudas a estrategias y practicas ideoldgicas ajenas o contrarias a las culturas de
los pueblos a las que van dirigidas.

Sin olvidar otras situaciones dramaticas, y pienso particularmente en la frontera entre México y los Estados
Unidos de América, a la que me acercaré el proximo mes cuando visite Ciudad Juarez, quisiera dedicar una
especial reflexion a Europa. En efecto, durante el ultimo afo se ha visto afectada por un flujo masivo de
préfugos —-mucho de los cuales han encontrado la muerte en el tentativo de alcanzarla—, que no tiene
precedentes en la historia reciente, ni siquiera al final de la Segunda Guerra Mundial. Muchos emigrantes
procedentes de Asia y Africa, ven a Europa como un referente por sus principios, como la igualdad ante la ley, y
por los valores inscritos en la naturaleza misma de todo hombre, como la inviolabilidad de la dignidad y la
igualdad de toda persona, el amor al préjimo sin distincion de origen y pertenencia, la libertad de conciencia y la
solidaridad con sus semejantes.

Sin embargo, los desembarcos masivos en las costas del Viejo Continente parece que ponen en dificultad al
sistema de acogida construido laboriosamente sobre las cenizas del segunda conflicto mundial, que sigue
siendo un faro de humanidad al cual referirse. Ante la magnitud de los flujos y sus inevitables problemas
asociados han surgido muchos interrogantes acerca de las posibilidades reales de acogida y adaptacion de las
personas, sobre el cambio en la estructura cultural y social de los paises de acogida, asi como sobre un nuevo
disefio de algunos equilibrios geopoliticos regionales. Son igualmente relevantes los temores sobre la
seguridad, exasperados sobremanera por la amenaza desbordante del terrorismo internacional. La actual ola
migratoria parece minar la base del «espiritu humanista» que desde siempre Europa ha amado y defendido.6
Sin embargo, no podemos consentir que pierdan los valores y los principios de humanidad, de respeto por la
dignidad de toda persona, de subsidiariedad y solidaridad reciproca, a pesar de que puedan ser, en ciertos
momentos de la historia, una carga dificil de soportar. Deseo, por tanto, reiterar mi conviccion de que Europa,
inspirandose en su gran patrimonio cultural y religioso, tiene los instrumentos necesarios para defender la
centralidad de la persona humana y encontrar un justo equilibrio entre el deber moral de tutelar los derechos de
sus ciudadanos, por una parte, y, por otra, el de garantizar la asistencia y la acogida de los emigrantes.7

Al mismo tiempo, siento la necesidad de expresar mi gratitud por todas las iniciativas que se han adoptado para
facilitar una acogida digna de las personas, como son, entre otras, las realizadas por el Fondo Migrantes y
Refugiados del Banco de Desarrollo del Consejo de Europa, asi como por el compromiso de aquellos paises
que han mostrado una generosa disponibilidad a la ayuda. Me refiero sobre todo a las Naciones vecinas a Siria,
que han respondido inmediatamente con la asistenta y la acogida, especialmente el Libano, donde los
refugiados constituyen una cuarta parte de la poblacion total, y Jordania, que no ha cerrado sus fronteras a
pesar de que alberga a cientos de miles de refugiados. Del mismo modo, no hay que olvidar los esfuerzos de
otros paises que se encuentran en la primera linea, especialmente Turquia y Grecia. Deseo expresar un
agradecimiento especial a ltalia, cuyo firme compromiso ha salvado muchas vidas en el Mediterraneo y que,
incluso en su territorio, se ocupa de un ingente nimero de refugiados. Espero que el tradicional sentido de
hospitalidad y solidaridad que caracteriza al pueblo italiano no se debilite ante las inevitables dificultades del
momento, sino que, a la luz de su tradicién milenaria, sea capaz de acoger e integrar la aportacion social,
econdmica y cultural que los emigrantes pueden ofrecer.

Es importante que no se deje solas a las naciones que se encuentran en primera linea haciendo frente a la
emergencia actual, y es igualmente indispensable que se inicie un dialogo franco y respetuoso entre todos los
paises implicados en el problema —de origen, transito o recepcion— para que, con mayor audacia creativa, se
busquen soluciones nuevas y sostenibles. En la coyuntura actual, en efecto, los Estados no pueden pretender
buscar por su cuenta dichas soluciones, ya que las consecuencias de las opciones de cada uno repercuten
inevitablemente sobre toda la Comunidad internacional. Se sabe que las migraciones constituiran un elemento
determinante del futuro del mundo, mucho mas de lo que ha sido hasta ahora, y de que las respuestas solo
vendran como fruto de un trabajo comun, que respete la dignidad humana y los derechos de las personas. La



29

Agenda para el Desarrollo, que las Naciones Unidas ha adoptado en septiembre pasado para los proximos 15
anos, aborda muchos de los problemas que llevan a la emigracion, al igual que otros documentos de la
Comunidad internacional sobre la gestion de la problematica migratoria, sélo responderan a las expectativas si
saben colocar a la persona en el centro de las decisiones politicas, a todos los niveles, y ven a la humanidad
como una sola familia y a los hombres como hermanos, respetando las reciprocas diferencias y las
convicciones de conciencia.

Para afrontar el tema de la emigracion es importante, de hecho, que se preste atencion a sus implicaciones
culturales, empezando por las que estan relacionadas con la propia confesion religiosa. El extremismo y el
fundamentalismo se ven favorecidos, no sélo por una instrumentalizacion de la religion en funcion del poder,
sino también por la falta de ideales y la pérdida de la identidad, incluso religiosa, que caracteriza
dramaticamente al asi llamado Occidente. De este vacio nace el miedo que empuja a ver al otro como un
peligro y un enemigo, a encerrarse en si mismo, enrocandose en sus planteamientos preconcebidos. El
fendmeno migratorio, por tanto, plantea un importante desafio cultural, que no se puede dejar sin responder. La
acogida puede ser una ocasion propicia para una nueva comprension y apertura de mente, tanto para el que es
acogido, y tiene el deber de respetar los valores, las tradiciones y las leyes de la comunidad que lo acoge, como
para esta ultima, que esta llamada a apreciar lo que cada emigrante puede aportar en beneficio de toda la
comunidad. En este contexto, la Santa Sede renueva su compromiso en el campo ecuménico e interreligioso
para establecer un dialogo sincero y leal que, valorando las peculiaridades y la identidad de cada uno,
favorezca una convivencia armonica de todos los miembros de la sociedad.

Distinguidos miembros del Cuerpo Diplomatico.

En el afio 2015 se han concluido importantes acuerdos internacionales, que son un buen augurio para el futuro.
Me refiero, en primer lugar, al lamado Acuerdo sobre el programa nuclear irani, que espero contribuira a
fomentar un clima de distension en la Region, asi como a la consecucion del tan esperado acuerdo sobre el
clima en la Conferencia de Paris. Se trata de un importante acuerdo, que representa un logro significativo para
toda la Comunidad internacional y que pone de manifiesto una fuerte conciencia colectiva acerca de la grave
responsabilidad que todos, individuos y naciones, tenemos en la proteccion de la creacion, y en la promocion de
una «cultura del cuidado que impregne toda la sociedad».8 Ahora es vital que los compromisos asumidos no
solo representen un buen proposito, sino que todos los Estados sientan la obligacion real de poner en marcha
las acciones necesarias para salvaguardar nuestra amada Tierra, para bien de toda la humanidad,
especialmente de las generaciones futuras.

Por su parte, el afio que acaba de comenzar se presenta lleno de desafios y ya han aparecido en el horizonte
muchas tensiones. Me refiero sobre todo a los graves contrastes que han surgido en la region del Golfo Pérsico,
asi como al preocupante ensayo militar realizado en la peninsula coreana. Espero que los antagonismos abran
paso a la voz de la paz y de la buena voluntad en la busqueda de acuerdos. En esa perspectiva, veo con
agrado que no faltan gestos significativos y especialmente ilusionantes. Me refiero en particular al clima pacifico
de convivencia en el que se han realizado las recientes elecciones en la Republica Centroafricana y que
representa un signo positivo de la voluntad de proseguir el camino emprendido hacia una plena reconciliacion
nacional. Pienso, ademas, en las nuevas iniciativas que se han puesto en marcha en Chipre, para resolver una
division que dura ya mucho tiempo, y a los esfuerzos del pueblo colombiano para superar los conflictos del
pasado y lograr la tan ansiada paz. Todos miramos con esperanza los pasos importantes que la Comunidad
internacional ha emprendido para encontrar una solucion politica y diplomatica a la crisis en Siria, que ponga fin
a un sufrimiento de la poblacidon que dura ya demasiado tiempo. Del mismo modo, llegan sefiales positivas de
Libia, que permiten confiar en un renovado compromiso para erradicar la violencia y restaurar la unidad del
pais. Por otro lado, cada vez es mas claro que solo la accién politica conjunta y acordada ayudara a contener la
propagacion del extremismo y del fundamentalismo, con sus implicaciones de caracter terrorista, que producen
tantas victimas en Siria y Libia, asi como en otros paises, como Irak y Yemen.

Espero que este Ao Santo de la Misericordia sea también una ocasion para el didlogo y la reconciliacién que
ayude a la construccion del bien comun en Burundi, la Republica Democratica del Congo y Sudan del Sur. Que
sea, sobre todo, un momento propicio para poner definitivamente fin al conflicto en las regiones orientales de
Ucrania. Es fundamental el apoyo que, desde muchos puntos de vista, la comunidad internacional, los estados



30

y las organizaciones humanitarias pueden ofrecer al pais para que supere la crisis actual.

El reto principal que nos espera es, sin embargo, el de vencer la indiferencia para construir juntos la paz,9 que
es un bien que hay perseguir siempre. Por desgracia, entre las muchas partes de nuestro querido mundo que la
anhelan ardientemente esta la Tierra que Dios ha preferido y elegido para mostrar a todos el rostro de su
misericordia. Mi esperanza es que en este nuevo afo se cierren las profundas heridas que dividen a israelies y
palestinos y se consiga la convivencia pacifica de dos pueblos que, en lo profundo de sus corazones —estoy
seguro—, no desean otra cosa que la paz.

Excelencias, Sefioras y Sefiores.

En el plano diplomatico, la Santa Sede no dejara nunca de trabajar para que la voz de la paz llegue hasta los
extremos de la tierra. Renuevo, por tanto, la plena disponibilidad de la Secretaria de Estado para colaborar con
ustedes en el fomento de un dialogo constante entre la Sede Apostolica y los paises que ustedes representan,
para el bien de toda la Comunidad internacional, con la certeza interior de que este afio jubilar sera una buena
oportunidad para vencer, con el calor de la misericordia, don precioso de Dios que transforma el miedo en amor
y nos hace artifices de paz, la fria indiferencia de tantos corazones. Con estos sentimientos, renuevo a cada
uno de ustedes, a sus familias, a sus paises, mis mas fervientes deseos de un afio lleno de bendiciones.

Gracias.

1 Encuentro con la Comunidad Musulmana, Bangui, 30 noviembre 2015.

2 Cf. Encuentro con las Autoridades, Sarajevo, 6 junio 2015.

3 Encuentro con las Familias, Manila, 16 enero 2015.

4 Encuentro con la Sociedad Civil, Quito, 7 julio 2015.

5 Audiencia General, 5 junio 2013.

6 Cf. Discurso al Parlamento Europeo, Estrasburgo, 25 noviembre 2014.

7 Ibid.

8 Laudato si’, n. 231.

9 Cf. Vence la indiferencia y conquista la paz, Mensaje para la XLIX Jornada Mundial de la Paz, 8 diciembre
2015.

[00026-ES.01] [Texto original: Italiano]

Testo in lingua portoghese

Exceléncias, Senhoras e Senhores!

De coracgdo vos dou as boas-vindas a este encontro anual, em que tenho oportunidade de vos apresentar os
meus votos para o novo ano e reflectir convosco sobre a situacao deste nosso mundo, abencoado e amado por
Deus e todavia atribulado e aflito por tantos males. Agradego ao novo Decano do Corpo Diplomatico, senhor



31

Armindo Fernandes do Espirito Santo Vieira, Embaixador de Angola, as amaveis palavras que me dirigiu em
nome de todo o Corpo Diplomatico acreditado junto da Santa Sé; desejo aqui fazer memoéria especial — quase
um més depois da sua morte — dos falecidos Embaixadores de Cuba, Rodney Alejandro Lopez Clemente, e da
Libéria, Rudolf P. von Ballmoos.

Aproveito a ocasidao também para dirigir uma saudacao particular a quantos participam pela primeira vez neste
encontro, notando com satisfagao que, no decurso do ano passado, aumentou ainda mais o numero de
Embaixadores residentes em Roma. Trata-se de um sinal importante da atencdo com que a comunidade
internacional segue a actividade diplomatica da Santa Sé. E outra prova disso mesmo sao os Acordos
internacionais assinados ou ratificados durante o ano findo. Em particular, desejo mencionar aqui as
convengdes especificas em matéria de tributagdo assinadas com a Itdlia e os Estados Unidos da América, que
demonstram o crescente empenho da Santa Sé em prol duma maior transparéncia nas questoes econémicas.
Nao menos importantes, porém, sao os acordos de caracter geral, visando regular aspectos essenciais da vida
e da actividade da Igreja nos diferentes paises, como o Acordo assinado em Dili com a Republica Democratica
de Timor-Leste.

De igual modo, desejo recordar a troca dos Instrumentos de Ratificagdo do Acordo com o Chade sobre o
estatuto juridico da Igreja Catolica no pais, bem como o Acordo assinado e ratificado com a Palestina. Trata-se
de dois acordos que, juntamente com o Memorando de Entendimento entre a Secretaria de Estado e o
Ministério dos Negdcios Estrangeiros do Kuwait, demonstram, para além do mais, que a convivéncia pacifica
entre membros de religides diferentes € possivel quando se reconhece a liberdade religiosa e se assegura uma
real possibilidade de colaborar para a edificacdo do bem comum, no respeito mutuo da identidade cultural de
cada um.

Alias toda a experiéncia religiosa, vivida autenticamente, s6 pode promover a paz. Assim no-lo recorda o Natal
que ha pouco celebramos, contemplando o nascimento dum menino indefeso, cujo «nome é: Conselheiro
admiravel, Deus forte, Pai eterno, Principe da paz» (cf. Is 9, 5). O mistério da Encarnagao mostra-nos o
verdadeiro rosto de Deus, para quem o poder nao significa forga e destruigdo, mas amor; a justica n&o significa
vinganga, mas misericordia. Precisamente nesta perspectiva, quis proclamar o Jubileu extraordinario da
Misericordia, inaugurado excepcionalmente em Bangui durante a minha viagem apostoélica ao Quénia, Uganda
e Republica Centro-Africana. Num pais longamente atribulado pela fome, a pobreza e os conflitos, onde a
violéncia fratricida dos ultimos anos deixou feridas profundas nos espiritos, dilacerando a comunidade nacional
e gerando miséria material e moral, a abertura da Porta Santa da Catedral de Bangui pretendeu ser um sinal de
encorajamento para erguerem o olhar, retomarem o caminho e reencontrarem as razdes do dialogo. La onde se
abusou do nome de Deus para cometer injustica, quis reiterar, juntamente com a comunidade mugulmana da
Republica Centro-Africana, que «quem afirma crer em Deus deve ser também um homem ou uma mulher de
paz»1 e, consequentemente, de misericordia, porque nunca se pode matar em nome de Deus. S6 uma forma
ideologizada e extraviada de religidao pode pensar fazer justica em nome do Omnipotente, massacrando
deliberadamente pessoas indefesas, como aconteceu nos sanguinarios ataques terroristas dos meses
passados na Africa, Europa e Médio Oriente.

A misericérdia foi, de certo modo, o «fio condutor» que guiou as minhas viagens apostdlicas ja no ano passado.
Refiro-me, antes de mais nada, a visita a Sarajevo, cidade profundamente ferida pela guerra nos Balcas e
capital dum pais, a Bosnia-Herzegovina, que se reveste dum significado especial para a Europa e o mundo
inteiro. Como encruzilhada de culturas, nagdes e religides, tem-se esforgado, com resultados positivos, por
construir sem cessar novas pontes, valorizar aquilo que une e olhar as diferengas como oportunidades de
crescimento no respeito por todos. Isto é possivel através dum dialogo paciente e confiante, que sabe assumir
os valores da cultura de cada um e acolher o bem proveniente das experiéncias alheias.2

Depois, penso na viagem a Bolivia, Equador e Paraguai, onde encontrei povos que nao se rendem diante das
dificuldades e, com coragem, determinacao e espirito de fraternidade, enfrentam os numerosos desafios que os
afligem, a comegar pela pobreza generalizada e as desigualdades sociais. Durante a viagem a Cuba e aos
Estados Unidos da América, pude abragar dois paises que, depois de prolongada divisdo, decidiram escrever
nova pagina na historia, empreendendo um caminho de avizinhamento e reconciliagao.



32

Em Filadélfia, por ocasido do Encontro Mundial das Familias, bem como durante a viagem ao Sri Lanka e as
Filipinas e com o recente Sinodo dos Bispos, recordei a importancia da familia, que € a primeira e mais
importante escola de misericordia, na qual se aprende a descobrir o rosto amoroso de Deus e onde cresce e se
desenvolve a nossa humanidade. Conhecemos os numerosos desafios que, infelizmente, a familia tem de
enfrentar neste tempo em que esta «ameacgada pelos crescentes esforgos de alguns em redefinir a propria
instituigdo do matrimonio mediante o relativismo, a cultura do efémero, a falta de abertura a vida».3 Hoje ha um
medo generalizado a condi¢ao definitiva que a familia supde e, quem o paga, sao sobretudo os mais novos,
muitas vezes frageis e desorientados, e os idosos que acabam por ser esquecidos e abandonados. Pelo
contrario, «da fraternidade vivida na familia, nasce a solidariedade na sociedade»,4 que nos leva a ser
responsaveis uns pelos outros. Isto so € possivel se nas nossas casas, bem como na sociedade, nao
deixarmos sedimentar incbmodos e ressentimentos, mas dermos lugar ao dialogo, que € o melhor antidoto
contra o individualismo tdo largamente espalhado na cultura do nosso tempo.

Queridos Embaixadores!

Um espirito individualista é terreno fértil para medrar aquele sentido de indiferenga para com o préximo, que
leva a trata-lo como mero objecto de comércio, que impele a ignorar a humanidade dos outros e acaba por
tornar as pessoas medrosas e cinicas. Porventura ndo sao estes os sentimentos que muitas vezes nos
assaltam a vista dos pobres, dos marginalizados, dos ultimos da sociedade? E sao tantos os ultimos na nossa
sociedade! Dentre eles, penso sobretudo nos migrantes, com o peso de dificuldades e tribulagdes que
enfrentam diariamente a procura, por vezes desesperada, dum lugar onde viver em paz e com dignidade.

Por isso, hoje, queria deter-me a reflectir convosco sobre a grave emergéncia migratéria que temos estado a
enfrentar, para discernir as suas causas, perspectivar solugdes, vencer o medo que inevitavelmente
acompanha um fendmeno assim grande e impressionante, que, durante o ano de 2015, interessou sobretudo a
Europa, mas também varias regides da Asia e o Norte e Centro da América.

«Tem coragem, ndo tremas, porque o Senhor, teu Deus, estara contigo para onde quer que fores» (Js1,9). E a
promessa feita por Deus a Josué, que mostra como o Senhor acompanha cada pessoa, sobretudo quem vive
numa situagao de vulnerabilidade como esta de quem procura refugio num pais estrangeiro. Na verdade, toda a
Biblia nos conta a histéria duma humanidade a caminho, pois é conatural ao homem estar em movimento. A
sua historia é feita de muitas migragdes, as vezes amadurecidas como consciéncia do direito a uma livre
escolha, mas frequentemente ditadas por circunstancias externas. Do desterro do paraiso terreal até Abrado
em marcha para a terra prometida, da histéria do Exodo até a deportagéo para Babilénia, a Sagrada Escritura
narra incbmodos e sofrimentos, desejos e esperangas, que sdo comuns aos de centenas de milhares de
pessoas em marcha nos nossos dias, com a mesma determinagao de Moisés de alcangar uma terra onde corra
«leite e mel» (cf. Ex 3, 17), onde possam viver livres e em paz.

E assim, hoje como entao, ouvimos o grito de Raquel que chora pelos seus filhos, que ja ndo existem (cf. Jr 31,
15; Mt 2, 18). E a voz dos milhares de pessoas que choram enquanto fogem de guerras horriveis, de
perseguicdes e violagdes dos direitos humanos, da instabilidade politica ou social, que frequentemente Ihes
tornam impossivel a vida na prépria patria. E o grito de quantos se véem constrangidos a fugir para evitar
barbaries indescritiveis contra pessoas indefesas como criangas e deficientes, ou evitar o martirio por simples
filiagao religiosa.

Como entao, ouvimos a voz de Jacob que — tendo ouvido dizer que havia trigo a venda no Egipto — diz aos seus
filhos: «lde 14 compra-lo, para nés continuarmos vivos e ndo morrermos» (Gn 42, 2). E a voz daqueles que
fogem da miséria extrema, sem possibilidades de alimentar a familia ou ter acesso aos cuidados médicos e a
instrucao, fogem da degradagado sem perspectivas de qualquer progresso ou mesmo por causa das alteragdes
climaticas e de condig¢des climaticas extremas. Sabe-se que, infelizmente, a fome é ainda uma das chagas mais
graves do nosso mundo, com milhdes de criancas que morrem anualmente por causa dela. E triste, porém,
constatar que muitas vezes estes migrantes ndo se enquadram nos sistemas de protecg¢ao baseados nos
acordos internacionais.



33

Como é possivel ndo ver, em tudo isto, o resultado daquela «cultura do descarte» que pde em perigo a pessoa
humana, sacrificando homens e mulheres aos idolos do lucro e do consumo? E grave habituar-se a estas
situacdes de pobreza e necessidade, aos dramas de tantas pessoas, fazendo com que se tornem
«normalidade». As pessoas ja ndo sao vistas como um valor primario a respeitar e tutelar, especialmente se
sdo pobres ou deficientes, se «ainda ndo servem» (como 0s nascituros) ou «ja ndo servem» (como 0s idosos).
Tornamo-nos insensiveis a qualquer forma de desperdicio, a comegar pelo alimentar, que aparece entre os
mais deploraveis, vistas as inUmeras pessoas e familias que padecem fome e subalimentagao.5

A Santa Sé espera que a | Cimeira Humanitaria Mundial, convocada pelas Nag¢des Unidas para o préximo més
de Maio, possa ter sucesso, no actual quadro sombrio de conflitos e desastres, na sua pretensao de colocar a
pessoa humana e a sua dignidade no coracdo de cada resposta humanitaria. E preciso um compromisso
comum que inverta decididamente a cultura do descarte e da violagdo da vida humana, para que ninguém se
sinta negligenciado ou esquecido nem sejam sacrificadas mais vidas pela falta de recursos e sobretudo de
vontade politica.

Infelizmente, hoje como entdo, ouvimos a voz de Juda sugerir que se venda o proprio irmao (cf. Gn 37, 26-27).
E a arrogancia dos poderosos que instrumentalizam os fracos, reduzindo-os a objectos para fins egoistas ou
por calculos estratégicos e politicos. Onde € impossivel uma migragéo regular, os migrantes véem-se muitas
vezes forgados a tomar a opgao de se dirigirem a quem pratica o trafico ou o contrabando de seres humanos,
embora estejam em grande parte cientes do perigo de perder, durante o percurso, os bens, a dignidade e até
mesmo a vida. Nesta perspectiva, renovo uma vez mais o apelo a deter o trafico de pessoas, que mercantiliza
os seres humanos, especialmente os mais fracos e indefesos. Nas nossas mentes e nos nossos coragoes,
permanecerao indelevelmente gravadas as imagens das criangas mortas no mar, vitimas dos homens sem
escrupulos e da incleméncia da natureza. Depois, quem sobrevive e chega a um pais que o acolhe leva consigo
indelevelmente as cicatrizes profundas destas experiéncias, além das relacionadas com os horrores que
sempre acompanham guerras e violéncias.

Como entdo, também hoje se ouve o Anjo repetir: «Levanta-te, toma o menino e sua méae, foge para o Egipto e
fica 14 até que eu te avise» (Mt 2, 13). E a voz escutada pelos iniimeros migrantes que nunca deixariam o seu
pais se, a isso mesmo, nao fossem constrangidos. Entre eles, ha numerosos cristaos que, no decurso dos
ultimos anos, tém abandonado de forma cada vez mais macica as suas terras, onde habitaram desde as
origens do cristianismo.

Finalmente, também hoje escutamos a voz do Salmista que repete: «Junto aos rios de Babildnia nos sentamos
a chorar, recordando-nos de Sido» (Sal 137/136, 1). E o pranto daqueles que de boa vontade regressariam aos
seus paises, se la encontrassem adequadas condigbes de seguranca e de subsisténcia. Também aqui penso
nos cristdos do Médio Oriente desejosos de contribuir, como cidadaos de pleno direito, para o bem-estar
espiritual e material das respectivas nacoes.

Desde ha muito tempo que se poderia ter enfrentado grande parte das causas das migracdes; e, deste modo,
teria sido possivel prevenir tantas desgracgas ou, pelo menos, mitigar as suas consequéncias mais atrozes. E
hoje, antes que seja tarde demais, muito se pode fazer para impedir as tragédias e construir a paz. Mas isto
significaria pér em discussao habitos e praticas consolidadas, a comecar pelas problematicas relacionadas com
0 comeércio dos armamentos, até ao problema da conservagéo de matérias-primas e energia, aos
investimentos, as politicas de financiamento e apoio ao desenvolvimento, até a grave chaga da corrupgao. Além
disso, devemos estar cientes da necessidade que ha, em tema de migragao, de estabelecer projectos de médio
e longo prazo que ultrapassem a resposta de emergéncia; deveriam ajudar realmente a integracao dos
migrantes nos paises de acolhimento e, ao mesmo tempo, favorecer o desenvolvimento dos paises de origem
com politicas solidarias, mas sem condicionar as ajudas a estratégias e praticas ideologicamente alheias ou
contrarias as culturas dos povos a que se destinam.

Sem esquecer outras situagdes dramaticas — nomeadamente a que se vive na fronteira entre o México e os
Estados Unidos da América, que tocarei ao de leve quando for a Ciudad Juarez no préximo més —, gostaria de
dedicar um pensamento especial a Europa. Na verdade, ao longo do ano passado, viu-se afectada por um fluxo



34

impressionante de refugiados (tendo muitos deles encontrado a morte na tentativa de a alcangar), que ndo tem
precedentes na sua histéria recente, nem mesmo no final da Il Guerra Mundial. Muitos migrantes, originarios da
Asia e da Africa, véem na Europa um ponto de referéncia por principios, como a igualdade perante a lei, e
valores inscritos na prépria natureza de cada ser humano, como a inviolabilidade da dignidade e da igualdade
de cada pessoa, 0 amor ao proximo sem distingdo de origem nem de raga, a liberdade de consciéncia e a
solidariedade com o seu semelhante.

Todavia estes desembarques macicos nas costas do Velho Continente parecem fazer vacilar o sistema de
acolhimento laboriosamente construido sobre as cinzas do segundo conflito mundial, que constitui ainda um
farol de humanidade a servir de referéncia. Perante a imensidao dos fluxos e os problemas inevitavelmente
relacionados, surgiram muitas duvidas sobre as reais possibilidades de recepc¢éao e adaptacdo das pessoas,
sobre a mudanga do meio cultural e social dos paises de acolhimento, bem como a redefinigdo de alguns
equilibrios geopoliticos regionais. Relevantes s&do igualmente os temores pela seguranga, exacerbados
desmedidamente pela difusa ameaca do terrorismo internacional. A vaga migratoria actual parece minar as
bases daquele «espirito humanista» que a Europa ama e defende desde sempre.6 Mas nao se pode dar ao
luxo de perder os valores e os principios de humanidade, de respeito pela dignidade de cada pessoa, de
subsidiariedade e de mutua solidariedade, mesmo que, em alguns momentos da histéria, possam constituir um
fardo dificil de levar. Por isso, desejo reiterar a minha convicgao de que a Europa, ajudada pelo seu grande
patriménio cultural e religioso, possui os instrumentos para defender a centralidade da pessoa humana e
encontrar o justo equilibrio entre estes dois deveres: o dever moral de tutelar os direitos dos seus cidadaos e o
dever de garantir a assisténcia e o acolhimento dos migrantes.7

Ao mesmo tempo, sinto a necessidade de exprimir gratidao por todas as iniciativas tomadas para favorecer uma
recepgao digna das pessoas, nomeadamente o Fundo Migrantes e Refugiados do Banco de Desenvolvimento
do Conselho da Europa, e também pelo empenhamento dos paises que demonstraram uma generosa atitude
de partilha; refiro-me, antes de mais nada, as nagdes vizinhas da Siria, que deram respostas imediatas de
assisténcia e acolhimento, sobretudo o Libano, onde os refugiados constituem um quarto da populagéo total, e
a Jordania, que nao fechou as fronteiras, apesar de abrigar ja centenas de milhares de refugiados. De igual
modo, ndo devemos esquecer os esforgos doutros paises empenhados na vanguarda, entre os quais se conta
especialmente a Turquia e a Grécia. Desejo expressar um agradecimento particular a Italia, cujo decidido
empenho salvou muitas vidas no Mediterraneo e que ainda se ocupa no seu territério dum grande niumero de
refugiados. Espero que o tradicional sentido de hospitalidade e solidariedade que caracteriza o povo italiano
nao fique enfraquecido pelas inevitaveis dificuldades do momento presente, mas, a luz de sua milenaria
tradigdo, seja capaz de acolher e integrar a contribuigdo social, econdmica e cultural que os migrantes possam
prestar.

Eimportante ndo deixar sozinhas as nagdes que, na vanguarda, estdo enfrentando a situacéo actual de
emergéncia, tornando-se igualmente indispensavel dar inicio a um dialogo franco e respeitoso entre todos os
paises implicados no problema — paises de origem, de transito ou de recepgao — procurando, com maior
audacia criativa, solugdes novas e sustentaveis. Realmente, na actual conjuntura, ndo se pode pensar em
solugdes perseguidas de forma individualista por um Estado, porque as consequéncias das opgdes de cada um
recaem inevitavelmente sobre toda a comunidade internacional. Com efeito, sabe-se que as migragoes
constituirdo uma pedra angular do futuro do mundo, mais do que o tém sido até agora, e que as respostas so
poderéo ser fruto dum trabalho comum, que respeite a dignidade humana e os direitos das pessoas. A Agenda
de Desenvolvimento, adoptada em Setembro passado pelas Nagoes Unidas para os proximos 15 anos, que
aborda muitos dos problemas que impelem a migragédo, bem como outros documentos da comunidade
internacional visando gerir a questao migratéria, poderdo encontrar uma aplicagao coerente com as
expectativas se souberem colocar a pessoa no centro das decisdes politicas a todos os niveis, olhando a
humanidade como uma unica familia e os homens como irmaos, no respeito pelas diferengas e convicg¢des de
consciéncia de cada um.

Com efeito, ao abordar a questdao migratéria néo se poderao negligenciar as relativas implicagdes culturais, a
comegar pelas relacionadas com a pertenca religiosa. O extremismo e o fundamentalismo encontram terreno
fértil ndo s6 numa instrumentalizagdo da religido para fins de poder, mas também no vazio de ideais e na perda
de identidade — inclusive religiosa — que contradistingue dramaticamente o chamado Ocidente. De tal vazio



35

nasce o medo que impele a ver o outro como um perigo e um inimigo, a fechar-se em si mesmo, refugiando-se
em posi¢oes preconceituosas. Por isso o fendmeno migratorio pde um sério interrogativo cultural, ao qual nao
nos podemos eximir de responder. Assim o acolhimento pode ser ocasiao propicia para uma nova
compreensao e abertura de horizonte, tanto para quem é acolhido, que tem o dever de respeitar os valores, as
tradicoes e as leis da comunidade que o acolhe, como para esta ultima chamada a valorizar aquilo que cada
imigrante pode oferecer para beneficio de toda a comunidade. Neste contexto, a Santa Sé renova o seu
compromisso de estabelecer, em campo ecuménico e inter-religioso, um dialogo sincero e leal que, valorizando
as peculiaridades e a identidade propria de cada um, favorega uma convivéncia harmoniosa entre todas as
componentes sociais.

llustres Membros do Corpo Diplomatico!

O ano de 2015 viu a conclusao de acordos internacionais importantes, que permitem olhar com esperancga para
o futuro. Penso, em primeiro lugar, no chamado Acordo sobre o nuclear iraniano que espero possa contribuir
para favorecer um clima de desanuviamento na regidao, bem como na obteng¢ao do esperado acordo sobre o
clima na Conferéncia de Paris. Trata-se de um entendimento significativo que representa um resultado
importante para toda a comunidade internacional e evidencia uma forte tomada de consciéncia colectiva sobre
a grave responsabilidade que cada um — tanto individuos como nagdes — tem de salvaguardar a criagao,
promovendo «uma cultura do cuidado que permeie toda a sociedade».8 Naturalmente é fundamental que os
compromissos assumidos nao representem apenas um bom propdsito, mas constituam para todos os Estados
uma real obrigagao de por em pratica as medidas necessarias para salvaguardar a nossa amada Terra, em
beneficio da humanidade inteira, sobretudo das gera¢des futuras.

Por sua vez, o ano ha pouco iniciado preanuncia-se cheio de desafios, tendo ja assomado ao horizonte ndo
poucas tensdes. Penso sobretudo nos graves contrastes surgidos na regiao do Golfo Pérsico, bem como na
preocupante experimentagao militar realizada na Peninsula Coreana. Espero que as contraposi¢gdes déem lugar
a voz da paz e a boa vontade de procurar acordos. Nesta perspectiva, destaco, com satisfagao, a presencga de
gestos significativos e particularmente encorajadores; refiro-me em particular ao clima de pacifica convivéncia
em que se desenrolaram as recentes elei¢des na Republica Centro-Africana, constituindo um sinal positivo da
vontade de prosseguir o caminho rumo a uma plena reconciliagdo nacional. Além disso, penso nas novas
iniciativas langadas em Chipre para resolver uma divisao de longa data e aos esforgos empreendidos pelo povo
colombiano para superar os conflitos do passado e alcancgar a tdo anelada paz. Além disso todos olhamos com
esperanga para os passos importantes empreendidos pela comunidade internacional para alcangar uma
solugdo politica e diplomatica da crise na Siria, que ponha termo aos sofrimentos, demasiado longos, da
populagao. Igualmente encorajadores sdo 0s sinais provenientes da Libia, que permitem esperar num renovado
compromisso para fazer cessar as violéncias e reencontrar a unidade do pais. Por outro lado, revela-se cada
vez mais claramente que s6 uma acgao politica conjunta e concorde podera contribuir para conter a
propagacao do extremismo e do fundamentalismo, com as suas consequéncias de matriz terrorista, que ceifam
inumeraveis vitimas quer na Siria e na Libia, quer noutros paises, como o Iraque e o Iémen.

Que este Ano Santo da Misericordia seja também uma ocasido de dialogo e reconciliagao, visando a edificagao
do bem comum no Burundi, na Republica Democratica do Congo e no Sudao do Sul. E sobretudo que seja um
tempo propicio para pér definitivamente termo ao conflito nas regides orientais da Ucréania; de importancia
fundamental é o apoio que a comunidade internacional, os varios Estados e as organiza¢des humanitarias
poderao oferecer ao pais, sob os mais variados pontos de vista, para que ele supere a crise actual.

Mas o desafio maior de todos que nos espera € o de vencer a indiferenca para juntos construirmos a paz,9 que
permanece um bem a perseguir sem cessar. E, entre as muitas partes deste nosso amado mundo que por ela
anseiam ardentemente, conta-se, infelizmente, a Terra que Deus olhou com predileccao e escolheu para
mostrar a todos o rosto da sua misericordia. A minha esperanga € que este novo ano possa curar as feridas
profundas que separam israelitas e palestinenses, permitindo a convivéncia pacifica de dois povos, que — tenho
a certeza! — do fundo do coragdo nada mais pedem senao paz.

Exceléncias, Senhoras e Senhores!



36

A nivel diplomatico, a Santa Sé n&o deixara jamais de trabalhar para que a voz da paz possa ser ouvida até aos
ultimos confins da terra. Assim, renovo a plena disponibilidade da Secretaria de Estado para colaborar
convosco na promogao dum dialogo constante entre a Sé Apostdlica e os paises que representais em beneficio
de toda a comunidade internacional, com a intima certeza de que este ano jubilar podera ser a ocasiao propicia
para que a fria indiferenca de tantos coragdes seja vencida pelo calor da misericérdia, dom precioso de Deus,
que transforma o temor em amor e nos torna artesaos de paz. Com estes sentimentos, renovo a cada um de
vOs, as vossas familias, aos vossos paises os votos mais ardentes de um ano cheio de béngaos.

Obrigado!

1 Encontro com a comunidade mugulmana, Bangui, 30 de Novembro de 2015.
2 Cf. Encontro com as Autoridades, Sarajevo, 6 de Junho de 2015.

3 Encontro com as familias, Manila, 16 de Janeiro de 2015.

4 Encontro com a sociedade civil, Quito, 7 de Julho de 2015.

5 Cf. Audiéncia Geral, 5 de Junho de 2013.

6 Cf. Discurso ao Parlamento Europeu, Estrasburgo, 25 de Novembro de 2014.
7 Cf. Ibidem.

8 Laudato si’, 231.

9 Cf. Mensagem para o XLIX Dia Mundial da Paz, intitulada Vence a indiferenca e conquista a paz, 8 de
Dezembro de 2015.

[00026-P0O.01] [Texto original: Italiano]

[B0O016-XX.02]



