2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0875
Mercoledi 11.11.2015

Intervention de I'Observateur permanent du Saint-Siége a la Conférence générale de TUNESCO
(Paris, 3-18 novembre 2015)

Ci-joint le discours prononcé a Paris le 7 novembre par Mgr. Francesco Follo, Observateur permanent du Saint-
Siege, dans le cadre du débat politique de la 38e session de la Conférence générale de TUNESCO:

Intervention du Mgr. Francesco Follo

Monsieur le Président,

Madame la Directrice Générale, Excellences,

Mesdames et Messieurs,

1. Introduction

Avant tout permettez-moi de vous présenter, M. le Président de cette session de la Conférence Générale, les
salutations du Saint-Siege, en vous remerciant de m’avoir donné la parole. A travers vous, je salue toutes les
distinguées Délégations présentes aux travaux et je partage avec elles leurs félicitations pour votre élection.

A vous, Mme Irina Bokova, Directrice Générale, j'exprime I'appréciation du Saint-Siége pour votre excellent
engagement qui garantit la réalisation du mandat de TUNESCO dans I'action méritoire développée en faveur de
la paix durable par I'éducation, la culture et les sciences, qui permettent un développement durable et intégrale
qui a son tour permet d’habiter la Terre comme maison pour toutes et tous. Au nom du Sa Sainteté le Pape
Francois, j'ai aussi 'honneur de vous confirmer son estime pour notre Organisation et son soutien aux activités
gue nous menons ensemble pour la paix, pour I'éducation, pour une culture de rapprochement et pour le climat.
Le Saint-Siége soutient le 38C/5 qui met si bien en exergue ces activités.

L'UNESCO est fortement impliqué dans les préparatifs de la Conférence des Nations Unies sur le changement
climatique (Cop 21) et je suis sOr que notre Organisation, grace a son Programme d’action global pour



2

I'éducation en vue du développement durable, joue et jouera davantage un réle trés important pour transformer
I’éducation au changement climatique en un élément plus central et plus visible de la réponse internationale au
changement climatique. A ce titre, le Saint-Siége salue la pertinence du paragraphe 01029 du document 38C/5
qui précise la feuille de route de TUNESCO pour la mise en ceuvre de ce programme. Il cherche a aider les
personnes a comprendre I'impact du réchauffement planétaire actuel et a mieux familiariser les jeunes,
notamment, au changement climatique. Pour y parvenir, ce programme renforce la capacité des Etats membres
a assurer une éducation au changement climatique de qualité, encourage les approches pédagogiques
novatrices visant a intégrer I'éducation au changement climatique dans les écoles et favorise la sensibilisation
au changement climatique ainsi que le renforcement des programmes d’éducation non formelle grace aux
meédias, réseaux et partenariats.

Le 70éme anniversaire de 'TUNESCO est une bonne occasion pour faire le point de notre histoire et réfléchir sur
notre futur commun, en accueillant « l'invitation urgente du Saint Pére a un nouveau dialogue sur la fagon dont
nous construisons I'avenir de la planéte » (Lettre encycl. Laudato si', n 14). Donc le Pape Frangois nous invite a
une éducation « écologique » qui doit tenir compte d’'une éthique de la vie et du dialogue. Dialogue qui implique
une éducation a I'écoute.

2. Education écologique par une éthique du dialogue

Ce dialogue commence avec la prise de conscience qu’ « habiter la Terre » consiste a habiter « en elle » avec
un respect, une sobriété et une simplicité dans ce que nous exigeons, prenons, recevons d’elle. Mais c’est aussi
habiter « avec elle » et prendre soin d’elle. La planéte Terre est un don et une tache pour nous tous. Faut-il avoir
avec elle une attitude contemplative ou utilitariste, pour ne pas dire prédatrice ? La réponse est : il faut une
attitude humaine qui vient du travail et de 'assomption de la responsabilite.

Pourquoi le travail ? Les modalités avec lesquelles 'homme traite I'environnement ont une claire influence sur
les modalités avec lesquelles il se traite lui-méme et vice-versa. Il y a une dimension éthique dans I'écologie et
dans le travail de la personne humaine. A cet égard, je veux souligner ici de fagon heureuse le point 6.4 de
I'ordre du jour de la Conférence Générale qui traite de I'opportunité d’établir une déclaration de principes
éthiques en rapport avec le changement climatique. En effet, une écologie de 'hnumain favorise une écologie de
I'environnement et un développement durable intégral. L’'homme ne transforme pas seulement la nature en
'adaptant a ses propres nécessités, mais aussi il se réalise comme homme et, dans un certain sens, il devient
plus homme (cf. Laborem excercens). |l est important de ne pas oublier que le rapport homme-nature est
synthétisé par le travail. En effet, d’'une part la nature est expression d’'un dessein d’amour et de vérité. Elle nous
précede et nous est donnée par Dieu comme milieu de vie. D’autre part, la nature est a notre disposition comme
cadeau de Dieu qui en a dessiné les ordonnancements intrinséques afin que ’'homme en tire des orientations
pour « la garder et la cultiver » (Gn 2,15), selon une utilisation sage, non instrumentale, ni arbitraire, donc
responsable (cf. Veritas in Caritate).

La Responsabilité, qu’est-ce a dire ? C’est a dire, assez simplement, que dans la succession des générations,
chacune a des devoirs envers celles qui lui succéderont, et que le premier de ces devoirs est de leur Iéguer les
conditions d’'une vie humaine sur la Terre des hommes. La responsabilité s’exerce a petite échelle, et nous la
connaissons bien — pour n’en citer qu’'un cas — chacun doit veiller aujourd’hui a I'éducation de ses enfants,
parce que les enfants d’aujourd’hui seront les citoyens de demain. Mais elle s’exerce aussi a grande échelle, et
nous sommes tous ici familiers d’un cas privilégié : nous sommes héritiers d’'un patrimoine culturel et naturel que
nous devons transmettre intact (et enrichi, peut-étre) a nos successeurs. Ici encore, TUNESCO se distingue par
son action en faveur de la préservation du pluralisme culturel et le Saint-Siege veut saluer le lancement de la
campagne « Unite4Heritage » par la Directrice Générale dont I'objectif est de faire de la protection de la culture
un pilier de la construction de la paix. Et cela étant dit, ajoutons I'essentiel de notre propos présent : qu’il n’y a
pas de culture et d’héritage culturel et naturel possible si notre « maison commune », notre oikos, la planéte que
nous habitons, cesse d’étre habitable. L’homme doit avoir le droit de penser, le droit de lire de la poésie ou
d’écouter de la musique, le droit de prier et beaucoup d’autres encore. Mais ou et sous quelles conditions
exercer ces droits ? Plusieurs réponses sont possibles, insistons aujourd’hui sur la plus élémentaire : notre
habitation sur la Terre. Deux points sautent aux yeux. Le premier est que nous avons tous part a une méme
nature humaine. Le second est que nous y avons concrétement part, tous et absolument tous, en ce que nous



3

sommes des « terriens ». Cette Terre doit étre gérée avec intelligence et prévoyance. En effet, il nous reste
assez d’intelligence et de prévoyance pour cesser d’étre, vis a vis de notre « maison commune », ceux qui la
saccagent, épuisent ses ressources et se désintéressent des générations a venir.

On ne posséde pas « la » solution globale. Ce n’est pas peu, toutefois, que de parler d’'une crise que tous
reconnaissent et que tous analysent plus ou moins dans les mémes termes. En termes simples, nous savons
tous ou nous en sommes. En termes aussi simples, nous savons tous ou nous voulons aller : laisser la Terre
habitable, ou la rendre habitable a nouveau si nous I'avons saccagée.

A lire et a relire tout ce qui a été écrit depuis qu’une « conscience écologique » est apparue, on conclura
aisément que n’ont parlé intelligemment que les porte-parole de ceux qui n’existent pas encore, les générations
a venir, qui exercent des droits sur nous tout en n’étant pas la. Il est toujours presque facile de défendre les
droits de ceux qui sont la. Défendre les droits de ceux qui ne sont pas encore la est certainement plus difficile.
Les voix les plus lucides qu’on connaisse, et elles sont nombreuses, sont en tout cas celles qui défendent ces
droits.

3. Ecologie de I'environnement et écologie de ’humain

Maison se dit oikos, en grec, et le gérant se dit oikonomos, 'économe ou l'intendant. Lorsque le gérant se croit
propriétaire, seul son droit compte a ses yeux. Mais lorsque le gérant sait qu’il gére une demeure que d’autres
habitent en méme temps que lui et, plus encore, que d’autres habiteront apres lui, alors le respect des droits
d’autrui doit primer pour lui. Le gérant, précisons, n’est pas préposé a l'idolatrie. Il doit respecter la maison
commune par respect pour ceux qui I'habitent et I'habiteront ; et la maison n’existe que pour ceux qui I'habitent
et I'habiteront. Une maison doit étre aimée, elle doit étre entretenue, mais nous ne lui devons pas la vénération
gue nous ne devons qu’a autrui. Aucun gérant n’est créateur de la maison. Aucun gérant ne fabrique un homme
nouveau. La vérité est moins ambitieuse en théorie mais plus respectable en pratique : le gérant doit étre m(
par 'amour de son prochain, y compris du prochain qui n’existe pas encore.

Ces propos ont été inspirés par la lettre encyclique Laudato Si’ consacrée il y a peu a notre maison commune
par le Pape Frangois. Concluons en reprenant un propos de son prédécesseur, le Pape Benoit XVI, qui invitait a
développer une « écologie de I'humain ». L'intelligence commande, dit Benoit XVI, de respecter I'autre homme
autant que la maison que nous habitons ensemble dans la suite des temps : une écologie qui ignorerait les
droits de 'homme a étre un homme aujourd’hui et demain ne saurait pas ce qu’est une maison. Le Pape
Francois dit que l'intelligence commande réciproquement que nous respections notre maison commune parce
gu’en la respectant, nous prouverons notre amour du prochain. Dans tous les dangers qui nhous menacent se
cache un projet auquel C.S. Lewis a donné son nom, celui d’'une « abolition de 'homme ». Il faut évidemment la
refuser. Nous avons les moyens intellectuels de la refuser. La refusant, nous prouverons notre amour du
prochain, quelles que soient les distances spatiales et chronologiques qui nous séparent de lui. Et comme le
verbe « aimer » est toujours liée au verbe « faire », le souci que nous aurons de notre maison commune se
traduira en ce qu’il faut appeler par son nom : en une authentique ceuvre de miséricorde.

Merci de votre attention.

[01949-FR.01] [Texte original: Frangais]



