
N. 0803

Mercoledì 21.10.2015

Synod15 – 14a Congregazione generale: Relazioni dei Circoli minori sulla terza parte
dell’Instrumentum laboris

Relatio – Circulus Gallicus “A”

Relatio – Circulus Gallicus “B”

Relatio – Circulus Gallicus “C”

Relatio – Circulus Anglicus “A”

Relatio – Circulus Anglicus “B”

Relatio – Circulus Anglicus “C”

Relatio – Circulus Anglicus “D”

Relatio – Circulus Italicus “A”

Relatio – Circulus Italicus “B”

Relatio – Circulus Italicus “C”

Relatio – Circulus Hibericus “A”

Relatio – Circulus Hibericus “B”

Relatio – Circulus Germanicus



Ieri pomeriggio, nel corso della 14a Congregazione generale del Sinodo ordinario sulla Famiglia, sono state
presentate in aula le Relazioni dei 13 circoli minori che nei giorni scorsi si sono riuniti per riflettere sulla terza
parte dell’Instrumentum Laboris, alla luce dei contributi emersi in aula nel corso del dibattito svolto nelle
precedenti Congregazioni generali.

Pubblichiamo di seguito i testi delle Relazioni dei 13 circoli minori relative alla terza e ultima sessione di lavoro
(Circoli minori del 16, del 19 e 20 ottobre):

Relatio – Circulus Gallicus “A”

Moderator: Card. LACROIX Gérald Cyprien

Relator: S.E. Mons. ULRICH Laurent

En commençant le travail sur la troisième partie de notre document, nous savons que nous abordons des
questions de pastorale et des situations difficiles pour lesquelles il est périlleux de rêver de solutions adaptées à
l'universalité des cas. Et nous espérons qu'une parole du Saint Père permette aux pasteurs et aux familles de
surmonter les épreuves qui blessent et divisent les familles, et de poursuivre le chemin de la vie familiale et du
témoignage de la foi avec courage et espérance.

Nous faisons mention d'un débat général qui réapparaît régulièrement. Comme pasteurs, nous rencontrons très
souvent des situations de vie de couples et de familles qui ne correspondent pas à la règle proposée et
défendue par l'Église comme moyen le plus approprié pour suivre la voie de la sainteté du mariage et de la
famille. Ces situations dites irrégulières se sont, dans un certain nombre de régions du monde, développées à
un point tel qu'elles affectent aussi des familles chrétiennes et engagées dans l'Église. Tous, nous voyons bien
cela, et même là où cela n'existe pas encore de façon significative du point de vue de la sociologie, nous
pouvons apercevoir que cela commence à se développer, en raison de la standardisation mondiale des
comportements.

Si nous citons ces situations dans nos propos, dans nos écrits pastoraux, dans le texte synodal, certains d'entre
nous craignent que ce soit la porte ouverte à cette standardisation, et comme une autorisation implicite de
l'admettre. D'autres pensent qu'ignorer ces situations c'est donner le signe que l'on n'accueillera pas les
personnes qui vivent ainsi et qu'alors il nous sera bien difficile de leur proposer de vivre un chemin de
conversion.

Nous soulignons le double défi devant lequel nous nous trouvons. Nous devons encourager et soutenir les
familles qui s'engagent avec conviction et foi dans la démarche du mariage sacramentel et le projet d'une vie
chrétienne en famille. Elles sont le témoignage donné au milieu de nos sociétés que cela est possible. Elles sont
les instruments que le Seigneur choisit pour annoncer l'évangile à travers leur vie la plus simple et la plus
quotidienne, comme l'a été celle des Saints Louis et Zélie Martin, premier couple canonisé dans l'histoire de
l'Église. Tout doit être fait pour encourager ces familles.

Par ailleurs, nous savons qu'il existe tant d'autres familles qui s'estiment souvent elles-mêmes éloignées de cet
idéal, et d'autres qui ne pensent même pas qu'il soit peu ou prou fait pour elles ! Familles divisées, familles
recomposées, familles monoparentales, familles sans mariage même civil : nous ne pouvons pas les tenir à
l'écart, nous ne voulons pas penser que leur chemin ne les rapproche pas du Dieu qui aime et attire à Lui tous
les hommes. Nous croyons qu'en elles vit l'Esprit du Seigneur qui inspire bien des comportements de leur vie ;
et cela ne retire rien aux familles chrétiennes que nous soutenons de nos encouragements !

Devant les n°122 à 125, nous jugeons utile de ne pas apporter de modification: les positions y sont bien
exposées. Mais nous voulons redire en premier lieu l’attachement de tous à la doctrine de l’indissolubilité du
mariage. Nous accueillons aussi comme bonne nouvelle la miséricorde de Dieu révélée en Jésus Christ et
l’importance accordée à la formation de la conscience personnelle. Nous ajoutons que devant les situations

2



considérées comme irrégulières, nous voulons que soient énoncées les voies par lesquelles ceux qui les vivent
soient certains qu’un chemin, un accueil et un accompagnement leur sont ouverts. Enfin, que les évêques,
chacun dans son diocèse et dans la communion de toute l’Eglise, sont appelés à un discernement responsable.

Le débat, commencé dans l'Aula, s'est poursuivi entre nous, sur le caractère du texte final que nous devrons
approuver samedi prochain. Les uns désirent que ce texte reçoive un titre, ou au moins un sous-titre, qui
corresponde au travail sérieux réalisé pendant ces trois semaines, mais sans revêtir le caractère d'un texte bien
unifié. Ce texte reflète certes les différences culturelles que nous avons bien perçues tout au long de ce synode,
et il envisage parfois des situations bien particulières. Il sera donc remis au Saint-Père pour lui dire l'état d'une
réflexion très partagée, mais, comme le Saint-Père l'a dit lui-même dans son discours du 17 octobre,
l'enseignement de l'Église catholique sur la matière abordée a besoin d'être présenté au discernement du
successeur de Pierre. Il faudrait alors ajouter en sous-titre : "Réflexions, ou contributions des pères synodaux
remises au Saint Père". Les autres pensent que ce synode a réalisé un grand travail de discernement et de
dialogue fructueux qui aboutit à un texte qui est une étape importante en elle-même. Il est bien sûr remis au
Saint-Père, mais il n'est pas nécessaire d'en minimiser l'importance en lui apportant un sous-titre.

Parmi les autres questions qui ont animé notre débat, il faut signaler l'étonnement de plusieurs d'entre nous
devant le fait que dans l'Instrumentum Laboris nulle mention ne soit faite du catéchuménat des adultes. Or nous
voyons très souvent des personnes venir à la foi, à l'âge adulte, en raison de leur projet de mariage, ou de
l'éducation des enfants qui sont nés de leur union, avec ou sans mariage même civil. Dans beaucoup de cas, la
préparation au mariage doit revêtir un aspect catéchuménal. Et par ailleurs, du fait de la découverte du Christ à
l'âge adulte par nombre de personnes, découlent des situations canoniques irrégulières devant lesquelles nous
estimons qu'il n'est pas bon de s'en tenir à un refus de faire entrer ces personnes dans l'Église, puisque le Christ
leur a fait signe dans la condition où elles se trouvent.

Une autre question, de langage celle-ci, nous a retenu un moment : c'est celle d'utiliser l'expression des Semina
Verbi. Certains d'entre nous craignent que cet usage ne soit pas très conforme à son origine théologique, sauf si
l'on accepte qu'il y a là un fait lié développement de la doctrine : ceux-ci préféreraient se contenter de
l'expression de "dons de Dieu présents" dans la vie de personnes qui ne connaissent pas encore le Christ ;
d'autres trouvent au contraire que dans cette expression proprement théologique, on peut trouver le signe qu'un
dialogue est réellement possible et attendu, avec nos contemporains qui sont en recherche de la vérité mais ne
disposent pas de concepts adéquats pour rendre compte de leur expérience spirituelle. Nous ne concluons pas
sur ce sujet, nous laissons la question ouverte.

On voudrait rappeler, ce que soulignait déjà FamiliarisConsortio en 1981, que la préparation au mariage, ou plus
exactement l'accompagnement pastoral de la vie conjugale, doit comporter des étapes : une préparation
lointaine qui s'insère dans la catéchèse et la pastorale des jeunes, des adolescents ; une préparation prochaine
au début de la vie adulte, dans des groupes, mouvements et aumôneries de jeunes adultes ; une préparation
immédiate dans les mois qui précéderont le mariage sacramentel ; et un accompagnement spécifique des
premières années du mariage. C'est dire qu'il y a une convergence nécessaire entre pastorale des jeunes et
pastorale familiale. Il sera nécessaire que dans les diocèses on tienne compte de ce point, et que l'on fasse des
projets dans ce sens. Dans beaucoup de pays, la population est très jeune, c'est un grand défi pour la pastorale,
pour ces pastorales de la jeunesse, du mariage et de la famille.

Certains ont le sentiment que le document n'aborde pas assez la question de la procréation et de l'ouverture des
conjoints à la vie, dans des sociétés où la mentalité contraceptive est très développée.

D'autres ont demandé que l'on développe davantage le sujet de la responsabilité éducative des parents ; parce
que d'une part, c'est une grande préoccupation des parents, et d'autre part que l'Église dispose de grandes
traditions éducatives, et ce serait dommage de ne pas y faire allusion pour se situer dans le fil de ces traditions
qui demeurent souvent pertinentes pour aujourd'hui.

On aimerait, enfin, que ne soit pas ignorés des problèmes réels comme celui des familles réfugiées, des familles
et des enfants qui vivent dans la rue, en beaucoup de pays au monde, des violences contre les personnes

3



exploitées sexuellement, et de l'inceste qui est une détresse immense et généralement cachée, et des familles
qui vivent dans des pays où n’existe pas la liberté religieuse.

[01782-FR.01] [Texte original: Français]

Relatio – Circulus Gallicus “B”

Moderator: Card. SARAH Robert

Relator: Rev.do P. DUMORTIER, S.I. François-Xavier

Je voudrais commencer par quelques considérations globales avant d'exprimer ce qui nous a plus
particulièrement retenu dans l'examen de trois des quatre chapitres de cette troisième partie.

1. Quelques considérations générales

La première relève du constat: nous avons manqué de temps pour examiner les nombreuses questions, parfois
délicates et difficiles sous divers aspects, qui sont abordées dans cette partie qui comprend 78 des 147
numéros de l'Instrumentum Laboris. Il nous a cependant été possible de partager amplement nos expériences,
nos réflexions et nos convictions avec le souci de contribuer au texte en préparation à travers nos modi.

Il me semble ensuite que l'image du chemin a été souvent employée dans ses diverses acceptions:
cheminement, itinéraire, parcours... pour parler de la famille dans la mesure où l'on parle des familles réelles…
pour parler des communautés chrétiennes dans la mesure où elles sont directement confrontées à des réalités
humaines qui ne peuvent laisser indifférent aucun disciple du Christ… pour parler des personnes dans la
mesure où l'on prend en compte l'histoire propre de chacun avec les croix qui peuvent la marquer… pour parler
du pardon dans la mesure où nous savons la difficulté tant du pardon à donner que du pardon à recevoir.

Enfin, beaucoup de nos réflexions ont fait appel, implicitement ou explicitement, à la notion de responsabilité:
responsabilité de l'Eglise, pleinement mère et cependant enseignante - responsabilité des communautés
chrétiennes dans l'accueil, la formation et l'accompagnement - responsabilité de la famille, sujet de la pastorale,
appelée à témoigner dans sa vie de l'Evangile de la famille.

2. A propos du chapitre 1 «Famille et évangélisation»

Trois points nous ont particulièrement retenus:

1) La famille en tant qu'élément constitutif du corps ecclésial a une responsabilité propre à assumer par rapport
à d'autres familles, par rapport à la communauté chrétienne et par rapport à la mission de l'Eglise. La famille,
sujet de la pastorale, est un acteur à part entière de l'évangélisation et doit être reconnue comme tel. C'est ainsi
qu'il ne s'agit pas d'abord de regarder la famille comme une préoccupation ou se focaliser sur sa prétendue crise
ou ses problèmes mais d'aider les familles à trouver comment aider les familles - et donc tous ceux et celles qui
les constituent - à vivre de manière cohérente et inspirante leur vocation propre.

2) La célébration du mariage articule en général deux moments qu'il semble tout à la fois important de distinguer
et de relier: le moment de la fête des noces et le moment de la célébration sacramentelle. C'est ainsi que
l'impossibilité d'organiser la fête des noces pour diverses raisons (problème du coût, relations entre les familles
des conjoints, contexte socio-politique...) peut empêcher ou différer la célébration du mariage sacramentel.
Quand ces deux moments sont possibles, il semble souhaitable de reconnaître à la fête des noces son
importance pour l'Eglise: fête des noces et célébration sacramentelle sont deux moments de l'événement clé
d'une vie humaine qu'est le mariage des époux. Il s'agit aussi pour les pasteurs de rechercher comment
impliquer davantage la communauté ecclésiale locale dans la célébration sacramentelle.

4



3) La réalité de la famille et les réalités familiales s'inscrivent dans des cultures diverses qui sont à considérer et
à respecter dans tout ce qui fait leur spécificité: c'est dire l'importance de la «médiation culturelle» dans la
réflexion sur la mission de la famille aujourd'hui. Compte tenu de l'importance des moyens de communication
sociale qui véhiculent souvent des schémas culturels qui semblent normatifs, il est souligné que les familles sont
les premières victimes de cette emprise idéologique à laquelle il importe de trouver les moyens de résister.

3. A propos du chapitre 2 « Famille et formation»

Nous avons désiré souligner:

d'abord: dans la formation des futurs prêtres et religieux, il est important de leur permettre d'avoir une
connaissance concrète des réalités familiales et de prendre une claire conscience de la complémentarité des
diverses vocations chrétiennes. Il appartient aux responsables de leur formation d'en trouver les moyens selon
les divers contextes socio-ecclésiaux;

puispar rapport à la préparation au mariage qui est un temps fondamental et fondateur, Familiaris Consortio en
indique clairement les trois temps: la préparation lointaine qui s'opère à travers une appartenance véritable à la
communauté chrétienne, la préparation proche à travers une catéchèse sacramentelle et préconjugale, et la
préparation immédiate à travers l'accompagnement personnalisé à la célébration sacramentelle du mariage;

enfin, l'accompagnement des époux et des familles doit se comprendre dans la durée; de cet accompagnement
dépend que les difficultés puissent être surmontées et que les crises ne deviennent pas des ruptures. Cet
accompagnement peut se réaliser de diverses manières; plusieurs ont indiqué combien il importe que les
prêtres et les agents pastoraux sachent vivre cet accompagnement avec délicatesse et, dans les situations
complexes ou difficiles, sachent aussi se limiter à leur mission propre d'ordre spirituel. Une formation spécifique
à cet accompagnement est souhaitable pour permettre une connaissance de soi, une connaissance des réalités
familiales et une connaissance de l'enseignement de l'Eglise dans ce domaine.

4. A propos du chapitre 3 «famille et accompagnement ecclésial»

Ce chapitre aborde plusieurs sujets que nous avons abordés dans leur complexité et aussi dans leur difficulté:

La pastorale de ceux qui ont contracté un mariage civil ou vivent ensemble - les termes pour désigner ces
situations sont divers et varient suivant les régions du monde - a suscité un débat entre les membres du
Circulus: les uns ont insisté sur l'importance de discerner et de mettre en évidence les éléments positifs de
situations qui ne sont pas de libertinage et qui sont ce sur quoi peut s'appuyer une pastorale qui accompagne
vers l'union sacramentelle; les autres, sans nier le souci pastoral de faire avancer les personnes concernées
vers le moment de l'engagement dans le mariage sacramentel, ont insisté sur le fait que de telles situations ne
sont pas conformes à ce que l'Eglise demande.

La situation des personnes divorcées remariées nous a conduits à souligner les possibilités de participation à la
vie de la communauté chrétienne que mentionne Familiaris Consortio (84). Plusieurs ont aussi souhaité que
soient mieux connues et soient approfondies ces formes de participation à la vie de la communauté chrétienne
et se sont interrogés sur la nécessité du maintien de certaines limites actuelles (être lecteur, participer au
conseil pastoral...). Par rapport à leur accès aux sacrements, le Circulus s’est prononcé pour le maintien de la
discipline actuelle.

A propos des récents Motu Proprio Mitis Iudex Dominus Iesus et Mitis et Misericors Iesus la question du
manque de foi des époux semble soulever un problème théologique qui pourrait être abordé dans le cadre d’un
document magistériel qui viserait à donner toute leur cohérence à un ensemble de textes qui, d’ordre
théologique et canonique, semblent plus juxtaposés qu’articulés.

Il nous semble important de distinguer soigneusement mariage mixte et mariage avec disparité de culte. Dans

5



ce dernier cas, il importe tant de voir la diversité des situations selon le contexte juridico-légal des pays que le
risque pratique souvent couru par la partie catholique de ne pas pouvoir vivre les engagements de foi qui étaient
les siens au moment du mariage.

Il nous a manqué le temps nécessaire pour réfléchir à la situation des personnes homosexuelles dans nos
diverses sociétés et aux différentes dimensions d’une pastorale de l’Eglise à leur égard.

En conclusion, à travers nos échanges et nos débats nous avons beaucoup appris les uns des autres, sans
pour autant pouvoir achever notre réflexion par manque de temps.

[01783-FR.01] [Texte original: Français]

Relatio – Circulus Gallicus “C”

Moderator: S.E. Mons. PIAT, C.S.Sp. Maurice

Relator: S.E. Mons. DUROCHER Paul-André

Comme la semaine dernière, notre groupe a trouvé utile d’avoir un court texte qui tente de cerner l’objectif de la
partie de l’Instrumentum Laboris à l’étude. Nous avons soumis ce texte sous forme de modus, espérant qu’il
puisse servir de prologue à cette troisième partie.

Dans le premier paragraphe du texte, nous rappelons que ce Synode se situe dans la droite ligne du Concile
Vatican II, alors que nous voulons évangéliser le monde contemporain. Nous voulons mettre au point une
pastorale de la famille qui soit à la fois claire au niveau doctrinale et utile à nos familles. Nous croyons qu’il que
le chemin pour réaliser la conversion missionnaire de toute l’Église passe par la famille comme sujet
évangélisateur.

Le deuxième paragraphe rappelle les bases de ce chemin pastoral: un approfondissement de la révélation
chrétienne concernant la famille et une mobilisation de toutes les forces vives de l’Église pour appuyer sa
mission comme ‘communauté de vie et d’amour’. Cela suppose un vrai dialogue pastoral avec les réalités
familiales telles qu’elles sont vécues par nos contemporains.

Enfin, le dernier paragraphe de notre texte affirme que ce dialogue, à la suite de Jésus, doit être conduit à la
manière de Jésus, c'est-à-dire en épousant son regard d’amour et de miséricorde sur toute personne. Nous
voulons donc engager ce dialogue pastoral avec humilité, respect, confiance et surtout miséricorde envers
toutes les familles, quelles que soient leur degré de proximité ou d’éloignement de l’idéal évangélique.

Ce texte nous aura aidé à mieux articuler nos propositions d’amendement de cette troisième partie de
l’Instrumentum laboris.

En réfléchissant à notre expérience en petit groupe durant cette troisième semaine du Synode, je me suis mis à
penser à la parabole du semeur(Mc 4, 1-20 et parallèles). Nous avons tous été touchés par le témoignage des
observateurs et des délégués fraternels qui ont précédé nos discussions, et nous avons été frappés par la
diversité des ‘terrains’ familiaux qui se présentent à notre regard. Certains sont pierreux et secs, d’autres sont
tapissés d’envolées d’oiseaux, d’autres sont étouffés par les ronces, d’autres jouissent de bonne terre grasse.
Parfois, nous étions tellement fascinés par cette bonne terre que nous négligions le potentiel de vie des autres
terres à l’apparence moins belles; pourtant, ces bonnes terres peuvent aussi cacher des parasites et des
bestioles néfastes pour la culture. Parfois, nous étions tellement absorbés par les difficultés d’une terre
particulière que nous oubliions de considérer les défis des autres. Mais tous ces terrains, nous les aimons et
voulons les aider à produire du fruit à leur mesure.

6



Comme des agronomes qui discutent de diverses méthodes d’approvisionnement en eau, nous avons discuté
de la méthode de notre Synode. Est-elle bien ajustée à sa finalité? Nous déployons une somme énorme
d’énergie, à tous les points de vue. Des gens sont épuisés à force de travailler. Le résultat en vaudra-t-il la
chandelle? Peut-être aurions-nous pu identifier quelques questions spécifiques à étudier entre les deux
synodes, et nous donner plus de temps pour les étudier? Faudra-t-il confier à des commissions pontificales le
travail que nous espérions faire? Et cette troisième partie: elle correspond péniblement à la dernière étape du
‘voir-juger-agir’ où il nous aurait fallu revenir sur les constatations de la première étape pour proposer des pistes
de solution ou d’action. Elle aurait gagné de nommer les multiples pratiques pastorales déjà existantes dans les
diverses sphères de l’Église. Il n’en reste pas moins que nous avons beaucoup apprécié le temps accru qui
nous a été accordé en petits groupes. De nos échanges se dégage très fortement le ministère de communion
qui est le nôtre à titre d’évêques.

Nous avons dû nous entendre sur une méthode de travail face à l’abondance de la matière de cette section.
Nous avons donc choisi de consacrer plus de temps à trois thèmes particuliers: la formation des prêtres, des
diacres et des agents de pastorale; l’accompagnement des divorcés-remariés; et le défi du renouveau de notre
langage. Nous avons élaboré des modi collectifs sur ces thèmes, pour ensuite considérer les modi individuels
des participants sur les autres numéros. Malheureusement, nous avons manqué de temps pour terminer ce
travail. Et nous remarquons que de nombreux thèmes importants n’ont même pas été abordés: entre elles,
l’accompagnement des couples face aux défis de la parentalité dans le contexte actuel.

Chacun de nous représente comme un courant d’eau différent qui vient abreuver ces champs. Certains courants
viennent de l’orient, d’autres de l’occident, certains proviennent des glaciers du nord et d’autres des saisons de
pluie tropicales. Chacun avec ses minéraux bien spécifiques qui arrosent les champs de leurs divers nutriments.
On retrouve aussi le grand fleuve de la Bible et de la Tradition vivante de l’Église, les nombreux ruisseaux de
l’expérience ecclésiale de nos engagements, les deux grands torrents de la théologie et de la pastorale qui, lors
de leur confluence, produisent vagues et remous. Comment canaliser ces deux torrents, et tous les autres
confluents, en un tout capable d’irriguer les divers champs selon leurs besoins propres? L’un de nous pense que
le Concile a dû être un peu comme cela: un lieu d’écoute et d’apprentissage pour les évêques qui cherchaient
ensemble à discerner les voies d’avenir de l’Église.

Oui, nous sommes marqués par de grandes diversités d’expériences et d’approches, même par certaines
polarités qui ont occasionnellement fait surface, par exemple sur la question de l’accès aux sacrements des
divorcés-remariés, ou sur la question d’un rôle accru des femmes dans certains ministères de l’Église. Intégrer
de les thèmes que nous avons travaillé, ainsi que la méthode. Mais même si nous ne sommes pas d’accord sur
la façon d’y arriver, nous sommes tous habités par un même désir: faire vivre et fleurir ces champs afin qu’ils
portent du fruit. Ce n’est pas évident, et il faudra continuer de travailler à cette tâche: la croissance de la Parole
en dépend!

Nous sommes tous encouragés par l’exemple du jardinier en chef, qui ne semble pas trop s’énerver, qui nous
écoute attentivement, nous encourage, prie avec nous et discerne avec nous. Oui, Saint Père, votre présence
parmi nous est un profond réconfort et une invitation à faire confiance à l’Esprit sans négliger le travail qui nous
revient. Grâce à vous, chacun se sent libre de dire le fond de sa pensée; suivant votre exemple, nous
apprenons à écouter avec humilité. Vous avez favorisé un lieu de réflexion où chacun, animé d’un esprit sincère,
peut rechercher la vérité.

Et vous nous donner l’exemple de cette conversion pastorale à laquelle nous sommes conviés, nous les
évêques d’abord. Il faut sortir de soi pour aller au devant des familles, surtout de celles qui sont les plus
éloignées. Nous devons épouser cette attitude-là. En ce sens-là, on sent que le Synode est en train de faire
quelque chose en nous. Il faudrait que l’on sente, à la fin de ce Synode, que l’Église ouvre un nouveau dialogue
avec les familles: pas seulement pour que nous puissions redire ce que nous avons toujours dit, mais pour
rencontrer les familles où elles sont dans toute leurs réalités complexes. Ce faisant, il faut que le trésor de notre
message soit plus clair, et là-dessus aussi, nous avons beaucoup à faire. Une conviction nous habite: pour
apporter de l’eau à ces champs, on doit trouver une manière de ‘dire les choses’. Il ne s’agit pas seulement d’un
contenu, mais d’une manière d’être. Et dans cette recherche, on sent que la clé, c’est la Parole elle-même, celle
qui a été semée par le Semeur. Il ne s’agit pas seulement de réciter des versets, mais de raconter une histoire.

7



Et de découvrir cette histoire dans notre monde d’aujourd’hui. Pour dire cela, l’Église enseignante ne suffit pas: il
faut ces témoignages qui donnent vie à nos convictions.

Chacun de nous partira d’ici un peu changé: c’est peut-être là un critère essentiel dans l’évaluation de la
réussite de ce synode. Nous avons vécu un vrai temps de recyclage théologique et pastorale, un temps de
retraite, même, qui nous invite à revoir notre façon de vivre notre ministère au coeur de l’Église. Nous nous
sommes permis de rêver en parlant des divers champs familiaux qui accueillent la semence, en esquissant des
méthodes d’approvisionnement en eau, en nommant nos espoirs pour les fruits. Mais pourrons-nous réaliser ces
rêves? Avons-nous les ressources pour le faire? La vie concrète nous permettra-t-elle de le faire? Et ces fruits
souhaités, pour la gloire de Dieu et le salut du monde, qu’en adviendra-t-il? Ce monde est-il si repus qu’il ne
voudra pas de ces fruits? Est-il tellement gavé d’autres produits qu’il n’aura même pas la curiosité d’y goûter?
Que diront les médias de nos propositions, comment réagiront les gouvernements, qui conjurera les défis de la
pauvreté, de la persécution et de la guerre? Voilà la réalité qui nous attend.

Rappelons-nous en quittant ce Synode que c’est le partage de nos faiblesses, plutôt que de nos forces, qui peut
vraiment nous faire avancer. Il y a quelque chose que nous ne maîtrisons pas qui nous invite à ouvrir de
nouvelles voies. Nous le reconnaissons et nous le nommons : c’est l’Esprit-Saint parmi nous, à l’oeuvre alors
que nous discutons de tous ces défis, à l’oeuvre dans la vie de nos familles, à l’oeuvre dans la croissance du
fruit malgré la qualité des sols. C’est à l’Esprit que nous confions le fruit de notre travail, ainsi que le suivi à ce
Synode: qu’il fasse grandir la semence dans tous les terrains familiaux du monde, afin que la Parole réussisse à
porter du fruit ‘à trente, à soixante et à cent pour un’!

[01784-FR.01] [Texte original: Français]

Relatio – Circulus Anglicus “A”

Moderator: Card. PELL George

Relator: S.E. Mons. KURTZ Joseph Edward

Flowing from the tenderness of God is the mission of the family, a primary announcer of the Good News both
within the family and beyond.

Guided by theWord of God, the Magisterium and the ongoing promptings of the Holy Spirit and sustained by the
Sacrament of Matrimony, families are helped to be missionarydisciples of God’s love and mercy wherever they
are.The mission of the family embraces spousal love, education of children, faithfully living out the sacrament,
the preparation of other couples for marriage, the accompaniment in friendship and dialogue of those couples or
families facing difficulties, and participation in the communal life of the Church. Opening themselves to needs
near and far, familiesknow how to incarnate these words of Pope Francis: “Jesus wants us to touch human
misery, to touch the suffering flesh of others…and enter into the reality of other people’s lives and know the
power of tenderness. Whenever we do so, our lives become wonderfully complicated and we experience
intensely what it is to be a people, to be part of a people” (EvangeliiGaudium, 270).”

While the gift of faith is received into the lives of a family through the culture of that family, that faith also helps to
shape culture. Every family has roots in culture and theChristian family has a responsibility to inform culture with
theGood News. To this end,the Church rightly exhorts all governments to promote religious freedom,which
includes not only the right to worship, but also the rightto express matters of conscience, to participate in civic
affairs, and to serve others in a manner consistent with ourfaith and mission.

Powerful in the lives of those who wed and those who witness isthe gift of the Wedding Liturgy. We examined
the power of the Wedding Ceremonies in which both rite and homily can have valuable impact as well as
thelifelong witness of Christian families.

8



Truly important is the preparation of couples for marriage as well as itsongoing formation and support. This
formation needs to be grounded in biblical theology, Christian anthropology and Church teachings. Of special
note was our discussion on proper sex education based on an authentically Christian understanding of sexuality.
Programs of sex educationshould emphasizeconscience formation, the sense of responsibility, the value of self-
control, modesty and the virtue of chastity. In addition,it was agreed thatthe role of parents in the sex education
of their childrenmust be emphasized. They are the first and primaryteachers of their children and they should
besupportedin their effortsby sound programs of sex education in schools and parishes.

In all cases of pastoral accompaniment of families by the Church, it is essential that our efforts to walk with
people witness with clarity to the teaching of the Church. Most important is a clarity and attractiveness of
language, making the Church’s teachingmore comprehensible and accessible.

We reflected on the way in which the Church walks with those who struggle. In all cases, pastoralcare must be
marked by charity and patience, especially with those who do not live or are not yet prepared to live in full accord
with the Church’s teachings. They are to be welcomed with love and respect by the pastors of the Church, who
should be generous in accompanying them and in fostering their desire to participate more fully into the life of
the Church.

Among the important pastoral considerations, we discussed the challenges that mixed marriages pose. We
affirm that for such marriages to succeed, it is important that the couples be well-prepared in the Church’s
teaching before the marriage and accompanied by their faith communities.

We also took up certain proposals for accompanying those who are divorced and civilly remarried.We supported
the recent efforts to streamline the process of nullity to make it moreaccessible without changing the
Church’steaching. The majority without full consensus affirmed thecurrent teaching and practice of the Church
regarding the participationin the Eucharist of those who aredivorced and civilly remarried. We acknowledged that
this pathway may be difficult, and pastors should accompany them with understanding, always ready to extend
God’s mercy to them anew when they stand in need of it.

A majority without full consensus also affirmed that pastoral practice concerning reception of the Sacrament of
the Eucharist by those divorced and civilly remarried ought not to be left to individual episcopal conferences.To
do so would risk harm to the unity of the Catholic Church, the understanding of her sacramental order, and the
visible witness of the life of the faithful.

We spoke of the importance ofpastoral attention topersons with homosexual tendencies, with special attention to
families in which a person with same sex attraction is a member. The Church as the spouse of Christ patterns
her behavior after the Lord Jesus whose all-embracing love is offered to every person without exception. Parents
and siblings of family members with homosexual tendencies are called to love and accept these members of
their family with an undivided and understandingheart. We call on the synod to affirmand propose anew the
entirety of Church teaching onlove and chastity. We encourage parents and family members to have confidence
in it as they love and accompany one another in responding to the Gospel’s call to chaste living.

Finally, we addressed the procreation and upbringing of children, affirming the rich teaching ofHumanaeVitae,
especially its affirmation that the unitive and procreative dimensions of the marital act are inseparable. Authentic
pastoral accompaniment of couples proclaims this truth and also helps couples see that a well-formed
conscience embraces the moral law not as an external restraint but, in grace, as a way of freedom. A pastoral
approach is required thatseeks to help spouses accept the full truth about marital love in ways that are
comprehensible and inviting.

Our discussion on certain issues surfaced strong feelings and sentiments. The participants of the group hope
that the final document will unify and not divide, giving expression that we are bishops cum and sub Petro.

With joy, we affirm the mission of the family – a mission to one another,to the Church,and tothe world.

9



[01785-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Anglicus “B”

Moderator: Card. NICHOLS Vincent Gerard

Relator: S.E. Mons. MARTIN Diarmuid

The group asked that the final document be entitled: “The Final Relatio of the Synod of Bishops on the Vocation
and Mission of the Family in the Church and the Contemporary World presented to His Holiness Pope Francis.”

The group stressed that the family is not just the object of evangelization but an active subject, agent, and
source of evangelization. The family carries out the work of evangelization within the family cell itself, through
the self-giving love of the spouses, through the education to unselfish affectivity of children, and being a
transforming leaven in society. The actual living out of family communion is a form of missionary proclamation.
The mission and witness of evangelization finds its roots in the sacraments of initiation: baptism, confirmation,
and Eucharist.

The group stressed the role of families in associations, family movements, small Christian communities, and in
the parish.

Within this internal family communion the group wished to add a new paragraph on “Marriage, an Expression of
the Goodness of the Gift of Sexuality”. In sexual loving the married couples experiences God’s tenderness. The
Church’s teaching on sexuality – including the meaning of chastity – must stress the beauty, joy, and richness of
human sexuality and the place of sexual love in a committed, exclusive, and permanent relationship. The rich
Christian vision of sexuality is in many places being undermined by a narrower and impoverished understanding.

The group stressed the importance of marriage preparation not just in the period before the marriage ceremony.
It was suggested that the traditional distinctions remote, proximate, and immediate be recovered in reflection on
all forms of vocation.

Families themselves are the first heralds of the Gospel. In the family spouses exercise the common priesthood
of all believers. The formation in faith of children from the youngest age is remote preparation for mature adult
discipleship.

Youth ministry, parish and school catechesis, retreats, and small Christian communities should focus on young
adults and reflect on how God is calling them whether within marriage, single life, priesthood, or consecrated life.
Such a long-term catechesis would stress marriage as an itinerary of faith.

The immediate preparation of the couple for the celebration of marriage should include catechesis on marriage
as sacrament and a vocation, on prayer, and on an invitation to those who have been lax in their faith to return.
In some areas it was noted that most couples who present themselves for marriage preparation may have been
living together for long periods. In other areas traditions and cultures include longer, structural preparation with
the active involvement of both families.

The group affirmed the essential role of priests, as apostles to the family, in preparing couples for the sacrament
of marriage and in continuing to accompany couples and families to live out their vocations. The group proposed
a new paragraph on the formation of priests for this ministry.

The group looked in detail at the challenge of the pastoral accompaniment of families in difficult marital
situations. Pastoral accompaniment today must always be marked by the Divine Pedagogy and mercy. Care
should be taken to identify elements that can foster evangelization and human and spiritual growth. Attention

10



should be given, for example, to find those aspects of relationships established by civil marriage, traditional
marriage, and with obvious differences co-habitation, which might then lead to growth towards a full celebration
of sacramental marriage with the completion it brings.

On the pastoral care of the divorced and remarried, the group looked at what an appropriate pastoral
accompaniment of such couples should be. Such accompaniment must examine the situation of their marital
condition, and also explore what it means to say that they are not excluded from the life of the Church.

The group proposed a pathway of discernment or ‘reverential listening’, attentive to the story of those who seek
understanding and support. The first purpose of this attentive accompaniment would be to foster deeper
discipleship with Christ based on the enduring bond of baptism, rather than addressing the question of
admission to the sacraments of penance and Holy Communion.

This process of reverential listening would require an agreed framework with some clear elements. These
elements might include:

attending to the story of the first marriage, to its possible invalidity, seeing either if there is any reason for
deeper investigation in the external forum, or if there are reasons for further examination in the internal
forum, with recourse to a delegate of the bishop where one is established for this purpose

1.

attending to the wounds caused by the divorce, in the individuals, in their children, families and
communities, including the community of the Church and the ways in which the responsibilities of the first
marriage are being honored;

2.

attending to an account of the second marriage, its stability, fruitfulness and the responsibilities which flow
from it;

3.

a focus on spiritual formation and spiritual growth, with an exploration of the impact of these events on the
relationship with Christ; on the sense of repentance expressed for hurt and sin; on the current relationship
with Christ, and with the parish community; on the continuing formation of conscience and the
development of a more mature judgement of conscience on the present situation.

4.

On the theme of spiritual communion, the group noted it is possible that persons, whose objective state of life –
an irregular union – puts them in contradiction with the full meaning of the Eucharist, may not be subjectively
culpable of any continuing state of sin. They may thereby rightly have a loving desire for Eucharistic union with
Christ. While their objective state may prevent them from receiving the Body and Blood of Christ, they may
properly develop the practice of Spiritual Communion, and thereby become more open to the saving grace of
Jesus Christ and union in the Church.

On the subject of the admission of divorced and remarried to the sacraments, the group would request that the
Holy Father, taking into account the rich material which has emerged during this synodal process, consider
establishing during the Jubilee Year of Mercy a Special Commission to study in depth the ways in which the
disciplines of the Church which flow from the indissolubility of marriage apply to the situation of people in
irregular unions, including situations arising from the practice of polygamy.

[01786-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Anglicus “C”

Moderator: S.E. Mons. MARTIN Eamon

Relator: S.E. Mons. COLERIDGE Mark Benedict

With a mixture of good tactics and tenacity, the group has made its way through Part III of the Instrumentum
Laboris. Again it was clear how our very different cultural backgrounds shaped much of what we had to say.
That was part of the challenge and richness of our work.

11



One thing that struck us in Part III was that so much attention is paid to families in trouble that there is not
enough focus on the need to support all families. This seemed to us especially true of Chapter 3 on "The Family
and Accompaniment by the Church" where little is said of walking with families who persevere in the ups and
downs of everyday life, especially perhaps those in the early years of marriage. We felt there may be a need to
provide a new chapter speaking of this, or at least to split Chapter 3 into two parts, the first stressing the need to
accompany all families and the second focusing on the particular needs of families in difficulty. Our sense was
that the final document should stress that all families, troubled or not, need to be accompanied in an ongoing
way. It also needed to make the point that families should minister to families, especially to those in difficulty. We
were conscious that families ministering to families is at the heart of the mission of the family.

Paragraph 106 speaks of "the urgent need to embark on a new pastoral course"; and we were keen to identify -
and have the Synod identify - concrete elements of such a new pastoral course, always keeping in mind the
primacy of God's grace. We spent considerable time in sharing experiences from our own countries, and then
moved to consider the question of what new we might do in the future. This is a challenge to our pastoral
imagination. One clear element is a new dialogue with the new discernment this implies. Such a dialogue needs
to be an evangelising exchange, even a call to conversion; but it has to begin with an attentive listening, in the
attempt to identify and work from shared values. It is important to find common ground so that we can journey on
together.
This presumes the language of journey which is a striking feature of the Instrumentum Laboris. Such language
recognises the cultural shift from static to dynamic language in thinking and speaking of marriage and the family.
The Instrumentum Laboris recognises this, and the final document might consider the practical implications of
this recognition.

We discussed the question of marriage preparation, which we agreed needs to be more comprehensive and
concerted, especially in cultural contexts where there is a kind of counter-preparation for Christian marriage.
Married couples again need to take the lead in this, and to see it as a genuine process of discernment rather
than last-minute input on practical matters.

On the question of responsible parenthood, the discussion focused on the need for a pastoral approach which
both promotes the teaching of Humanae Vitae and deals with the reality of people’s lives, providing ongoing
formation of conscience which looks to a harmony between Church doctrine and personal decision

We considered the special needs of families in irregular or difficult situations. We agreed that those cohabiting
are in a quite different situation from those who are divorced and civilly remarried. We also agreed that
cohabitation, though very widespread in many cultures now, could not be considered a good in itself. We were
prepared to recognise that there may be good in the relationship of those cohabiting rather than in cohabitation
in some quasi-institutional sense.

With regard to those divorced and civilly remarried, we agreed that relationships of many kinds come under this
heading. There was general agreement that we needed to provide more effective pastoral accompaniment for
these couples, and especially perhaps for their children who also have rights. There was, however, little
enthusiasm for what the Instrumentum Laboris calls "a penitential path". On the question of whether there should
be further study of the question to see if the Church could move in this direction, the vote was evenly divided. In
the end we voted to replace paragraphs 122-125 with an affirmation of the Church’s current discipline and
recommended the forms of participation mentioned in Familiaris Consortio, 84.

The group was also divided on the question of support for families with homosexual members and for
homosexual people themselves. Some wanted to delete any reference to homosexuality, but this won little
support in the group. We opted for a briefer treatment, but also asked that the final document include at an
appropriate point a clear statement of Church teaching that same-sex unions are in no way equivalent to
marriage. We were clear, however, that in this Synod we were not addressing homosexuality in general but
within the context of the family. We were equally insistent that we address this issue as pastors, seeking to
understand the reality of people's lives rather than issues in some more abstract sense.

12



Another important point in our discussion concerned mixed marriages and disparity of cult. We thought that
because these are so different and require such different approaches it would be better if they were dealt with in
two separate paragraphs. Some were keen to stress that mixed marriages, while they present challenges, also
present great opportunities; and in general we felt that there was need to speak more positively about both
mixed marriages and disparity of cult. Disparity of cult can present great challenges in some situations - more so
with some religions than others - but such marriages can also be a prime locus of an interreligious dialogue
which has its feet on the ground. That is a value in itself. We proposed that the Synod recommend that a special
rite for the celebration of interreligious marriages be devised.

It was also pointed out by some in the group is that, though the poor had been much mentioned in Parts I and II
of the InstrumentumLaboris, they virtually disappear from Part III. Yet a key element in the mission of the family
in the world of today is surely the mission to the poor, whose marital and family life is often seriously undermined
by the economic and political factors which create the poverty of which they are victim. The Church as a whole
and Catholic families in particular need to have a special concern for the families most stricken by injustice.

Our work on Part III has been slow enough - in part because, under the heading of "The Mission of the Family",
there are many themes of such weight and complexity. In addressing the theme of the family, we have in fact
addressed a range of the most pressing and perplexing issues facing the Church and the world today. In two
and a half weeks, we have come a long way, but in the few days that remain to us there is still a long way to go.
Procedamus in pace.

[01787-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Anglicus “D”

Moderator: Card. COLLINS Thomas Christopher

Relator: S.E. Mons. CHAPUT, O.F.M. Cap. Charles Joseph

Members of English circle D again stressed the need to support the many families that already live the Catholic
understanding of marriage and family life joyfully.

Members of our group revisited the importance of the Church acknowledging the role of women and mothers
and men and fathers. Our ecumenical representative felt the document should address the whole Christian
community and not simply the Catholic Church. Much discussion took place about the importance of funerals in
the lives of families. Members felt this matter deserves far more attention, along with the role of the family in
situations of illness and death.

Members felt that when the document talks about the Word of God, it needs to more fully convey the meaning of
that term in the tradition of the Church. The Word of God refers to Jesus personally, to the written word of
Scriptures, but also to the word proclaimed in the community.

Bishops said that the text paid inadequate attention to chastity formation. This work should begin very early in
life and should not be delayed until marriage preparation. The danger of government authorities doing sex
education caused great concern for many group members.

Regarding the formation of future priests, mention was made that the text lacks any focus on the Eastern
tradition of married clergy. Reflections on that should also be included.

On the formation of Christians in the virtue of chastity, members noted a natural sequence:

First, formation in chastity within the family provides a needed foundation for later life;

13



Next, formation in chastity for those preparing for marriage builds on that earlier foundation,

Finally, formation in chastity for married men and women continues couples’ growth in the Christian life and sets
the stage for the next generation.

In addition:

Formation in chastity for those preparing to be priests is key to their own vocation, and vital to their ability to help
those they serve.

Group members insisted that the main educators of the laity in terms of marriage preparation should be married
couples themselves because of their experience and credibility. Priests obviously have a key role as well, but
married couples and families should take the lead.

Members discussed the place of priests in marriage counseling. Some strongly supported priests doing what
they can to heal troubled marriages because the priest is often the most trusted and educated person available,
and people are unable to afford professional counselors. The Church needs to be prudent, but not so prudent
that she avoids helping people in great need.

The group had a long exchange on pastoral approaches to divorced people who had not remarried, and also
divorced people who have married again without an annulment. Members voiced significant concern that
whatever is done should not lead to greater confusion among our people. One bishop said that the issue of
admitting divorced and remarried persons without an annulment to Communion was such a vital matter of
doctrinal substance that it could only be handled at an ecumenical council and not at a synod.

One of the synod fathers stressed the importance of using appropriate language. Instead of referring to people in
difficult situations as being “excluded” from the Eucharist, we should say that they “abstain” from the Eucharist.
That word is more accurate and not as negative. One father mentioned that bishops cannot be more merciful
than Jesus’s words. The Lord is not bound by Church rules, but the Church is very much bound by the words of
Jesus.

Some thought that the current text lacks an understanding of the Eucharistic foundation of Christian marriage,
which says we cannot reduce marriage to a sexual relationship. Likewise, we can’t reduce life in the Church to
receiving Communion. In the history of the Church huge segments of the faithful did not receive Holy
Communion and yet were clearly considered members of the Church, beginning with the Catechumens. For
those who are on a penitential path, they are not excluded from the Church even though they abstain from
Communion. Other fathers thought that the number of people who are divorced or remarried without an
annulment has grown in such a big way that we need to deal with this question in a new and different manner.

Members spent quite a bit of time talking about the beauty and comprehensiveness of No. 84 of Familiaris
Consortio. Some suggested that FC 84 ought to be put directly into the text. One father spoke about the power
of the keys and the Holy Father’s ability to change things. He said that the Pope can, in effect, twist the hands of
God. Others responded that the power of the keys does not give the Church the ability to change Revelation and
the faith of the Church.

One member of the group felt that the Church has forgotten Jesus in all this discussion and that the bishops and
many laypeople may be perceived as Pharisees. There was a call for a commission to study the issue of
Communion for the divorced and remarried over a longer period of time with greater theological precision.

There was a suggestion that the Church ought to study the notion of spiritual communion more thoroughly. Just
as Protestant communities participate in the reality of the Church, those who don’t receive Holy Communion can
take part in the reality of the Eucharist.

14



Members spent some time talking about mixed marriages and marriages of disparate cult. The practice of the
Orthodox Church also featured in the discussion. Some saw this as a good pastoral path for the Roman Church.
Others felt there was little clarity in the Orthodox approach because several different practices among the
Orthodox actually exist.

The section on the pastoral care of persons with homosexual tendencies sparked much discussion. Some
members thought that this issue should be removed from discussion in the Synod on the Family. They felt that
it’s important enough to have a specific synodal meeting on the topic itself.Some suggested that the wording of
the Catechism of the Catholic Church No. 2357-2359 should be used. Others saw that option as possibly
damaging the credibility of the Church in Western Europe and North America.

In the section on the transmission of life and the challenges of a declining birthrate, members offered both
positive and negative comments. Most members felt that No. 137 should be removed from the text or completely
rewritten, because the way one forms one’s conscience is handled poorly in the current document.

In the section on adoption, some discussion ensued about the right of a child to have both a mother and a father.
Members noted the difficulty of some Churches in the western world continuing to offer adoption services in the
face of government pressure to support adoption by same-sex couples.

Members said the text doesn’t speak clearly enough about palliative care, and the responsibility of the Church to
help families in times of illness and when dealing with the confusion around modern medical/moral problems.

Considerable discussion took place about what is missing from the text in general. Among the items mentioned
were:

1. The place of Catholic schools.

2. Mary, the mother of Jesus, should have greater mention and more significance.

3. Nothing in the text expresses gratitude to consecrated women who care for the sick and the elderly.

5. Not enough attention is paid to the role of single parents and ways to support them.

6. Not enough positive discussion takes place about the value of the extended family.

7. No mention is made of the role of godparents.

8. No clarity is offered on the roles of mother and father.

9. Many thousands of people help parents educate their children, but religious teachers aren’t mentioned, and
even babysitters should get at least some brief attention because they can be very helpful to parents who need
to work outside the home.

10. The text avoids dealing with the issue of sexual abuse and incest within families.

11. No significant emphasis is placed on the importance of family prayer, meditation and popular religiosity.

12. Something positive should be said about migrants who leave their home countries in order to send back
money to support their families.

13. Finally, some members felt that something in the document should be said about the importance of praying

15



for our deceased family members and the significance of those family members praying for us in the
Communion of Saints.

[01788-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Italicus “A”

Moderator: Card. MONTENEGRO Francesco

Relator: Rev.do P. ARROBA CONDE, C.M.F. Manuel Jesús

Nella riflessione del Circolo Italicus A sulla terza parte si è avuta molta considerazione del sentire maggioritario
espresso in aula sul bisogno di riordinare il testo e di incrementare l’attenzione alla formazione catechetica e alla
soggettività della famiglia nell’opera dell’evangelizzazione.

In tal senso, rispetto al primo capitolo, è stato un sentire unanime sollecitare dalla commissione il riordino dei nn.
69-83 seguendo un criterio più logico, senza le frammentarietà attuali, con maggiore considerazione della
soggettività evangelizzatrice della famiglia (soprattutto rispetto alle varie forme di annuncio e di testimonianza ad
altri del Vangelo della Famiglia), ed evitando approcci al tema che siano solo funzionali, senza il dovuto
equilibrio tra l’essere della famiglia e le attività apostoliche che appaiono più proprie di essa, e sulle quali si fa
menzione in altri numeri di questa terza parte.

In relazione alla formazione per il matrimonio e per la vita di famiglia, sembra necessario unificare sotto il titolo
La formazione al matrimonio e alla vita familiare i paragrafi 84-86 e 94-95 per mettere in evidenza che:

- il matrimonio è la risposta a una chiamata specifica a vivere l'amore coniugale in Cristo e nello Spirito,
diventando segno credibile dell'amore di Cristo e della Chiesa

- per questo la scelta di sposarsi e di creare una famiglia non può che essere il frutto di un discernimento
vocazionale

- la possibilità di comprendere la volontà del Signore sulla propria vita e di aderire ad essa matura in un
cammino di fede che non si improvvisa e che si compie a partire dalla vita della famiglia e dentro la comunità
ecclesiale

- è compito della comunità ecclesiale offrire un permanente camino di catechesi che accompagni tutte le età
della vita e coinvolga le famiglie, senza limitarsi alla preparazione immediata ai sacramenti. Ad essa spetta
proporre, anche con l'aiuto di associazioni e movimenti, itinerari formativi che introducano progressivamente
nella vita di grazia, educhino a trovare nella relazione al Signore Gesù il centro unificante e il principio di senso
della propria esistenza e rendano testimoni del Vangelo negli impegni quotidiani

- Non va poi trascurata la preparazione più diretta al matrimonio che va realizzata con la dovuta cura da parte
dei pastori così che sia presentato in tutta la sua esigente bellezza l'insegnamento della Chiesa in ordine al
matrimonio e alla famiglia.
Si può in tal senso parlare di una "preparazione remota", che passa attraverso la trasmissione della fede e dei
valori cristiani vissuta all'interno della propria famiglia, di una "preparazione prossima" che coincide con gli
itinerari di catechesi e le esperienze formative vissute all'interno della comunità ecclesiale, e di una
"preparazione immediata" al matrimonio parte di un cammino più ampio qualificato dalla dimensione
vocazionale.

In tutto questo cammino al centro dovrà esservi la Parola da imparare a scoprire come luce e lampada, la
preghiera nella sua dimensione liturgica, ma anche "la preghiera domestica" da vivere in famiglia, i sacramenti e

16



la vita sacramentale, la fraternità con i poveri e i bisognosi per apprendere la virtù della sobrietà e la capacità di
condivisione (cf Francesco, Fidanzamento, Udienza generale 27 maggio 2015), insieme all’esperienza del
perdono. È importante anche promuovere un sempre più profondo senso di appartenenza alla Chiesa all'interno
della quale il Signore chiama a vivere la propria vocazione. Una particolare attenzione dovrà essere riservata
alla maturazione affettiva, educando ad un amore capace del dono di sé e a relazioni non compromesse da una
volontà di possesso, senza timore di prospettare le virtù cristiane capaci di rigenerare e far risplendere le
relazioni, prima fra tutte la castità principio positivo di un agire che custodisce l'altro e se stessi nella verità
dell'amore.

Elementi oggetto di speciale discernimento sono stati l’importanza del linguaggio e la distinzione (rispetto delle
situazioni imperfette) tra le persone e le situazioni istituzionalizzate.

Alcuni padri hanno sollecitato l’attenzione sulla portata decostruttiva che possiedono oggi alcuni concetti inerenti
al matrimonio e alla famiglia; per altri padri rimane prioritario, in un contesto secolarizzato, evitare linguaggi
condizionati da una sensazione di assedio e comunicare il Vangelo con linguaggio permeato dalla speranza,
che faccia leva sull’opera che il Signore sicuramente sta compiendo nelle persone, anche in quelle che vivono in
situazioni familiari lontane dalla proposta cristiana.

Circa la necessaria distinzione tra persone e situazioni istituzionalizzate si è richiamata la diversità di problemi
nelle varie culture, apprezzandosi il fatto di un impegno matrimoniale civile rispetto alla semplice convivenza e
tenendo conto del valore propedeutico delle leggi che lo prevedono.

Ci si è fermati a lungo sul carattere profetico dell’Humanae Vitae ribadendone l’attualità. È stata sottolineata la
necessità di evitare di contrapporre la coscienza e la legge morale. A partire da un vivace confronto in cui sono
emerse diverse sottolineature, è stata insieme cercata una formulazione che aiutasse a comprendere come la
coscienza rettamente formata sia in grado di riconoscere il bene che la norma morale indica e operare scelte
responsabili. Ugualmente si è ribadita l’importanza di affermare il diritto all’obiezione di coscienza in un contesto
come l’attuale dove i poteri pubblici provano a limitarlo in forza di un presunto bene comune.

Rispetto della situazione di coloro che hanno sperimentato il fallimento del matrimonio i membri del circolo si
sono trovati d'accordo sull'esigenza di affrontarle avendo particolare cura nel distinguere la varietà di situazioni,
promuovendo comunque itinerari di fede, di riconciliazione e di integrazione nella comunità ecclesiale. Si è
affermata l'importanza che questi itinerari comprendano un accurato e prudente discernimento pastorale sotto
l'autorità finale del Vescovo; le Conferenze episcopali sono chiamate a maturare criteri comuni adeguati alle
situazioni delle rispettive Chiese particolari.

[01789-IT.01] [Testo originale: Italiano]

 

Relatio – Circulus Italicus “B”

Moderator: Card. MENICHELLI Edoardo

Relator: Card. PIACENZA Mauro

Nella lettura e riflessione della Terza parte (“La missione della famiglia oggi”) i Padri segnalano la necessità di
trovare una collocazione più idonea ai paragrafi che riguardano matrimoni misti e con disparità di culto,
suggerendo di meglio armonizzare la titolarità teologico-canonica di tali realtà.

In riferimento alla “peculiarità della tradizione ortodossa”, si ritiene necessario meglio precisare il tema e
collocarlo in parte più congrua.

17



Partendo dal fatto che l’evangelizzazione è compito di tutto il popolo cristiano, nel confronto tra i Padri, è emersa
la necessità che le famiglie, in forza della grazia del sacramento nuziale, divengano sempre più soggetti di
pastorale, espressione di una missione che si esprime tramite la vita concreta, non qualcosa di soltanto teorico
ma esperienza di fede radicata nei problemi reali delle persone.

In questa prospettiva i presbiteri devono essere formati al riconoscimento di tale soggettività valorizzando le
competenze e le esperienze di tutti: laici, consacrati e ordinati. È necessario anche annunciare il significato
positivo della corporeità, linguaggio dell’amore che ha come grammatica la mutua donazione e, nello stesso
tempo, indicare il valore e la bellezza della continenza e della castità.

Si è ritenuto rilevante il riconoscimento del valore propositivo, testimoniale e di sostegno delle variegate
esperienze ecclesiali che sono nate e operano intorno alle coppie, alla famiglia e alle sue prospettive.

Il Sinodo esprime l’esperienza dell’ascolto e parla con le storie: la storia di Dio con l’umanità (la Rivelazione e le
sue fonti) e la storia dell’umanità con i suoi popoli, che noi rappresentiamo.

Di fronte alla particolare delicatezza dei temi riguardanti questa parte, è necessario custodire l’equilibrio della
relazione Dio-storia-storie. La Verità divina e le sue leggi, infatti, mai spezzano queste relazioni, volendo
orientare ogni anima alla salvezza.

Nel corso del lavoro del circolo è emersa inoltre la necessità di prestare particolare considerazione a due grandi
temi:

Il primo riguarda tutte quelle donne che hanno subito violenza e testimoniano eloquentemente il rispetto della
vita e il coraggio di assumersi le responsabilità facendo nascere e allevando i figli della violenza, nonostante non
poche minacce ambientali e, sovente, anche familiari.

Il secondo fa appello a un particolare sguardo di attenzione, che deve coinvolgere la solidarietà ecclesiale,
rivolto a quei coniugi – frequentemente mariti e padri – impoveriti dalle separazioni.

Per molti il sacramento del matrimonio è un orizzonte lontano; il ministero pastorale deve favorire la direzione
valorizzando quanto c’è di buono nelle persone e nelle relazioni, confidando nella disposizione salvifica di Dio e
disponendo tutti i mezzi per indicare alle libertà quella meta.

Tra i numerosi casi che rivelano la necessità di una riflessione si segnala la situazione di convivenze attuate
anche a seguito di matrimonio civile, di un catecumeno o di una catecumena con persona battezzata e sposata,
poi civilmente divorziata. A livello canonico tale situazione sarebbe insanabile, a meno che il matrimonio della
parte battezzata non possa essere riconosciuto nullo. Perciò l’aspirante cristiano, trovandosi in una condizione
che non gli consente l’accesso ai Sacramenti dell’Iniziazione cristiana, vive di norma l’ammissione al
catecumenato (cf. OICA, nn. 14-17.68-97), ma non il rito di elezione (cf. OICA, nn. 22-23.133-151); soprattutto
non la celebrazione unitaria di Battesimo, Cresima ed Eucarestia. È intuibile l’amarezza di persone che
accolgono l’invito a entrare nella Chiesa, ma se ne vedono di fatto precluso l’accesso nella forma sacramentale.

L’ansia del pastore è quella di individuare e trovare ogni mezzo dottrinalmente valido per aiutare chi ha
sperimentato il fallimento a ritrovare la strada verso l’abbraccio pieno con la Chiesa.

Circa la disciplina riguardante i divorziati risposati, a tutt’oggi, non è possibile stabilire criteri generali inclusivi di
tutti i casi, talvolta molto diversificati fra loro. Ci sono divorziati risposati che si applicano a camminare secondo il
Vangelo, offrendo significative testimonianze di carità. Allo stesso tempo, non si può negare che, in alcune
circostanze, si presentino fattori che limitano la possibilità di agire diversamente. Di conseguenza, il giudizio su
una situazione oggettiva non potrebbe essere assunto nel giudizio sulla “imputabilità” soggettiva. I limiti e i
condizionamenti diventano allora un appello al discernimento, primariamente del vescovo, accurato e rispettoso
della complessità di tali situazioni.

18



Allora prospettare itinerari di fede, di integrazione pastorale e di riconciliazione per coloro che si trovano in
situazioni di convivenza stabile fuori dal matrimonio, interpella un supplemento di riflessione. Per questa ragione
si domanda al Santo Padre di voler valutare la convenienza di armonizzare e di approfondire la materia
complessa (dottrina, disciplina e diritto) al riguardo del sacramento del Matrimonio, che consideri anche l’azione
pastorale nei confronti dei divorziati risposati.

Il tema della misericordia ha attraversato il Sinodo, interpellando il nostro ministero pastorale, consapevoli che il
mistero dell’Incarnazione esprime in pienezza la volontà salvifica di Dio. Questa determinazione divina è stata
affidata anche alla nostra missione e ai mezzi sacramentali che trovano la loro giusta ermeneutica nel significato
di essere appello alla conversione, sostegno, farmaco, soccorso per la nostra salvezza.

Passione e compassione sono costitutive della verità di Dio. Di fronte al peccatore Egli ha donato il Figlio,
eloquenza della precedenza e della prevalenza del Suo amore. Secondo l’insegnamento di Sant’Ambrogio la
Chiesa custodisce, oltre alla permanenza del Suo Corpo offerto in oblazione pura e santa, “l’acqua e le lacrime,
l’acqua del battesimo, le lacrime della penitenza”.

Agire da pastori è continuare ad offrire la verità cristallina come l’acqua di fonte, partecipi, empatici fino alle
lacrime che, quando sono del peccatore, saranno di tutti noi.

[01790-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio – Circulus Italicus “C”

Moderator: Card. BAGNASCO Angelo

Relator: S.E. Mons. BRAMBILLA Franco Giulio

«Come sono belli sui monti i piedi del messaggero che annuncia la pace, del messaggero di buone notizie che
annuncia la salvezza» (Is 52,7). I “piedi del messaggero” che annuncia la “buona notizia” del Vangelo della pace
oggi devono muovere “passi” e compiere “azioni” sul cammino che costruisce la storia della famiglia all’interno
della missione del popolo di Dio. La dinamica del libro degli Atti degli Apostoli, che racconta l’“azione” dello
Spirito negli “Atti” della Chiesa primitiva, descrive lo stile pastorale che invia per le strade del mondo la Chiesa
che ama la famiglia. Luca racconta la storia cristiana come una crescita e un’irradiazione progressiva e
contrastata. Ad ogni situazione problematica o persecuzione corrisponde un nuovo slancio evangelizzatore, fino
ai confini della terra. Pertanto appare non forzato raccogliere questo movimento pastorale attorno ai cinque
“passi” o “azioni” del n. 24 di Evangelii Gaudium, che corrispondono bene ai quattro capitoli della Terza Parte.
Più un passo “fuori testo”…

1. Prendere l’iniziativa. «“Primerear – prendere l’iniziativa”: vogliate scusarmi per questo neologismo. La
comunità evangelizzatrice sperimenta che il Signore ha preso l’iniziativa, l’ha preceduta nell’amore (cfr 1Gv
4,10), e per questo essa sa fare il primo passo, sa prendere l’iniziativa senza paura». I Padri si sono soffermati a
commentare il I° capitolo (III Parte) perché si possa realizzare una circolarità virtuosa tra la “famiglia velut
Ecclesia domestica” (LG 11) e la “Chiesa come famiglia di Dio”. Questo “riprendere l’inizio” ci ha fatto ricuperare
tre temi importanti:

1) la famiglia come soggetto di evangelizzazione (e non solo oggetto di cura) se viene preservata nel suo essere
“chiesa domestica”, dove il Vangelo prende casa nella preghiera, nella spiritualità e nella vita quotidiana degli
sposi e dei figli (nella diversità delle famiglie), al di là di ogni idealismo o rassegnazione al tempo presente:

2) il momento (rituale) delle nozze come una “soglia della fede” per gli sposi, che accoglie la grazia dello Spirito
e diventa tempo fecondo per una comunità cristiana generativa;

3) la conversione pastorale che esige l’attenzione ai linguaggi e alle culture capace di operare quel “prodigioso

19



scambio” tra culture locali (con forti differenze nei diversi continenti) e la novità cristiana (che purifica, corregge e
trasforma sempre da capo). Questa è la sorgente originaria della Chiesa apostolica e della famiglia cristiana a
cui sempre abbeverarsi.

2. Coinvolgersi. «Come conseguenza, la Chiesa sa “coinvolgersi”. Gesù ha lavato i piedi ai suoi discepoli. Il
Signore si coinvolge e coinvolge i suoi, mettendosi in ginocchio davanti agli altri per lavarli. Ma subito dopo dice
ai discepoli: «Sarete beati se farete questo» (Gv 13,17)». I sinodali hanno chiesto di riordinare la materia del
secondo capitolo collegando la prima parte sulla preparazione al matrimonio (nn. 84-86) e l’ultima sulla guida dei
nubendi prima, durante e dopo il sacramento del matrimonio (nn. 94-97). È emersa una forte istanza di
scommettere su una Chiesa che “sa coinvolgere” e invita i nubendi “a coinvolgersi” per costruire la casa comune
del loro futuro. Occorre passare dai “corsi” di preparazione a un “percorso” di coinvolgimento degli sposi nella
vita ecclesiale e della Chiesa nel cammino degli sposi, traducendolo in un vero itinerario di “iniziazione”. Alcuni
modi suggeriscono molte esperienze positive. Si decide qui il futuro della Chiesa e della società che richiede un
vero cambiamento di mentalità, attorno a cui chiamare non solo i credenti, ma tutti coloro che hanno a cuore il
futuro dell’umano. Soprattutto nella formazione dei presbiteri, presenti e futuri, e di tutti coloro che amano la
famiglia (dagli sposi con esperienza a tutte le varie competenze) si esige una preparazione più focalizzata per le
nuove sfide (cfr modi nuovi che riscrivono il testo). Anche il contesto sociale e politico ha suscitato una serrata
discussione sulla custodia della famiglia nella sua differenza specifica come soggetto nella polis, l’invito ai
cattolici per la cura delle condizioni pratiche, sociali e legislative che favoriscono la famiglia, nonché il sostegno
di una cultura cristiana che ne argomenti in modo nuovo le potenzialità.

3. Accompagnare. «La comunità evangelizzatrice si dispone ad “accompagnare”. Accompagna l’umanità in tutti i
suoi processi, per quanto duri e prolungati possano essere. Conosce le lunghe attese e la sopportazione
apostolica. L’evangelizzazione usa molta pazienza, ed evita di non tenere conto dei limiti». Il terzo capitolo nella
varietà delle sue “situazioni problematiche” ha ricevuto un’attenzione appassionata dei Padri, facendo
raggiungere un momento alto proprio nello scambio sui punti più difficili. La tonalità pastorale di questo capitolo
è stata ripresa e confermata più volte (cfrnn.104-111). L’appartenenza a Cristo che ama la Chiesa, facendone il
suo corpo nella Parola e nell’Eucaristia, è sorgente inesauribile per “accompagnare” tutte le situazioni, che si
radicano sul Battesimo, talvolta rimasto lettera morta, ma non impermeabile ad essere sempre rianimato dallo
Spirito. Con questa cifra si è sviluppato l’accompagnamento pastorale delle diverse situazioni.

1) Le convivenze e i matrimoni civili: i Padri, pur valutando criticamente queste esperienze differenti, hanno con
forza affermato la necessità di condurle a maturazione, con una prossimità che tolga dall’illusione
dell’espe­rimento, favorendo cammini di maturazione umana, di crescita di fede e condizioni lavorative, abitative
e culturali adatte per approdare a una scelta matrimoniale definitiva.

2) I separati, i divorziati fedeli al vincolo, famiglie monoparentali. I sinodali hanno espresso cordiale affetto e
ammirazione profonda per coloro che si mantengono fedeli al sacramento. Ritengono necessaria una grande
opera di sostegno umano e spirituale, nonché un’attenta e premurosa vicinanza delle comunità cristiane a
queste situazioni che si mantengono fedeli al vincolo matrimoniale, assicurando anche aiuto concreto

3)Percorsi di nullità. Il dono dei recenti motu proprio ha aperto la strada a uno snellimento e a un’efficace
vicinanza alla storia delle persone, pur non derogando da criteri seri di verifica della verità del vincolo. I Padri si
augurano che l’applicazione riesca a convergere su buone prassi comuni.

4) I divorziati risposati. I Padri hanno convenuto su quattro punti: rimuovere alcune forme di esclusione liturgica,
educativa, pastorale, ancora esistenti; promuovere cammini di integrazione umana, familiare e spirituale da
parte di sacerdoti, coppie esperte e consultori; in ordine alla partecipazione alla comunione, ferma restando la
dottrina attuale, discernere in foro interno sotto la guida del vescovo e di presbiteri designati le singole situazioni
con criteri comuni secondo la virtù di prudenza, educando le comunità cristiane all’accoglienza; affidare al Santo
Padre l’appro­fondimento del rapporto tra aspetto comunionale e medicinale della comunione eucaristica, in
riferimento a Cristo e alla Chiesa.

5) Matrimoni misti e di disparità di culto. I Padri chiedono un approccio pastorale soprattutto per difendere la

20



donna e le situazioni di fragilità. 6) Le famiglie con persone omosessuali. I Padri raccomandano di puntare
l’attenzione pastorale sulle famiglie con persone con tendenza omosessuale, e sulla preparazione di operatori
competenti. Invitano a un approfondimento antropologico del tema. Segnalano anche un’indebita pressione
economico-legislativa per introdurre leggi che equiparano le unioni civili al matrimonio.

4. Fruttificare. «Fedele al dono del Signore, sa anche “fruttificare”. La comunità evangelizzatrice è sempre
attenta ai frutti, perché il Signore la vuole feconda. Si prende cura del grano e non perde la pace a causa della
zizzania». Il tema della generazione deve essere fatto oggetto di una catechesi che promuova la bellezza di
un’apertura al dono della vita per la famiglia e la società. Il desiderio di una famiglia numerosa si scontra con i
condizionamenti economico-culturali che diminuiscono il desiderio di più generosa natalità e richiedono politiche
familiari a sostegno della fecondità della famiglia. L’im­presa dell’educazione diventa sempre più un’opera corale
che richiede la collaborazione della famiglia, della scuola, in particolare di quella cattolica, e degli altri soggetti
sociali.

5. Festeggiare. «Infine, la comunità evangelizzatrice gioiosa sa sempre “festeggiare”. Celebra e festeggia ogni
piccola vittoria, ogni passo avanti nell’evangelizzazione». Il Giubileo della misericordia è forse il “fuori testo” di
questi intensi giorni di Sinodo, che apre le porte di una misericordia tenera ed esigente insieme. Un Padre ha
detto: alla fine di queste settimane vorrei chiedere al Papa di dare un colpo d’ala per un’attenzione rinnovata alla
famiglia in quanto tale e alle situazioni di famiglie ferite. Queste riflessioni affidiamo a Lei, Santo Padre, e a tutta
Chiesa con grande speranza.

[01791-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio – Circulus Hibericus “A”

Moderator: Card. RODRÍGUEZ MARADIAGA, S.D.B. Óscar Andrés

Relator: Card. LACUNZA MAESTROJUÁN, O.A.R. José Luis

Siguiendola misma metodología usada en las reuniones anteriores, iniciamos la lectura, punto por punto, de la
IIIª Parte del Instumentum Laboris.

- El primer punto que detuvo nuestra atención fue el tema del enamoramiento y las etapas de la preparación al
matrimonio (remota, próxima, inmediata), constatando que, además de animar a los candidatos a la
participación litúrgica, adolece de limitación en el tiempo. Para ello, las Parroquias deben elaborar y ofrecer
itinerarios de formación.

- Igualmente, se hace hincapié en que, entre los lugares de la educación en el amor, ocupa un lugar de primer
orden la familia, ya que es un deber primario de la misma.

- La familia es origen de vocaciones al sacerdocio y a la vida consagrada, sin excluir de ello a las familias en
situaciones difíciles.

- Es cierto que la mayoría de las legislaciones civiles no recogen ni expresan los valores evangélicos de la
familia y, por ello, deberíamos hacer causa común con otras confesiones religiosas cristianas y aun con otras
religiones que comparten el ideal de familia.

- A medida que vamos avanzando en la lectura, aparecen muchas repeticiones e incluso un constante desorden
en la elaboración de los temas, por lo cual se sugiere que la Comisión de Redacción revise, reorganice y hasta
reelabore los números 84, 85, 86, 94 y 95.

- A lo largo del texto se usa la expresión “comunidad cristiana” sin que se defina a qué se refiere: ¿la parroquia?

21



¿las pequeñas comunidades eclesiales? ¿las comunidades eclesiales de base? ¿los movimientos y
asociaciones?

- Los números del 114 al 117 están ya acogidos y resueltos por el Papa Francisco en los dos Motu Proprio
“Mitis et misericors Iesus” y “Mitis Iudex Dominus Iesus”, del pasado 15 de agosto, para las causas de
declaración de nulidad matrimonial en el Código de los Cánones de las Iglesias Orientales y en el Código de
Derecho Canónico. Haría falta que la Comisión de Redacción elabore un número que indique la aplicación de
los Motu Proprio, a la vez que se pida ayuda para la misma.

- Jesús manifiesta cercanía y los cristianos, al estilo de Jesús, tenemos que hacer lo mismo ya que, como decía
San Agustín, “lo que comes, da”. Se necesita, por tanto, integrar a los divorciados vueltos a casar mediante un
itinerario “via caritatis” que permita abrir puertas y estar cerca de los que están heridos.

- Es cierto que podríamos preguntar ¿quién excluye a quién?yque el sacramento de la Eucaristía es
sacramento de vivos, pero hay que hacer todo lo posible y necesario para atraer a quienes están alejados.

- La `vía de la caridad`es una pastoral que acoge y acerca, mientras que la `vía judicial`en muchos despierta
sospechas y recelos y no hay duda de que muchos de nuestros matrimonios no son verdaderos sacramentos.

- No basta con hablar de caminos de misericordia y cercanía, sino que debe llegarse a propuestas concretas
porque, si no, nos vamos a quedar en palabrasbonitas pero vacías. Quizá la “descentralización” de la que habló
el Santo Padre en la conmemoración de los 50 años del Sínodo puede ayudar a hacer más ágil y cercana la
solución, evitando, incluso, muchas formas de discriminación que hay en la Iglesia sobre estas personas.

- Parece que, en el tema de la cercanía, estamos todos de acuerdo, pero ¿qué pasa cuando se plantea el
acceso a los sacramentos? Sin duda, tenemos que plantear un movimiento generoso quitando del camino
muchas trabas para que los divorciados vueltos a casar puedan participar más ampliamente en la vida de la
Iglesia: no pueden ser padrinos, no pueden ser catequistas, no pueden dar clases de religión... Tenemos que
dar muestras de que hemos escuchado el “grito” de tantas gentes que sufren y gritan pidiendo participar lo más
plenamente posible en la vida de la Iglesia.

- Por otro lado, tenemos que acabar con el continuo reproche que lanzamos a la cara de quienes han fracasado
en sus primeras nupcias, sin olvidar que también nosotros tenemos culpa en ese fracaso ya que no les hemos
acogido, hemos cumplido simplemente con las formalidades y los requisitos legales y, muchas veces, a través
de secretarias...

- De igual manera, hay que acabar con la actitud elitista y sectaria que muestran muchos miembros de la
comunidad cristiana hacia esas personas.

- El tema de la adopción también centró nuestra atención. En algunos países y ambientes no resulta fácil
abordarlo por la propia legislación, pero debe quedar claro que, en toda adopción, debe prevalecer y debe ser
respetado el bien del niño por encima de cualquier otro interés.

- Finalmente, en cuanto al tema de la familia y su rol como promotora de la vida y de la educación, se señaló la
necesidad de salvaguardar el respeto a la conciencia rectamente formada de los esposos, al igual que el deber
de los Estados de proveer una educación accesible y de calidad para que todos los padres de familia puedan
cumplir con su derecho intransferible de ser los primeros educadores de sus hijos.

Al final del trabajo, resultaron aprobados 59 MODOS.

Queremos dejar constancia del ambiente fraterno, de diálogo sincero y fecundo, que caracterizó el trabajo del
grupo. Y agradecemos al Santo Padre la oportunidad que nos está dando de, “cum Petro et sub Petro”, vivir
este camino de sinodalidad al servicio de la Iglesia.

22



[01792-ES.01] [Texto original: Español]

Relatio – Circulus Hibericus “B”

Moderator: Card. ROBLES ORTEGA Francisco

Relator: S.E. Mons. PORRAS CARDOZO Baltazar Enrique

1. La sesión vespertina del martes 13 de octubre se dedicó en nuestro círculo a un intercambio general de
opiniones sobre la tercera parte. El moderador sugirió que cada uno señalara lo que parecía más importante
para que no dejaramos de considerarlo cuando llegara el momento de presentar los modos. Hubo unanimidad
en plantear la necesidad de asumir los asuntos más delicados desde una mirada pastoral, de acompañamiento,
de auténtico espíritu de misericordia. En los días posteriores, los modos propuestos recogen los gozos y las
esperanzas que traemos de cada una de nuestras comunidades.

2. Se estuvo de acuerdo en que no se trata de modificar o dulcificar la doctrina, sino de ver su desarrollo
orgánico para compaginar verdad-acompañamiento, doctrina-pastoral, sin dicotomías. Se tomó la decisión de
afirmar claramente que nuestro servicio sinodal es hacer Propuestas, no proposiciones, ni un documento
definitivo, que sirva al Santo Padre para el mejor ejercicio del ministerio petrino.

3. Se tocaron los temas más complejos con gran respeto, con la participación de todos, en diálogo fraterno, en
serenidad y libertad. Se trabajó intensamente en un clima edificante en el que nos hemos sentido enriquecidos
por los aportes de cada uno de los presentes, obispos, sacerdotes, religiosa y laicos.

4. Constatamos la necesidad de prepararnos y asesorarnos mejor, con la ayuda de expertos y a la escucha
atenta a las personas y a la cultura de nuestro tiempo, en muchos de los nuevos temas que requieren ser
profundizados para poder tener una palabra significativa a la hora de asumirlos pastoralmente. Por ejemplo,
temas como la sexualidad, la bioética y biogenética, los nuevos escenarios culturales de la familia, las
migraciones, la pobreza, los divorciados, etc... Se agradece al Santo Padre los recientes motu proprio para
agilizar los procesos de nulidad de algunos matrimonios, expresión de la acción samaritana y sanadora,
portadora de esperanza a un mundo herido por ideologías y poderes, asumiendo nuestras propias deficiencias
y recibiendo de los bienes y males de las familias del mundo un llamado a tener "rostro de misericordia", cum
Petro y sub Petro.

5. El texto de esta tercera parte es abundante, pero en ocasiones confuso y repetitivo, aunque entendemos que
se ha querido recoger los muchos aportes en el largo recorrido de estos dos últimos sínodos. Creemos que los
redactores del texto definitivo deben tener en cuenta la conveniencia de reordenar los temas con una lógica
interna y en estrecha vinculación con el ver y juzgar de las dos primeras partes.

6. El tema de los divorciados vueltos a casar lo examinamos bajo una perspectiva amplia, pues la posibilidad
sacramental de la reconciliación y/o la eucaristía, con ser importante, no es la única. Hay un camino a recorrer
que debe ser profundizado con paciencia y creatividad. El rsultado y el éxito de este sínodo no se juega en la
comunión a los divorciados.

7. A los dos primeros capítulos se hicieron pequeñas observaciones. Se hizo hincapié en lo relativo a la
conversión misionera, a la necesidad de un lenguaje renovado y a un dominio mayor del significado de la
mediación cultural.

8. En lo relativo a la familia y formación, se tomaron en cuenta las experiencias existentes; también la urgencia
de hacer de la pastoral familiar un eje transversal de toda la pastoral. Se es consciente en la necesaria
preparación de los agentes de pastoral en este campo, y de las deficiencias que como institución debemos
corregir. La preparación al matrimonio, remota y próxima, es tarea evangelizadora de primer orden en íntima
relación con las otras dimensiones de la pastoral.

23



9. El capítulo 3, familia y acompañamiento eclesial, nos llevó a compartir con abundancia de enfoques, uno de
los temas principales de este sínodo. Qué reflexiones, Desde las luces y sombras, reflexionamos para ofrecer al
Santo Padre algunas pistas para una mejor atención pastoral a las familias, en el acompañamiento transido por
el gran río de la misericordia. Como el padre de la parábola del hijo pródigo debemos estar atentos, oteando el
horizonte para ofrecer esperanza, alegría y compromiso con Jesús y la Iglesia, más allá del reclamo del hijo
mayor que se sintió herido y molesto porque su padre se ocupó festivamente del hijo perdido. En Jesús
crucificado y abandonado confluyen todos los dolores de la humanidad. En la comunión con Él nos sentimos
todos acogidos.

10. Distinguimos claramente entre los caminos de integración a la comunidad cristiana de los que están en
situaciones estables, ya que tenemos la obligación de ofrecerles vías de crecimiento espiritual y de participación
activa en algunas de las actividades de la comunidad eclesial, y las posibilidades de participación sacramental,
a sabiendas de que es un nuevo derrotero, que requiere fidelidad, atención, prudencia, pero a la vez creatividad
y coraje.

11. No se ve claro llamar "camino penitencial" al itinerario de los divorciados y vueltos a casar; convendría,
quizás hablar de itinerarios de reconciliacion, pues hay realidades irreversibles que no pueden ser sometidas a
un camino penitencial sin posibilidad de superación.

12. El tema del acceso a los sacramentos, en concreto a la eucaristía, no puede ni debe ser el centro ni el punto
focal de la atención a estas situaciones. Creemos que la mejor oferta que podemos hacer al Santo Padre es
señalarle las dudas y aciertos que tenemos para que él pueda con la ayuda del espíritu, señalarle a la Iglesia y
al mundo, la salvación de la que es portador, custodio y centro de la unidad de la fe.

13. El tema de la paternidad responsable y la responsabilidad generativa fue objeto de rico intercambio, y es, en
los momentos actuales, de gran importancia para el respeto a la dignidad de la persona y de la vida.

14. La sinodalidad, tal como nos la describió el Santo Padre el sábado pasado, nos anima a ofrecerle con
libertad y responsabilidad, la experiencia pastoral en la escucha, silencio y acompañamiento a nuestras
comunidades, a la Iglesia universal y al mundo. Gracias Papa Francisco por su ejemplo, paciencia, cercanía y
oración, por la invitación a actuar con libertad y responsabilidad, su testimonio nos reconforta y anima.

[01793-ES.01] [Texto original: Español]

Relatio – Circulus Germanicus

Moderator: Card. SCHÖNBORN, O.P. Christoph

Relator: S.E. Mons. KOCH Heiner

Mit großer Betroffenheit und Trauer haben wir die öffentlichen Äußerungen einzelner Synodenväter zu
Personen, Inhalt und Verlauf der Synode wahrgenommen. Dies widerspricht dem Geist des Zusammengehens,
dem Geist der Synode und ihren elementaren Regeln. Die gebrauchten Bilder und Vergleiche sind nicht nur
undifferenziert und falsch, sondern verletzend. Wir distanzieren uns entschieden.

In der deutschsprachigen Gruppe war es ein gemeinsames Anliegen, den Titel der Relatio finalis „Die Berufung
und Sendung der Familie in Kirche und Welt von heute“ durch den Untertitel „Überlegungen und Vorschläge für
den Heiligen Vater, Papst Franziskus“ zu ergänzen, um so die Einordnung des Textes, der kein
Beschlussdokument darstellt, klar zum Ausdruck zu bringen. Für die Einleitung regen wir an, auf die weltweiten
Umfragen Bezug zu nehmen und Dank und Wertschätzung zum Ausdruck zu bringen.

Im Sinn einer deutlicheren Betonung der Familie als Subjekt der Pastoral soll benannt werden, dass christliche
Familien berufen sind, das Evangelium von der Ehe, das ihnen anvertraut ist, durch ihr Leben zu bezeugen. Die

24



christlichen Eheleute und Familien sind damit Teil der neuen Familie Christi, seiner Kirche. So dürfen die
Eheleute Sakrament sein für die Welt. Die „neue Familie Jesu Christi“, die Kirche, soll die Eheleute zu diesem
Zeugnis ermutigen, stärken und befähigen. Dabei lernt die Kirche immer auch selbst von den Lebens- und
Glaubenserfahrungen der Eheleute und Familien.

An dieser Stelle war uns ein Bekenntnis wichtig: Im falsch verstandenen Bemühen, die kirchliche Lehre
hochzuhalten, kam es in der Pastoral immer wieder zu harten und unbarmherzigen Haltungen, die Leid über
Menschen gebracht haben, insbesondere über ledige Mütter und außerehelich geborene Kinder, über
Menschen in vorehelichen und nichtehelichen Lebensgemeinschaften, über homosexuell orientierte Menschen
und über Geschiedene und Wiederverheiratete. Als Bischöfe unserer Kirche bitten wir diese Menschen um
Verzeihung.

Ausführlich haben wir uns auch über den Zusammenhang von Sprache, Denken und Handeln gerade im
Hinblick auf eine humane Gestaltung der menschlichen Sexualität ausgetauscht. Eine angemessene und
erneuerte Sprache ist entscheidend vor allem für die Hinführung heranwachsender Kinder und Jugendlicher zu
einer gereiften menschlichen Sexualität. Diese ist in erster Linie Aufgabe der Eltern und darf nicht allein dem
schulischen Unterricht oder den Medien und sozialen Medien überlassen werden. Vielen Eltern und in der
Seelsorge Tätigen fällt es schwer, eine sachgerechte und zugleich respektvolle Sprache zu finden, die die
Aspekte der biologischen Geschlechtlichkeit in den Gesamtzusammenhang von Freundschaft, Liebe,
bereichernder Komplementarität und gegenseitiger Hingabe von Frau und Mann stellt.

Der Arbeitsgruppe war wichtig zu betonen, dass die christliche Überzeugung grundsätzlich davon ausgeht, dass
Gott den Menschen als Mann und Frau geschaffen und sie gesegnet hat, damit sie ein Fleisch seien und
fruchtbar werden (vgl. Gen 1, 27 f; 2, 24). Mann und Frau sind in ihrer ebenbürtigen personalen Würde wie in
ihrer Unterschiedenheit Gottes gute Schöpfung. Nach christlichem Verständnis einer Einheit von Leib und Seele
lassen sich biologische Geschlechtlichkeit („sex“) und sozio-kulturelle Geschlechtsrolle („gender“) zwar
analytisch voneinander unterscheiden, aber nicht grundsätzlich oder willkürlich voneinander trennen. Alle
Theorien, die das Geschlecht des Menschen als nachträgliches Konstrukt ansehen und seine willkürliche
Auswechselbarkeit gesellschaftlich durchsetzen wollen, sind als Ideologien abzulehnen. Die Einheit von Leib
und Seele schließt ein, dass das konkrete soziale Selbstverständnis und die soziale Rolle von Mann und Frau in
den Kulturen verschieden ausgeprägt und einem Wandel unterworfen sind. Daher ist das Bewusstwerden der
vollen personalen Würde und der öffentlichen Verantwortung der Frauen ein positives Zeichen der Zeit, welches
die Kirche wertschätzt und fördert (Papst Johannes XXIII. Pacem in terris 22).

Wir haben über den Zusammenhang von Tauf- und Ehesakrament und der Notwendigkeit des Glaubens
gesprochen.

Das katholische Glaubensbekenntnis zur Ehe gründet auf den Worten des Herrn in der Heiligen Schrift und der
Apostolischen Tradition und wurde durch das Lehramt in seiner Substanz treu bewahrt. Dennoch gibt es in der
theologischen Ausarbeitung Spannungen zwischen dem dogmatischen, moraltheologischen und kanonistischen
Zugang, die in der pastoralen Praxis zu Schwierigkeiten führen können.

So muss das Axion „Jeder Ehevertrag unter Christen ist per se ein Sakrament“ neu bedacht werden. In nicht
mehr homogenen christlichen Gesellschaften oder Ländern mit unterschiedlicher kultureller und religiöser
Prägung kann ein christliches Verständnis der Ehe auch bei Katholiken nicht ohne weiteres vorausgesetzt
werden. Ein Katholik ohne Glauben an Gott und seine Offenbarung in Jesus Christus kann nicht automatisch
eine sakramentale Ehe vollziehen ohne oder sogar gegen sein Wissen und seinen Willen. Es fehlt die Intention,
wenigstens das mit diesem Geschehen zu wollen, was die Kirche darunter versteht. Zwar kommen die
Sakramente nicht durch den Glauben des Empfängers zustande, aber auch nicht ohne ihn oder gar gegen ihn;
zumindest bleibt die Gnade unfruchtbar, weil sie nicht mit dem Glauben, der durch die Liebe bestimmt ist, frei
willentlich aufgenommen wird.

Auch stellt sich die Frage bei unseren Mitchristen, die ihrem Bekenntnis gemäß die Sakramentalität der Ehe (mit
ihren darauf sich ergebenden Wesenseigenschaften) ablehnen, ob ihrer Glaubensüberzeugung entgegen eine

25



sakramentale Ehe zustande gekommen ist. Das würde nicht bedeuten, dass man von katholischer Seite die
Legitimität nicht-katholischer Ehen bestreitet oder auch das Gnadenwirken Gottes in nichtsakramentalen Ehen
in Frage stellt. Wir erkennen die Vielfalt der Studien zu dieser Frage an und empfehlen ein vertieftes Studium
dieser Fragen mit dem Ziel einer lehramtlichen Neubewertung und einer größeren Kohärenz der dogmatischen,
moraltheologischen und kanonistischen Aussagen zur Ehe mit der pastoralen Praxis.

Eine Ergänzung haben wir zu den interkonfessionellen Ehen: Im Hinblick auf das Thema der
interkonfessionellen Ehe müssen vor allem die positiven Aspekte und die besondere Berufung einer solchen
Ehe erwähnt werden, da die nicht katholischen Christen keineswegs außerhalb der einen Kirche stehen,
sondern ihr durch die Taufe und einer gewissen, wenn auch unvollständigen, Gemeinschaft angehören (vgl. UR
3). Auch die interkonfessionelle Ehe ist als Hauskirche anzusehen und hat eine spezifische Berufung und
Aufgabe, die im Austausch der Gaben innerhalb des Ökumenismus des Lebens besteht.

Im Hinblick auf die Bedeutung der Familie in Gesellschaft und Staat unterstrich die Arbeitsgruppe als
Ausgangspunkt, dass Ehe und Familie dem Staat vorausgehen. Sie sind Grundlage und „Lebenszelle der
Gesellschaft“ (AA 11). Ohne Familien kann kein Gemeinwesen bestehen. Deshalb ist das politische
Gemeinwesen verpflichtet, alles zu tun, um diese „Lebenszelle“ zu ermöglichen und dauerhaft zu fördern. Die
immer wieder beklagte „strukturelle Rücksichtslosigkeit“ gegenüber Familien ist zu überwinden. Mittel dazu sind
vor allem der Zugang zu Wohnung und Arbeit, die Ermöglichung von Bildung und Kinderbetreuung sowie ein
fairer Familienleistungsausgleich in der Steuergesetzgebung, der das, was Familien der Gesellschaft geben, in
gerechter Weise anerkennt. Es muss klar sein: Nicht die Familie hat sich wirtschaftlichen Interessen
unterzuordnen, sondern umgekehrt. Der Einsatz für die Familie steht im Zentrum der katholischen Soziallehre,
die ein unverzichtbarer Teil der kirchlichen Verkündigung und der Evangelisierung ist. Alle Christen sind
aufgerufen, sich im Feld der politischen Gestaltung des gesellschaftlichen Zusammenlebens zu engagieren und
so zu helfen, dass Familien besser leben und sich entfalten können. Dabei muss die Politik besonders das
Prinzip der Subsidiarität beachten und darf die Rechte der Familien nicht einschränken. Hier ist an die „Charta
der Familienrechte“ zu erinnern. Die Kirche insgesamt soll sich mit ihrem Engagement im Bereich von
Familienbildung, Kindergärten, Schulen, Beratungsstellen und Einrichtungen der Familienhilfe aktiv und
exemplarisch einbringen.

Im Hinblick auf die Ehevorbereitung war es der Arbeitsgruppe ein Anliegen, darauf hinzuweisen, dass ein kurzes
Gespräch oder eine knappe Einführung hier nicht ausreichen. Da viele Brautleute nicht auf eine vom Glauben
geprägte Erziehung aufbauen können, wird die Einführung eines Ehekatechumenats dringend empfohlen, das
wenigstens einige Monate dauert, um wirklich zu einem reifen, vom Glauben getragenen Ja-Wort zu kommen,
das auch um die Endgültigkeit des Ehebundes weiß und auf die Treue Gottes vertraut.

Auch der Aspekt der verantworteten Elternschaft war einer der zentralen Gesprächsgegenstände der
Arbeitsgruppe. Nach der Schöpfungsordnung Gottes sind die eheliche Liebe von Mann und Frau und die
Weitergabe des menschlichen Lebens aufeinander hingeordnet. Gott hat Mann und Frau zur Teilnahme an
seinem schöpferischen Wirken und gleichsam zu Interpreten seiner Liebe berufen und die Zukunft der
Menschheit in ihre Hände gelegt. Diesen Schöpfungsauftrag sollen Mann und Frau im Sinne einer
verantworteten Elternschaft verwirklichen. Sie sollen sich im Angesicht Gottes unter Erwägung ihrer
gesundheitlichen, wirtschaftlichen, seelischen und sozialen Situation, ihres eigenen Wohles und des Wohles
ihrer Kinder, wie des Wohles der Gesamtfamilie und der Gesellschaft ein Urteil über Zahl und zeitlichen Abstand
ihrer Kinder bilden (GS 50). Dem personalen und menschlich ganzheitlichen Charakter der ehelichen Liebe
entsprechend ist der rechte Weg der Familienplanung das einvernehmliche Gespräch der Eheleute, die
Rücksicht auf den Rhythmus und der Respekt vor der Würde des Partners. In diesem Sinne sollen die Enzyklika
Humanae vitae (10–12) und das Apostolische Schreiben Familiaris consortio (14, 28–35) neu erschlossen
werden und entgegen einer oft lebens- und teilweise kinderfeindlichen Mentalität die Bereitschaft zu Kindern
geweckt werden.

Immer wieder sollen junge Eheleute ermutigt werden, Kindern das Leben zu schenken. Damit wächst die
Offenheit für das Leben in Familie, Kirche und Gesellschaft. Dabei kann die Kirche durch ihre zahlreichen
Einrichtungen für Kinder zu einer höheren Kinderfreundlichkeit in der Gesellschaft, aber auch in der Kirche
beitragen. Die Wahrnehmung der verantworteten Elternschaft setzt die Bildung des Gewissens voraus. Das

26



Gewissen ist „die verborgenste Mitte und das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit Gott, dessen Stimme
in diesem Innersten zu hören ist“ (GS 16). Je mehr sich Eheleute auf den Weg machen, um im Gewissen auf
Gott zu hören und je mehr sie sich dabei geistlich begleiten lassen, umso mehr werden sie in ihrer Entscheidung
innerlich frei von affektiver Neigung und von Anpassung an Verhaltensweisen ihrer Umwelt. Um dieser Freiheit
des Gewissens willen weist die Kirche aufgezwungene staatliche Maßnahmen zugunsten von
Empfängnisverhütung, Sterilisation oder gar Abtreibung mit aller Kraft zurück.

Wir haben ausführlich diskutiert über die Integration der zivil wiederverheirateten Geschiedenen in die kirchliche
Gemeinschaft.

Es ist bekannt, dass in beiden Sessionen der Bischofssynode intensiv über die Frage gerungen wurde, ob und
inwieweit wiederverheiratete Geschiedene, wenn sie am Leben der Kirche teilnehmen wollen, unter bestimmten
Voraussetzungen die Sakramente der Buße und der Eucharistie empfangen können. Die Debatten haben
gezeigt, dass es hier keine einfachen und generellen Lösungen gibt. Wir Bischöfe haben die mit diesen Fragen
verbundenen Spannungen ebenso erlebt wie viele unsere Gläubigen, deren Sorgen und Hoffnungen,
Warnungen und Erwartungen uns in unseren Beratungen begleitet haben.

Die Diskussionen zeigen deutlich, dass es einiger Klärungen und Vertiefungen bedarf, um die Komplexität
dieser Fragen im Licht des Evangeliums, der Lehre der Kirche und mit der Gabe der Unterscheidung weiter zu
vertiefen. Einige Kriterien können wir freilich nennen, die zur Unterscheidung helfen. Das erste Kriterium gibt der
hl. Papst Johannes Paul II. in FC 84, wenn er dazu einlädt: „Die Hirten mögen beherzigen, dass sie um der
Liebe willen zur Wahrheit verpflichtet sind, die verschiedenen Situationen gut zu unterscheiden. Es ist ein
Unterschied, ob jemand trotz aufrichtigen Bemühens, die frühere Ehe zu retten, völlig zu Unrecht verlassen
wurde oder ob jemand eine kirchlich gültige Ehe durch eigene schwere Schuld zerstört hat. Wieder andere sind
eine neue Verbindung eingegangen im Hinblick auf die Erziehung der Kinder und haben manchmal die
subjektive Gewissensüberzeugung, dass die frühere, unheilbar zerstörte Ehe niemals gültig war.“ Es ist deshalb
Aufgabe der Hirten, zusammen mit dem Betroffenen diesen Weg der Unterscheidung zu gehen. Dabei wird es
hilfreich sein, gemeinsam in ehrlicher Prüfung des Gewissens Schritte der Besinnung und der Buße zu gehen.
So sollten sich die wiederverheirateten Geschiedenen fragen, wie sie mit ihren Kindern umgegangen sind, als
die eheliche Gemeinschaft in die Krise geriet? Gab es Versuche der Versöhnung? Wie ist die Situation des
verlassenen Partners? Wie ist die Auswirkung der neuen Partnerschaft auf die weitere Familie und die
Gemeinschaft der Gläubigen? Wie ist die Vorbildwirkung auf die Jüngeren, die sich für die Ehe entscheiden
sollen? Eine ehrliche Besinnung kann das Vertrauen in die Barmherzigkeit Gottes stärken, die niemandem
verweigert wird, der sein Versagen und seine Not vor Gott bringt.

Ein solcher Weg der Besinnung und der Buße kann im forum internum, im Blick auf die objektive Situation im
Gespräch mit dem Beichtvater, zur persönlichen Gewissensbildung und zur Klärung beitragen, wie weit ein
Zugang zu den Sakramenten möglich ist. Jeder muss sich selber prüfen gemäß dem Wort des Apostels Paulus,
das für alle gilt, die sich dem Tisch des Herrn nähern: „Jeder soll sich selbst prüfen; erst dann soll er von dem
Brot essen und aus dem Kelch trinken. Denn wer davon ißt und trinkt, ohne zu bedenken, daß es der Leib des
Herrn ist, der zieht sich das Gericht zu, indem er ißt und trinkt. (…) Gingen wir mit uns selbst ins Gericht, dann
würden wir nicht gerichtet.“ (1 Kor 11, 28–31)

Die Modi zum dritten Teil des Instrumentum laboris wurden ebenso wie die Modi zu den beiden ersten Teilen im
guten synodalen Geist bearbeitet und einstimmig beschlossen.

[01794-DE.02] [Originalsprache: Deutsch]

[B0803-XX.02]

27


