2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0795
Sabato 17.10.2015

Commemorazione del 50.mo anniversario del Sinodo dei Vescovi: Introduzione, Relazione
commemorativa e Comunicazioni

Introduzione del Cardinale Lorenzo Baldisseri

Relazione Commemorativa del Card. Christoph Schénborn, O.P.

Comunicazioni

Questa mattina nell’Aula Paolo VI in Vaticano si & tenuta la Commemorazione del 50mo anniversario
dell’istituzione del Sinodo dei Vescovi.

Dopo I'introduzione del Segretario generale del Sinodo dei Vescovi, Card. Lorenzo Baldisseri, il Card. Christoph
Schénborn, O.P., Arcivescovo di Vienna e Presidente della Conferenza Episcopale dell’Austria ha tenuto la
Relazione commemorativa.

Sono quindi intervenuti - in rappresentanza dei cinque continenti - il Card. Vincent Gerard Nichols, Arcivescovo
di Westminster, Presidente della Conferenza Episcopale di Inghilterra e Galles (per 'Europa); S.E. Mons.
Mathieu Madega Lebouakehan, Vescovo di Mouila, Presidente della Conferenza Episcopale del Gabon (per
I'Africa); il Card. Ricardo Ezzati Andrello, Sdb, Arcivescovo di Santiago de Chile (per I'America); Sua Beatitudine
Louis Raphaél | Sako, Patriarca di Babilonia dei Caldei (Iraq), Capo del Sinodo della Chiesa Caldea (per 'Asia);
e il Card Soane Patita Paini Mafi, Vescovo di Tonga, Presidente della Conferenza Episcopale del Pacifico
(CEPAC) (per I'Oceania).

Riportiamo di seguito i testi relativi alla commemorazione del 50mo Anniversario del Sinodo dei Vescovi:

Introduzione del Cardinale Lorenzo Baldisseri

Beatissimo Padre,
Eminenze, Beatitudini, Eccellenze,



Fratelli e Sorelle,

con grande gioia ci troviamo in quest’Aula per commemorare il cinquantesimo anniversario dell’istituzione del
Sinodo dei Vescovi.

Nella mia qualita di Segretario Generale, desidero ringraziare vivamente Vostra Santita, per aver voluto che, nel
corso della XIV Assemblea Generale Ordinaria, si svolgesse questa celebrazione, solennizzata dalla Sua
presenza e da quella di tutti i Padri sinodali; dei Cardinali, Arcivescovi e Vescovi invitati a quest'evento; nonché
degli Ecc.mi Signori Ambasciatori e dei distinti Rappresentanti di numerose Istituzioni ecclesiastiche e civili.

Un ringraziamento particolare estendo a tutti coloro che, nel corso di questi cinquant’anni, hanno offerto un
servizio generoso e competente al cammino sinodale, specialmente ai Segretari Generali che mi hanno
preceduto, ai Sotto-Segretari, ai Consultori e agli Officiali di ieri e di oggi.

Infine, desidero salutare cordialmente e ringraziare sentitamente tutti i presenti in quest’Aula.

Il 15 settembre 1965 il Beato Paolo VI promulgo il motu proprio Apostolica sollicitudo, con il quale istituiva il
Sinodo dei Vescovi quale «speciale Consiglio permanente di sacri Pastori, e cio affinché anche dopo il Concilio
continuasse a giungere al Popolo cristiano quella larga abbondanza di benefici, che durante il Concilio
felicemente si ebbe dalla viva unione [del Sommo Pontefice] con i Vescovi»1. Con l'istituzione del Sinodo, Paolo
VI intendeva rispondere all’'esigenza di «adattare le vie e i metodi del sacro apostolato alle accresciute necessita
dei nostri giorni ed alle mutate condizioni della societa», esigenza che richiede di «ricorrere sempre piu all’aiuto
dei Vescovi per il bene della Chiesa universale»2.

Soltanto pochi mesi prima della conclusione del Concilio Vaticano I, il Sinodo dei Vescovi iniziava il suo
cammino: il nuovo organismo riceveva il “testimone” della grande assise ecumenica, affinché lo “spirito
collegiale” del Concilio continuasse anche in seguito a “spirare” sulla Chiesa.

Da allora ad oggi si contano 27 Assemblee sinodali, compresa quella in corso: 14 Assemblee Generali
Ordinarie, 3 Assemblee Generali Straordinarie, 10 Assemblee Speciali.

Le 14 Assemblee Generali Ordinarie si sono occupate della preservazione e del rafforzamento della fede
cattolica, del sacerdozio ministeriale e della formazione dei Presbiteri nelle circostanze attuali, della giustizia nel
mondo, dell’evangelizzazione e della catechesi nellepoca contemporanea, della Penitenza e della
Riconciliazione, della vocazione e missione dei Laici, della vita consacrata e del ministero pastorale dei Vescovi,
dell'Eucaristia e della Parola di Dio nella vita e nella missione della Chiesa, della nuova evangelizzazione e per
due volte della famiglia.

Le tre Assemblee Generali Straordinarie hanno invece trattato della cooperazione tra la Santa Sede e le
Conferenze Episcopali, del ventesimo anniversario della conclusione del Concilio Vaticano Il e, lo scorso anno,
della famiglia come prima tappa del cammino sinodale che si sta concludendo.

Dieci sono state le Assemblee Speciali, che per loro natura si riferiscono ad una o piu aree geografiche: i Paesi
Bassi, 'Europa per due volte, I'Africa per due volte, il Libano, ’America, I'Asia, 'Oceania e il Medioriente.

Il Sinodo, in questo mezzo secolo, ha toccato molteplici temi attinenti alla missione evangelizzatrice della Chiesa
nel nostro tempo. Le varie Assemblee sinodali, che oggi ad uno sguardo d’insieme si mostrano a noi come le
tappe di un cammino unitario e coerente, sono divenute uno strumento privilegiato per I'attuazione e la
recezione del Concilio Vaticano Il, in vista del rinnovamento pastorale della Chiesa e del suo dialogo con il
mondo contemporaneo.

Erilevante che ben tre delle 27 Assemblee sinodali si siano concentrate sulla famiglia: una scelta di grande
attualita per la Chiesa e per il mondo contemporaneo. Come Vostra Santita ci ha recentemente ricordato, il



3

«respiro mondiale» del Sinodo dei Vescovi ben corrisponde alla «portata universale di questa comunita umana
fondamentale e insostituibile che & appunto la famiglia»3.

Parlando ai membri del Consiglio Ordinario della Segreteria Generale, San Giovanni Paolo Il nel 1983 ha
paragonato il Sinodo ad un albero che porta sempre nuovi frutti: «ll Sinodo dei Vescovi — egli ha affermato — &
germogliato nel fertile terreno del Concilio Vaticano Il, ha potuto vedere il sole grazie alla sensibile mente del
mio Predecessore, Paolo VI, ed ha cominciato a portare i suoi frutti sin dalla prima Assemblea Ordinaria del
1967. [...] Di fronte a questa ricchezza di frutti gia prodotti e di potenzialita ancora non dispiegate dell'ancor
giovane istituzione sinodale, € giusto anzitutto rendere grazie a Dio perché ha voluto ispirare la sua fondazione
e guidare la sua opera. [...] Come ogni istituzione umana, anche il Sinodo dei Vescovi sta crescendo e potra
ancora crescere e sviluppare le sue potenzialita»4.

Anche Vostra Santita ha applicato I'immagine dei frutti all’organismo sinodale: il Sinodo — Ella ha asserito — «&
stato uno dei frutti del Concilio Vaticano Il. Grazie a Dio, in questi quasi cinquant’anni, si sono potuti
sperimentare i benefici di questa istituzione, che, in modo permanente, € posta al servizio della missione e della
comunione della Chiesa, come espressione della collegialita»5.

Attraverso il Sinodo — nel quale Vescovi provenienti da tutto il mondo mettono al servizio del Successore di
Pietro il loro consiglio, la loro prudenza e la loro esperienza6 — la Chiesa intende sempre piu «avanzare nel
cammino di una conversione pastorale e missionaria»7, per proclamare con slancio rinnovato agli uomini del
nostro tempo «la gioia del Vangelo [che] riempie il cuore e la vita intera di coloro che si incontrano con Gesu»8.
Questa conversione dev’essere «capace di trasformare ogni cosa, perché le consuetudini, gli stili, gli orari, il
linguaggio e ogni struttura ecclesiale diventino un canale adeguato per I'evangelizzazione del mondo attuale»9.

Santita, Le siamo riconoscenti per aver incoraggiato, fin dall’inizio del Suo ministero petrino, il cammino
sinodale, non solo con le Sue parole autorevoli pronunciate in molteplici occasioni, ma anche con la Sua
presenza costante alle Assemblee Sinodali e alle riunioni del Consiglio Ordinario della Segreteria Generale.
Nella persuasione che «il cammino della sinodalita [...] & il cammino che Dio ci chiede»10, Ella ci esorta con
determinazione a «cercare forme sempre piu profonde e autentiche dell’esercizio della collegialita sinodale, per
meglio realizzare la comunione ecclesiale e per promuovere la sua inesauribile missione»11.

Soltanto pochi giorni fa, nella prima Congregazione Generale del’Assemblea in corso, Vostra Santita ci ha
ricordato che il Sinodo ¢ il luogo di manifestazione della collegialita episcopale, del rinnovamento della Chiesa
nella fedelta al Vangelo e dell’azione imprevedibile dello Spirito Santo12. Con queste tre preziose indicazioni la
strada del Sinodo per il tempo a venire & gia tracciata. E una strada che desideriamo continuare a “percorrere
insieme”, noi Vescovi uniti cum Petro et sub Petro nel servizio al Popolo santo di Dio.

[1] Beato Paolo VI, motu proprio Apostolica sollicitudo, 15 settembre 2015, proemio.

2 Ibidem.

3 Francesco, Udienza generale, 16 settembre 2015.

4 San Giovanni Paolo Il, Discorso al Consiglio della Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi, 30 aprile 1983.

5 Francesco, Discorso al Consiglio della Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi, 13 giugno 2013.

6 Cf. Francesco, Lettera al Segretario Generale del Sinodo dei Vescovi, Em.mo Card. Lorenzo Baldisseri, in
occasione dell’elevazione alla dignita episcopale del Sotto-Segretario, Rev.mo Mons. Fabio Fabene, 1° aprile
2014



7 Francesco, esortazione apostolica Evangelii Gaudium, 24 novembre 2013, 25.

8 Ibidem, 1.

9 Ibidem, 27.

10 Francesco, Intervista concessa al quotidiano “La Nacion”, 7 dicembre 2014.

11 Francesco, Lettera al Segretario Generale del Sinodo dei Vescovi, cit.

12 Francesco, Discorso nella prima Congregazione Generale della XIV Assemblea Generale Ordinaria del
Sinodo dei Vescovi, 5 ottobre 2015.

Relazione Commemorativa del Card. Christoph Schénborn, O.P.

Testo in lingua italiana

Testo in lingua tedesca

Testo in lingua italiana

Santo Padre, cari fratelli e sorelle nel Signore,

Sono intanto trascorsi due terzi dell’lassemblea del Sinodo di quest’anno. Cade bene a proposito potersi
fermare, oggi, a rendere grazie a Dio per la creazione del Sinodo dei Vescovi da parte del Beato Papa Paolo VI,
che lo istitui, cinquant’anni fa, all’inizio dell’'ultima sessione del Concilio, con la Lettera Apostolica sollicitudo del
15 settembre 1965.

Il grande interesse, a livello mondiale, che il Sinodo attuale ha suscitato, non solo mostra come il tema
matrimonio e famiglia sia intensamente sentito da molte persone, ben al di la dell’'orizzonte della Chiesa
cattolica. Mostra anche come sia vitale, anche dopo cinquant’anni, l'istituzione del Sinodo dei Vescovi, di cui il
Santo Papa Giovanni Paolo Il poteva dire che era “germogliato nel fertile terreno del Concilio Vaticano 11”.1

Il Sinodo dei Vescovi e il Concilio sono inseparabilmente legati insieme. A cinquant’anni dalla fine del Concilio
possiamo ribadire, con maggiore convinzione, quanto Papa Giovanni Paolo Il gia nel 1983 constatava: “ll Sinodo
dei Vescovi ha contribuito in maniera notevolissima all'attuazione degli insegnamenti e degli orientamenti
dottrinali e pastorali del Concilio Vaticano Il nella vita della Chiesa universale”. Quest’attuazione € ancora in
corso, come di solito succede dopo un concilio.

Infatti, dopo ogni concilio c’é stata, nella lunga storia della Chiesa, la fase della recezione, dell'interpretazione e
dell’'applicazione delle dottrine e delle disposizioni conciliari. Pensiamo solo a quanto tempo ci volle prima che il
primo Concilio Ecumenico, quello di Nicea (325) trovasse pieno riscontro nel pensiero, nelle dottrine e nella
prassi della Chiesa. In un certo senso si puo dire che questo processo duro fino al secondo Concilio di Nicea,
fino dunque al 787, fino alla conclusione del ciclo dei sette primi grandi concili ecumenici.2 Infatti, solo con il
secondo Concilio di Nicea (sulle immagini sacre e il loro significato) si fece luce sul mistero di Cristo nelle sue
dimensioni essenziali. Per arrivare a cio ci vollero pur sempre 450 anni!

Oppure pensiamo al Concilio di Trento, il grande concilio della riforma, nella crisi della riforma protestante. In
alcuni luoghi ci son voluti quasi 200 anni prima che le riforme di Trento venissero davvero realizzate.
Nell'arcidiocesi di Vienna la riforma per la formazione al sacerdozio fu attuata solo 200 anni dopo la fine del



Concilio, con I'istituzione di un Seminario per sacerdoti (1758). Vienna non aveva, infatti, un San Carlo
Borromeo che mettesse subito in pratica le riforme volute dal Concilio!

Nel corso degli ultimi cinquant’anni il Sinodo dei Vescovi & certamente stato uno degli strumenti privilegiati per
I'attuazione del Vaticano Il. Nel 1983 Papa Giovanni Paolo Il poteva affermare: “La chiave sinodale di lettura del
Concilio € diventata quasi un luogo di interpretazione, di applicazione e di sviluppo del Vaticano Il. Il ricco elenco
dei temi trattati nei diversi Sinodi rivela da solo l'importanza delle sue assemblee per la Chiesa e per I'attuazione
delle riforme volute dal Concilio.”3

Il Sinodo dei Vescovi & un luogo privilegiato di interpretazione del Concilio

Il Sinodo dei Vescovi & certamente solo uno dei luoghi di interpretazione e di applicazione delle riforme volute
dal Concilio. Tutta la ricca varieta di espressioni di vita della Chiesa contribuisce al rinnovamento desiderato dal
Concilio, a una sua ermeneutica pit ampia.

Nei cinquant’anni della sua esistenza, non sono neanche mai mancate critiche al Sinodo dei Vescovi e alla sua
efficienza. Non ho bisogno di elencare qui i diversi punti di critica di volta in volta avanzati. Un tema spesso ed
ancora discusso € la questione dell’autorita del Sinodo, se esso sia un organo di consulenza a supporto del
Ministero Petrino, oppure se abbia anche pieni poteri decisionali. Il Sinodo dei Vescovi € una forma di co-
governo della Chiesa universale? O serve soprattutto a vivere la collegialita, la collegialita effettiva ed affettiva
fra i vescovi cum et sub Petro? Si € discusso anche molto sul metodo del Sinodo. Si sono criticati spesso aspetti
del metodo di lavoro, e qualcosa, nel corso degli anni si € imparato dall’esperienza ed & stato migliorato.
Guardiamo con gratitudine ai rinnovamenti di metodo sotto Papa Benedetto XVI e Papa Francesco.

Molto si € scritto, di importante e di valido, circa i fondamenti giuridico-canonici ed ecclesiologici del Sinodo.
Penso soprattutto alla lectio magistralis del 1983 dell'allora Cardinale Joseph Ratzinger sugli “Scopi e metodi del
Sinodo dei Vescovi”.4 Con la sua solita chiarezza, egli si & espresso qui sulla collocazione giuridica e teologica
del Sinodo dei Vescovi nell'insieme della Chiesa. Le sue spiegazioni non hanno perso di valore.

Gia allora, quando l'istituzione del Sinodo dei Vescovi non aveva ancora 20 anni, si ponevano soprattutto due
domande, rimaste finora attuali, che il Cardinale Ratzinger nella sua relazione formuld nel modo seguente: “Va
discusso se I'attuale figura giuridica del Sinodo corrisponde perfettamente al suo scopo, che viene delineato...
nell’ambito di una certa realta teologica esistente nel Concilio Vaticano Il, vale a dire all'interno del rapporto tra
missione del Successore di S. Pietro e la responsabilita comune di tutto il collegio del Vescovi, al quale, con e
sotto Pietro, & stata affidata la cura della Chiesa universale”. La prima domanda € dunque questa: il Sinodo dei
Vescovi, promuove in modo adeguato la collegialita vescovile, cum et sub Petro, nella responsabilita per la
Chiesa?

Il Cardinale Ratzinger formulo la seconda domanda nel modo seguente: “Dobbiamo anche indagare se i metodi
finora adottati sono veramente adeguati allo scopo del Sinodo.”5

Cominciamo dalla seconda domanda. La questione del metodo accompagna il cammino del Sinodo fin dal
principio. Cosi il Santo Papa Giovanni Paolo Il disse, a conclusione della VI Assemblea Generale del Sinodo dei
Vescovi, il 29 ottobre 1983: “Forse questo strumento potra esser ancora migliorato. Forse la collegiale
responsabilita pastorale pud esprimersi nel Sinodo ancor piu pienamente.”

E Papa Francesco: “Trascorsi quasi cinquant’anni dall’istituzione del Sinodo dei Vescovi, avendo anch’io
perscrutato i segni dei tempi e nella consapevolezza che per I'esercizio del mio Ministero Petrino serve, quanto
mai, ravvivare ancor di piu lo stretto legame con tutti i Pastori della Chiesa, desidero valorizzare questa preziosa
eredita conciliare.”6

Synodos significa “cammino insieme”. Sinodalita significa “essere insieme in cammino”. Chi € insieme in
cammino, ha bisogno di una méta chiara e di una buona via verso tale méta. Metodo viene da methodos: “Via



6

verso qualcosa”. Il methodos & del tutto decisivo, se si vuole che il syn-odos abbia un buon esito. | dibattiti sul
metodo del Sinodo non sono questioni secondarie di carattere organizzativo. Essi contribuiscono in modo molto
decisivo a che il syn-odos conduca al fine.

Quest'inseparabile comunione e relazione intrinseca di synodos e methodos & gia chiara agli inizi dell'istituzione
del Sinodo dei Vescovi, nelle parole con cui il Beato Papa Paolo VI lo fondo: “Scrutando attentamente i segni dei
tempi, cerchiamo di adattare le vie ed i metodi... alle accresciute necessita dei nostri giorni ed alle mutate
condizioni della societa.”7

Il Concilio di Gerusalemme: modello per il metodo del Sinodo

Per considerare questa relazione intrinseca di synodos e methodos propongo di rivolgere lo sguardo al “Sinodo
d’origine”, al modello originario dei sinodi, il cosiddetto “Concilio degli Apostoli” di Gerusalemme. Anche se mi &
chiaro che il Concilio di Gerusalemme non sia stato né un concilio né un sinodo nel senso piu tardo dei termini,
vale tuttavia la pena ritornare costantemente a questo inizio. Mi sembra, infatti, che proprio il metodo allora
applicato sia indicativo per il cammino ulteriore del Sinodo dei Vescovi. E possiamo a posteriori certamente
affermare: questo primo sinodo ebbe una tale importanza, che ancora oggi viviamo dai suoi frutti.

Comincio tutto con un drammatico conflitto: “Ora alcuni, venuti dalla Giudea, insegnavano ai fratelli questa
dottrina: "Se non vi fate circoncidere secondo l'uso di Mosé, non potete esser salvi” (At 15,1). Non si trattava di
una cosa da poco conto. Era in gioco il tutto del cammino cristiano. Non solo la dottrina, ma la vita. Non
meraviglia che la questione suscitasse una grande discussione: “Poiché Paolo e Barnaba dissentivano e
discutevano animatamente contro costoro, fu stabilito che Paolo e Barnaba e alcuni altri di loro salissero a
Gerusalemme dagli apostoli e dagli anziani per tale questione” (At 15,2). Non stupisce dunque, che anche a
Gerusalemme “sorse una grande discussione” (At 15,7). Infatti, non appena si riunirono, “si alzarono alcuni della
setta dei farisei, che erano diventati credenti, affermando: & necessario circonciderli e ordinare loro di osservare
la legge di Mose” (At 15,5).

Il conflitto circa il cammino dei pagani convertiti al cristianesimo mostra qualcosa di molto importante: tale
conflitto venne espresso, lo si chiamo chiaramente per nome e se ne discusse apertamente. Questa parresia mi
ricorda due frasi che Papa Francesco rivolse a noi Padri Sinodali I'ottobre scorso, all'inizio e alla fine
dell’assemblea straordinaria del Sinodo: “Una condizione generale di base & questa: parlare chiaro. Nessuno
dica: ‘questo non si pud dire; pensera di me cosi o cosi...” Bisogna dire tutto cid che si sente con parresia .... E,
al tempo stesso, si deve ascoltare con umilta e accogliere con cuore aperto quello che dicono i fratelli. Con
questi due atteggiamenti si esercita la sinodalita. Per questo vi domando, per favore, questi atteggiamenti nel
Signore: parlare con parresia e ascoltare con umilta”.

Con questi due atteggiamenti si pud arrivare anche ad “animate discussioni”. Cosi avvenne al “Concilio di
Gerusalemme”. E cosi € stato anche per il Sinodo dello scorso ottobre. Nel suo discorso di chiusura, il 18
ottobre 2014, Papa Francesco si € riferito anche espressamente a queste discussioni cariche di tensioni:

“Personalmente mi sarei molto preoccupato e rattristato se non ci fossero state queste tentazioni (il Papa ne
aveva nominate cinque) e queste animate discussioni: questo movimento degli spiriti, come lo chiamava
SantIgnazio (EE, 6), se tutti fossero stati d’accordo o taciturni in una falsa e quietista pace. Invece ho visto e ho
ascoltato — con gioia e riconoscenza — discorsi e interventi pieni di fede, di zelo pastorale e dottrinale, di
saggezza, di franchezza, di coraggio e di parresia. E ho sentito che & stato messo davanti ai propri occhi il bene
della Chiesa, delle famiglie e la ‘suprema lex’, la ‘salus animarum’ (cf. Can. 1752).”

Papa Francesco ci incoraggia a non temere le discussioni, a viverle come quel “movimento degli spiriti” che fa
maturare il discernimento degli spiriti e prepara i cuori a riconoscere cio che il Signore stesso ci mostra, si,
quello che egli ha gia deciso (cf. At 15,7), quello che pero noi, mediante la preghiera e le fatiche delle nostre
discussioni, dobbiamo riconoscere.

Con cio6 torno di nuovo a considerare il “Sinodo originario”, il “Concilio di Gerusalemme”. lo vedo nel methodos,



7

nel modo, nel come la giovane Chiesa risolse questo drammatico conflitto, 'insegnamento piu importante sul
“‘cammino sinodale” della Chiesa primitiva. Essi non scrissero delle perizie teologiche contro cui poi scrivere e
presentare delle controperizie. Il dibattito teologico & importante e imprescindibile. E normale che il synodos, che
Papa Francesco ha cominciato scegliendo il tema “matrimonio e famiglia”, suscitasse in tutta la Chiesa un
intenso dibattito teologico. In cid vedo un vero guadagno per lo “sviluppo organico” della dottrina della Chiesa.
Come dice il Catechismo della Chiesa Cattolica:

“Grazie all'assistenza dello Spirito Santo, l'intelligenza tanto della realta quanto delle parole del deposito della
fede pu0 progredire nella vita della Chiesa:

- “con la riflessione e lo studio dei credenti, i quali le meditano in cuor loro”; in particolare “la ricerca teologica...
prosegue nella conoscenza profonda della verita rivelata”;

», o«

- “con la profonda intelligenza che [i credenti] provano delle cose spirituali”’; “divina eloquia cum legente crescunt
— le parole divine crescono insieme con chi le legge”;

- “con la predicazione di coloro i quali, con la successione episcopale, hanno ricevuto un carisma certo di verita”
(CCC nr. 94).

Cosi il dibattito teologico degli ultimi mesi € diventato un contributo importante per il cammino sinodale, come
pure I'opera del Vaticano |l non sarebbe pensabile senza il grande lavoro dei teologi nei decenni prima e
durante il Concilio. Che a volte tali dibattiti teologici fossero condotti, come accade ancora oggi, con un certo
accanimento, con inasprimento € non sempre nello spirito del reciproco ascolto e dello sforzo di capire i motivi
dell'altro, fa parte delle classiche tentazioni di cui Papa Francesco parld alla fine dellassemblea straordinaria del
Sinodo.

La Chiesa primitiva ha usato perd un altro metodo per arrivare a una decisione e per risolvere il conflitto. Questo
metodo & certamente importante anche per il dibattito teologico, ma lo € ancora di piu per la riuscita del
cammino sinodale. Ascoltiamo la narrazione dagli Atti degli Apostoli:

“Allora si riunirono gli apostoli e gli anziani per esaminare questo problema. Dopo lunga discussione, Pietro si
alzo e disse: "Fratelli, voi sapete che gia da molto tempo Dio ha fatto una scelta fra voi, perché i pagani
ascoltassero per bocca mia la parola del vangelo e venissero alla fede. E Dio, che conosce i cuori, ha reso
testimonianza in loro favore concedendo anche a loro lo Spirito Santo, come a noi; e non ha fatto nessuna
discriminazione tra noi e loro, purificandone i cuori con la fede. Or dunque, perché continuate a tentare Dio,
imponendo sul collo dei discepoli un giogo che né i nostri padri, né noi siamo stati in grado di portare? Noi
crediamo che per la grazia del Signore Gesu siamo salvati e nello stesso modo anche loro” (At 15, 6-11).

In sintesi: Pietro riferisce quello che Dio stesso ha fatto e in tal modo deciso. || metodo che Pietro usa consiste
nel raccontare le azioni di Dio. Possiamo anche dire: egli riferisce cid che ha sperimentato come agire di Dio. Da
cio egli tira le conseguenze. Non si tratta del risultato di una riflessione teologica, ma di attenta osservazione e
di ascolto dell’agire di Dio.

Come reagisce il “Sinodo”, I'assemblea, al discorso di Pietro? “Tutta I'assemblea tacque” (At 15,12). Essi fanno
proprio cio che Papa Francesco ci aveva pregato di fare nel Sinodo dello scorso anno: Pietro parld con parresia.
E 'assemblea ascoltd “con umilta”. La testimonianza di Pietro non viene subito “messa al vaglio” e criticata
minuziosamente in una grande discussione. La sua parola viene accolta in silenzio e pud cosi essere “meditata
nel cuore” (cf. Lc 2, 19 € 51).

Come € importante questo silenzio e questo ascolto con il cuore! In tale atteggiamento essi sono poi pronti a
ricevere anche la testimonianza di Paolo e di Barnaba: “Tutta I'assemblea tacque e stettero ad ascoltare
Barnaba e Paolo che riferivano quanti miracoli e prodigi Dio aveva compiuto tra i pagani per mezzo loro” (At
15,12).



8

Essi raccontavano! Non spiegavano trattati teologici. Non teorizzavano astrattamente sulla salvezza dei pagani,
ma esponevano quello che avevano “visto e ascoltato" (cf. At 4,20). Cio che Pietro e Giovanni dissero davanti al
Sinedrio vale ancor piu per 'assemblea della Chiesa a Gerusalemme: “Noi non possiamo tacere su quello che
abbiamo visto e ascoltato” (At 4, 20).

Anche la testimonianza di Paolo e di Barnaba viene accolta, in un primo momento, dall’assemblea: non si
discute subito, ma si ascolta e si accoglie nel cuore.

“Quand’essi ebbero finito di parlare, Giacomo aggiunse: Fratelli, ascoltatemi. Simone ha riferito come fin da
principio Dio ha voluto scegliere tra i pagani un popolo per consacrarlo al suo nome” (At 15, 13 seg.). Giacomo
conferma cio che Pietro ha gia detto: Dio stesso € intervenuto e ha deciso la cosa. Come autorita egli ripota le
parole dei Profeti che confermano in anticipo cio che il Signore in quei giorni fa per “scegliere tra i pagani un
popolo per consacrarlo al suo nome” (At 15, 13). Cosi la Scrittura e I'esperienza concordano. L’assemblea,
ascoltandole tutte e due, la Scrittura e I'esperienza, riconosce la via e la volonta di Dio. Si arrivo cosi alla
decisione comune “degli apostoli, degli anziani e di tutta la Chiesa” (At 15,22). |l testo continua: “Abbiamo
deciso, lo Spirito Santo e noi, di non imporvi nessun altro obbligo al di fuori di queste cose necessarie: astenervi
dalle carni offerte agli idoli, dal sangue, dagli animali soffocati e dalla impudicizia’(At 15,28 seg.).

Gli Atti degli Apostoli parlano poi anche della recezione delle decisioni di Gerusalemme: “Quando I'ebbero letta,
si rallegrarono per l'incoraggiamento (paraklései) che infondeva”(At 15,31). Che bello, quando il risultato di un
sinodo incoraggia i fedeli! Non sempre fu accolto, con una tale gioia, I'esito di un sinodo.

Tre conclusioni: missione, testimonianza, discernimento

Chiedo indulgenza per essermi dilungato sul “Concilio d’origine” di Gerusalemme. Da ci0 voglio cercare di
formulare, infine, tre pensieri sul cammino del Sinodo dei Vescovi. L’orientamento alla Sacra Scrittura &
essenziale per il nostro “synodos”, per il nostro cammino comune. Li sintetizzo in tre parole chiave: missione,
testimonianza, discernimento.

1. La finalita pit intima del Sinodo in quanto strumento di applicazione del Vaticano Il puo essere solo /a
missione. “Il Sinodo originario” di Gerusalemme ha reso possibile la dinamica missionaria della Chiesa primitiva,
I’'ha fortemente promossa, portandola a fioritura. La consapevolezza fondamentale che noi tutti, giudei e pagani,
“siamo salvati per la grazia del Signore Gesu” (At 15,11), ha aperto ai pagani la porta della Chiesa.

Il successo dell'istituzione “Sinodo dei Vescovi” si misurera sulla sua capacita di promuovere “la vita della
Chiesa e la sua dinamica missionaria” (EG nr. 32). Il “Sinodo dei Vescovi” pud davvero essere un vettore
trainante per il necessario “passaggio” a tutti i livelli ecclesiali “da una pastorale di semplice conservazione a una
pastorale decisamente missionaria” (EG nr. 15).

Certamente il Sinodo dei Vescovi non € un concilio. Esso deve sostenere il Papa nel suo servizio alla Chiesa e,
insieme con lui, alimentare in chi vi partecipa, “I'entusiasmo per la missione”, cosi caro sia a San Giovanni Paolo
Il (Redemptoris missio, 45), sia a Papa Francesco (EG, 265).

2. Ma come puo, il Sinodo, sostenere il Papa nella comune dinamica missionaria? Anche qui ci puo essere di
aiuto guardare al “Sinodo originario” di Gerusalemme. Da 50 anni si &€ posta ripetutamente la domanda se il
Sinodo debba avere non solo un “voto consultativo” ma anche un “voto deliberativo”. Papa Francesco ha
sempre sottolineato che il Sinodo non & un parlamento, che € di diversa natura.

Il Beato Papa Paolo VI ha istituito il Sinodo dei Vescovi come un nuovo organo consultativo a livello della Chiesa
universale. Certo, i vescovi, in quanto membri del sinodo, rappresentano la loro Chiesa locale, con la loro vita, le
loro gioie e preoccupazioni. Nei loro pastori ¢’é sempre anche, compresente, tutto il popolo di Dio. Ma i vescovi

non sono rappresentanti come i deputati in parlamento. Rappresentanza ha un significato diverso nella struttura
ecclesiale retta dal principio di comunione e conosciuto per fede. La fede perd non puo essere rappresentata ma



solo testimoniata.

E proprio questo accadde allora a Gerusalemme. Gli apostoli hanno dato testimonianza di quello che hanno
visto e ascoltato. Se posso esprimere un desiderio per il futuro cammino del Sinodo dei Vescovi: per favore
orientiamoci al Concilio di Gerusalemme! Parliamo in modo meno astratto e distaccato. Testimoniamoci
reciprocamente quello che il Signore ci mostra e come noi sperimentiamo il suo agire.

Ho avuto modo di partecipare al Sinodo sulla nuova evangelizzazione. Ci sono stati molti interventi interessanti.
Ma pochissimi hanno dato testimonianza di come noi stessi facciamo esperienza della missione e
dell'evangelizzazione. A Gerusalemme Pietro, Paolo e Barnaba hanno parlato di avvenimenti e di esperienze.
Noi restiamo troppo spesso nelle teorie, nei “si potrebbe” e “si dovrebbe”, quasi mai parliamo in maniera
personale delle nostre esperienze di missione. Ma € questo che si aspettano i nostri fedeli!

3. E proprio questo € il punto decisivo: A Gerusalemme la questione non era quella di un voto consultativo o
deliberativo, ma del discernimento della volonta e della via di Dio. Discussioni accese, liti addirittura, e l'intenso
disputare fanno naturalmente parte del cammino sinodale. Gia a Gerusalemme fu cosi. Ma lo scopo dei dibattiti,
lo scopo dei testimoni € il discernimento comune del volere di Dio. Anche quando si vota (come alla fine di ogni
sinodo), non si tratta di lotte di potere, di formazioni di partiti (di cui poi i media con piacere riferiscono), ma di
questo processo di formazione comunionale del giudizio, come lo abbiamo visto a Gerusalemme. L’esito infine,
cosi speriamo, non &€ un compromesso politico su un minimo comune denominatore, bensi questo “valore-
aggiunto”, questo plusvalore che dona lo Spirito Santo, cosi da poter dire, a conclusione: “Abbiamo deciso, lo
Spirito Santo e noi” (At 15, 28).

Concludo: dall'inizio Papa Francesco ha detto che tutte le strutture giuridiche della Chiesa devono fare in modo
di “diventare tutte piu missionarie”, affinché tutti siano aiutati ad assumere un atteggiamento missionario capace
di evitare il “cadere preda di una specie d’introversione ecclesiale” (EG, nr. 27). Allora il Sinodo dei Vescovi, per
il solo fatto di esserci e di continuare il suo cammino di maturazione al servizio dei Successori di Pietro, € una
grazia estremamente preziosa, della quale dobbiamo ringraziare lo Spirito Santo che ha suggerito al Beato Papa
Paolo VI la sua istituzione cinquant’anni orsono.

1Giovanni Paolo Il, Discorso al Consiglio della Segreteria Generale del Sinodo dei Vescovi, 30 aprile 1983

2 Cf. Christoph Schénborn, Die Christusikone, 4 ed., Wien 1998, trad. it. L’icona di Cristo, San Paolo ed. 2003

3 Ibidem.

4 Cardinale Joseph Ratzinger sugli “Scopi e metodi del Sinodo dei Vescovi”, in Jozef Tomko (ed.), I/l Sinodo dei
Vescovi. Natura, metodo, prospettive, Citta del Vaticano 1985, 45-58.

5 Loc. cit,. p. 45.

6 Lettera al Card. Baldisseri, 1 aprile 2014.

7 Lettera Apostolica sollicitudo.

Testo in lingua tedesca

Heiliger Vater! Liebe Briider und Schwestern im Herrn!



10

Inzwischen sind zwei Drittel der diesjahrigen Sitzung der Synode vorbei. Es fiigt sich schén, dass wir heute
innehalten kénnen, um Gott zu danken fir die Schaffung der Bischofssynode durch den Seligen Papst Paul VI.
vor 50 Jahren, zu Beginn der letzten Sitzungsperiode des Konzils, mit dem Apostolischen Schreiben Motu
Proprio ,Apostolica sollicitudo” Gber die Errichtung der Bischofssynode fiir die ganze Kirche vom 15. September
1965.

Das grol3e, weltweite Interesse, das die laufende Synode ausgeldst hat, zeigt nicht nur, wie intensiv das Thema
Ehe und Familie viele Menschen bewegt, weit iber den Raum der Katholischen Kirche hinaus. Es zeigt auch,
wie lebendig die Institution der Bischofssynode auch nach flinfzig Jahren ist, von der der heilige Papst Johannes
Paul ll. sagen konnte, sie sei ,hervorgesprossen aus dem fruchtbaren Boden des Il. Vatikanischen Konzils“.1

Bischofssynode und Konzil sind untrennbar verbunden. Fiinfzig Jahre nach dem Ende des Konzils kann noch
Uberzeugter gesagt werden, was Papst Johannes Paul Il schon 1983 feststellte: ,Die Bischofssynode hat in
bemerkenswerter Weise die Einbindung der Lehre und ihre Orientierung an den Glaubenswahrheiten und
Pastoralen Vorgaben des Zweiten Vatikanischen Konzils im Leben der ganzen universalen Kirche beigetragen.”
Diese Aktualisierung ist noch im Gange, wie es meistens nach einem Konzil der Fall ist.

Tatsachlich gab es nach jedem grof3en Konzil in der langen Geschichte der Kirche die Phase der Rezeption, der
Interpretation und der Umsetzung der Lehren und Bestimmungen des Konzils. Denken wir nur daran, wie lange
es gedauert hat, bis das erste Okumenische Konzil, das von Nicea (325), voll im Denken, Lehren und in der
Praxis der Kirche umgesetzt war. In gewisser Weise kann man sagen, dass dieser Prozess bis zum Zweiten
Konzil von Nicea, also bis 787, bis zum Abschluss des Zyklus der sieben ersten groRen 6kumenischen Konzilien
gedauert hat.2 Denn erst mit dem Zweiten Konzil von Nicea (liber die heiligen Bilder und ihre Berechtigung) war
das Christusgeheimnis in seinen wesentlichen Dimensionen ausgeleuchtet. Dazu waren immerhin 450 Jahre
notwendig!

Oder denken wir an das Trienter Konzil, das groRe Reformkonzil in der Krise der Reformation. An manchen
Orten hat es bis zu 200 Jahre gedauert, bis die Reformen von Trient wirklich umgesetzt wurden. In der
Erzdi6ézese Wien wurde erst 200 Jahre nach dem Ende des Konzils die Reform der Priesterziehung umgesetzt
und ein Priesterseminar gegriindet (1758). Wien hatte eben keinen hl. Karl Borromaus, um die vom Konzil
gewlnschten Reformen gleich umzusetzen!

In den vergangenen fiinfzig Jahren war die Bischofssynode sicher eines der privilegierten Instrumente zur
Umsetzung des Zweiten Vatikanums. Papst Johannes Paul Il. konnte 1983 sagen: ,Der synodale Schlussel fur
die Lektiire der Konzilstexte wurde gleichsam zu einem Ort der Interpretation, der Anwendung und der
Weiterentwicklung des Zweiten Vatikanums. Schon die lange Liste der Themen, die in den verschiedenen
Synoden behandelt wurden, zeigt die Bedeutung der Sitzungen fir die Kirche und fir die Umsetzung der
Reformen, die das Konzil wollte“ (ebd.).

Die Bischofssynode als privilegierter Ort der Konzilsinterpretation

Gewiss, die Bischofssynode ist nur einer der Orte der Interpretation und der Umsetzung der vom Konzil
gewollten Reformen. Die ganze reiche Vielfalt der Lebensaulierungen der Kirche tragt zu der vom Konzil
gewtinschten Erneuerung bei. Die Bischofssynode ist ein privilegierter Ort der Konzilsinterpretation.

In den flinfzig Jahren ihres Bestehens hat es auch nie an Kritik gefehlt betreffend die Bischofssynode und ihre
Effizienz. Ich brauche hier nicht die diversen Kritikpunkte nennen, die immer wieder vorgebracht wurden. So war
und ist ein Thema, das haufig besprochen wurde, die Frage der Autoritat der Bischofssynode, ob sie ein
beratendes Organ ist, das den Dienst des Petrusamtes unterstitzt, oder ob sie auch Entscheidungsvollmacht
hat. Ist die Bischofssynode eine Form der Mitregierung der Universalkirche? Oder dient sie vor allem, die
Kollegialitat zu pflegen, die effektive und die affektive Kollegialitat unter den Bischéfen cum et sub Petro? Viel
wurde auch Uber die Methode der Bischofssynode debattiert. Immer wieder wurden Aspekte der Arbeitsmethode
kritisiert, und manches auch im Lauf der Jahre aus den Erfahrungen gelernt und verbessert. Dankbar sehen wir
die Erneuerungen der Methoden unter Papst Benedikt XVI. und Papst Franziskus.



11

Was soll die Bischofssynode? Was ist ihr Sinn? Ihr Ziel? Was sind ihre theologischen Grundlagen? Uber die
kirchenrechtlichen und vor allem die ekklesiologischen Grundlagen der Bischofssynode ist viel Wichtiges und
Gultiges geschrieben worden. Ich denke vor allem an die lectio magistralis des damaligen Kardinals Joseph
Ratzinger, Uber ,Ziele und Methoden der Bischofssynode®.3 In seiner gewohnten Klarheit hat er sich hier zur
rechtlichen und theologischen Einordnung der Bischofssynode im Ganzen der Kirche geaduliert. Seine
Ausflihrungen haben nichts an Giltigkeit eingebuiit. (Ich werde auf zwei wichtige Ergebnisse seiner
Darlegungen noch zurtickkommen).

Schon damals, als die Institution der Bischofssynode noch keine zwanzig Jahre alt war, bewegten vor allem
zwei Fragen, die bis heute aktuell geblieben sind, und die Kardinal Ratzinger in seinem Vortrag wie folgt
formuliert hat: ,Es steht zur Diskussion, ob die aktuelle rechtliche Gestalt der Synode fir deren Zweck perfekt
geeignet ist, der im Umfeld einer bestimmten theologischen Wirklichkeit, die sich im Zweiten Vatikanischen
Konzil findet, dargestellt ist: ... namlich innerhalb des Verhaltnisses der Sendung des Nachfolgers des Heiligen
Petrus und der gemeinsamen Verantwortung des gesamten Bischofskollegiums, dem — mit und unter Petrus —
die Sorge fir die Weltkirche anvertraut ist.“ Die erste Frage also lautet: Dient die Bischofssynode in
angemessener Weise der bischoflichen Kollegialitat cum Petro et sub Petro in der Verantwortung fir die Kirche?

Die 2. Frage formulierte Kardinal Ratzinger wie folgt: ,Wir missen auch priifen, ob die bisher verwendeten
Methoden fiir den Zweck der Synode wirklich geeignet sind.“4

Die Frage der Methode bewegt den Weg der Bischofssynode von Anfang an. So sagte der hl. Papst Johannes
Paul Il am Schluss der sechsten Generalversammlung der Bischofssynode am 29. Oktober 1983:
.Moglicherweise kann dieses Instrument noch verbessert und die kollegiale pastorale Verantwortung in einer
Synode noch vollkommener zum Ausdruck gebracht werden.*

Und Papst Franziskus: ,Beinahe 50 Jahre sind seit der Einfihrung der Institution der Bischofssynode
vergangen, ich habe selber die Zeichen der Zeit geprft und ich bin mir bewusst, dass es notwendig ist, um mein
Petrusamt ausiiben zu kénnen, mehr denn je die direkte Verbindung mit allen Hirten der Kirche noch mehr zu
beleben, es drangt mich sehr, dieses wertvolle Erbe des Konzils wieder zu wirdigen.“5

Synodos heildt ,gemeinsamer Weg"“. Synodalitét heil’t ,gemeinsam auf dem Weg sein®. Wer gemeinsam auf
dem Weg ist, braucht ein klares Ziel. Methode kommt von Methodos: ,\Weg zu etwas hin®. Soll der Syn-odos
gelingen, ist der meth-odos ganz entscheidend. Die Debatten tber die Methode der Synode sind keine

nebenséchlichen Fragen der Organisation. Sie bestimmen sehr pragend mit, ob der Syn-odos zum Ziel fuhrt.

Dieses untrennbare Miteinander und Ineinander von synodos und methodos steht bereits klar am Anfang der
Institution der Bischofssynode, in den Worten, mit denen der selige Papst Paul VI. die Bischofssynode
eingesetzt hat: ,Die apostolische Sorge, in der Wir, die Zeichen der Zeit aufmerksam durchforschend, die Wege
und Methoden des geistlichen Apostolates den wachsenden Notwendigkeiten unserer Tage sowie den
veranderten Verhaltnissen der Gesellschaft anzupassen suchen, drangt Uns dazu, Unsere Verbindung mit den
Bischofen, ,die der Heilige Geist dazu bestimmt hat ..., die Kirche Gottes zu leiten‘ (Apg 20,28), mit noch
engeren Banden zu bestarken.“6.

Das Apostelkonzil - Modell fiir die synodale Methode

Um dieses Ineinander von synodos und methodos zu bedenken, schlage ich vor, auf die ,Ursynode®, das
Urmodell der Synode zu blicken, auf das sogenannte ,Apostelkonzil“ von Jerusalem. Mir scheint namlich gerade
die Methode, die damals angewandt wurde, fiir den weiteren Weg der Bischofssynode wegweisend zu sein. Und
wir kbénnen durchaus im Ruiickblick sagen: diese erste Synode war so erfolgreich, dass wir heute noch von ihren
Frichten leben.

Alles begann mit einem dramatischen Konflikt: ,Es kamen einige Leute von Judda herab und lehrten die Brider:
Wenn ihr euch nicht nach dem Brauch des Mose beschneiden lasst, kdnnt ihr nicht gerettet werden® (Apg 15,1).
Das war keine harmlose Sache. Es ging um Heil oder Unheil. Es ging ums Ganze des christlichen Weges. Nicht



12

nur um die Lehre, sondern ums Leben. Kein Wunder, dass die Frage gro3en Streit ausléste: ,Nach grolier
Aufregung und heftigen Auseinandersetzungen zwischen ihnen und Paulus und Barnabas beschloss man,
Paulus und Barnabas und einige andere von ihnen sollten wegen dieser Streitfrage zu den Aposteln und
Altesten nach Jerusalem hinaufgehen® (Apg 15,2). Es ist daher nicht verwunderlich, dass dann auch in
Jerusalem ,ein heftiger Streit entstand” (Apg 15,7). Denn als sie alle beisammen waren, ,erhoben sich einige
aus dem Kreis der Pharisaer, die glaubig geworden waren, und sagten: Man muss sie beschneiden und von
ihnen fordern, am Gesetz des Mose festzuhalten® (Apg 15,5).

Der Konflikt um den Weg der Heidenchristen zeigt etwas ganz Wichtiges: Er wurde ausgesprochen. Er wurde
offen benannt und offen ausgetragen. Diese Parrhesia erinnert mich an zwei Worte von Papst Franziskus, die er
am Anfang und am Ende der aul3erordentlichen Synodensitzung vom vergangenen Oktober den Synodalen
sagte: ,Eine Grundbedingung dafir ist es, offen zu sprechen. Keiner soll sagen: ,Das kann man nicht sagen,
sonst kénnte man ja schlecht tGiber mich denken...* Alles, was sich jemand zu sagen gedrangt fihlt, darf mit
Parrhesia [Freimut] ausgesprochen werden. Nach dem letzten Konsistorium (Februar 2014), bei dem (ber die
Familie gesprochen wurde, hat mir ein Kardinal geschrieben: ,Schade, dass einige Kardinale aus Respekt vor
dem Papst nicht den Mut gehabt haben, gewisse Dinge zu sagen, weil sie meinten, dass der Papst vielleicht
anders denken kénnte.’ Das ist nicht in Ordnung, das ist keine Synodalitat, weil man alles sagen soll, wozu man
sich im Herrn zu sprechen gedrangt fiihlt: ohne menschliche Riicksichten, ohne Furcht! Und zugleich soll man in
Demut zuhéren und offenen Herzens annehmen, was die Brider sagen. Mit diesen beiden Geisteshaltungen
Uben wir die Synodalitat aus.”.

Mit diesen beiden Haltungen kann es auch zu ,heftigen Auseinandersetzungen® kommen. So war es beim
»Konzil von Jerusalem*, dem Apostelkonzil. So war es auch bei der Synode im vergangenen Oktober. In seiner
Schlussansprache am 18. Oktober 2014 ist Papst Franziskus auch ausdricklich auf diese durchaus
spannungsgeladenen Diskussionen eingegangen:

»Ich personlich ware sehr besorgt und betriibt, hatte es diese Versuchungen [der Papst hatte finf solche
Versuchungen genannt] und diese emotionalen Diskussionen nicht gegeben; das sind Bewegungen des
Geistes, wie sie der Heilige Ignatius nennt. Wir hatten alle einverstanden oder schweigsam in einem falschen
und ruhigen Frieden bleiben kénnen. Stattdessen habe ich mit Dank und Freude Beitrdge und Diskussionen
gehort, die voller Glauben sind, voller Einsatz fur Pastoral und Lehre, voller Weisheit, Offenheit, Mut und
Parrhesia (Freiheit des Wortes). Und ich habe wahrgenommen, dass uns das Wohl der Kirche, der Familien und
das ,héchste Gesetz' (suprema lex), das ,Heil der Seelen’ (salus animarum), vor Augen stand® (cf. CIC Can.
1752).

Papst Franziskus ermutigt uns, die Auseinandersetzungen nicht zu fiirchten, sie als dieses ,movimento degli
spiriti“ zu leben, als die treibende Kraft, die die Unterscheidung der Geister reifen lasst und die Herzen bereitet,
das zu erkennen, was der Herr selber uns sagt, ja was er schon entschieden hat (vgl. Apg 15,7), was wir aber
noch durch Gebet und durch die Mihen unserer Auseinandersetzung erkennen missen.

Damit wende ich mich wieder der ,,Ursynode®, dem ,Jerusalemer Konzil zu. Die wichtigste Lehre Giber den
»Synodalen Weg"“ der Urkirche sehe ich im methodos, in der Art und Weise, wie die junge Kirche diesen
dramatischen Konflikt geldst hat. Sie haben nicht theologische Gutachten geschrieben, gegen die dann
theologische Gegengutachten verfasst und vorgelegt wirden. Die theologische Debatte ist wichtig und
unerlasslich. Es gehért zum synodos, den Papst Franziskus begonnen hat, indem er das Thema ,Ehe und
Familie“ gewahlt hat, dass eine intensive theologische Debatte in der ganzen Kirche ausgeldst wurde. Ich sehe
darin einen echten Gewinn fiir die ,organische Entwicklung® der Lehre der Kirche. So heil}t es im Katechismus
der Katholischen Kirche:

,Dank des Beistands des Heiligen Geistes kann das Verstandnis der Wirklichkeiten wie auch der
Formulierungen des Glaubenserbes im Leben der Kirche wachsen:

- ,aufgrund des Nachsinnens und des Studiums der Glaubigen, die sie in ihrem Herzen erwégen’ (DV 8);
insbesondere ,die theologische Forschung soll sich ... um eine tiefe Erkenntnis der geoffenbarten Wahrheit



13
bemihen’ (GS 62,7);

- ,aufgrund der inneren Einsicht in die geistlichen Dinge, die sie erfahren’ (DV 8); ,die géttlichen Worte wachsen
mit den Lesenden’ (Gregor d. Gr., hom. Ez. 1,7,8);

- ,aufgrund der Verklindigung derer, die mit der Nachfolge im Bischofsamt die sichere Gnadengabe der Wahrheit
empfangen haben‘ (DV 8)* (KKK 94).

So ist die theologische Debatte der letzten Monate ein wichtiger Beitrag zum Weg der Synode, wie ja auch das
Werk des Zweiten Vatikanums nicht denkbar gewesen ware, ohne die grolRe Arbeit der Theologen in den
Jahrzehnten vor dem Konzil und wahrend des Konzils. Dass diese theologischen Debatten bisweilen auch mit
einiger Verbissenheit, ja Verbitterung und nicht immer im Geist des aufeinander-Hérens und des sich-
Bemdihens, den anderen in seinen Anliegen zu verstehen gefiihrt wurden und auch heute noch werden, gehort
zu den klassischen Versuchungen, von denen Papst Franziskus am Schluss der auRerordentlichen Sitzung der
Synode gesprochen hat.

Die Urkirche hat aber eine andere Methode verwendet, um zu einer Entscheidung zu finden, um den Konflikt zu
I6sen. Diese Methode ist sicher auch fiir die theologische Debatte wichtig. Sie ist es noch mehr fir das Gelingen
des Synodalen Weges. Horen wir den Bericht der Apostelgeschichte:

,Die Apostel und die Altesten traten zusammen, um die Frage zu prifen. Als ein heftiger Streit entstand, erhob
sich Petrus und sagte zu ihnen: Briider, wie ihr wisst, hat Gott schon langst hier bei euch die Entscheidung
getroffen, dass die Heiden durch meinen Mund das Wort des Evangeliums héren und zum Glauben gelangen
sollen. Und Gott, der die Herzen kennt, bestétigte dies, indem er ihnen ebenso wie uns den Heiligen Geist gab.
Er machte keinerlei Unterschied zwischen uns und ihnen; denn er hat ihre Herzen durch den Glauben gereinigt.
Warum stellt ihr also jetzt Gott auf die Probe und legt den Jiingern ein Joch auf den Nacken, das weder unsere
Vater noch wir tragen konnten? Wir glauben im Gegenteil, durch die Gnade Jesu, des Herrn, gerettet zu werden,
auf die gleiche Weise wie jene.” (Apg 15, 6-11)

Kurz gesagt: Petrus berichtet, was Gott selber getan und damit entschieden hat: Die Methode, die Petrus
verwendet, ist das Erzahlen der Taten Gottes. Wir kénnen auch sagen: er berichtet, was er als Wirken Gottes
erfahren hat. Daraus zieht er die Folgerungen. Sie sind nicht das Ergebnis theologischer Reflexionen, sondern
aufmerksames Hinschauen und Hinhdéren auf Gottes Wirken.

Wie reagiert die ,Synode®, die Versammlung, auf die Rede des Petrus? ,Da schwieg die ganze Versammlung”
(Apg 15,12). Sie tun genau das, was Papst Franziskus uns in der Synode des vergangenen Jahres zu tun
gebeten hatte: Petrus sprach mit Parrhesia. Und die Versammlung hérte zu ,in Demut®. Das Zeugnis des Petrus
wird nicht gleich in einer groRen Debatte ,zerpflickt® und kritisiert. Sein Wort wird mit Schweigen aufgenommen,
und kann somit ,im Herzen erwogen® werden (vgl. Lk 2,19.51). Wie wichtig ist dieses Schweigen und mit dem
Herzen Horen! In dieser Haltung sind sie dann auch bereit, das Zeugnis von Paulus und Barnabas zu
empfangen: ,Da schwieg die ganze Versammlung. Und sie hérten Paulus und Barnabas zu, wie sie erzahlten,
welch grofRe Zeichen und Wunder Gott durch sie unter den Heiden getan hatte® (Apg 15,12).

Sie erzahlten! Sie gaben keine theologische Abhandlung. Sie haben nicht abstrakt theoretisiert tiber das Heil der
Heiden, sondern sie legten dar, was sie ,gesehen und gehort* haben (vgl. Apg 4,20). Was Petrus und Johannes
vor dem Hohen Rat sagten, gilt umso mehr fiir die Versammlung der Kirche in Jerusalem: ,Wir kénnen
unmdglich schweigen Uber das, was wir gesehen und gehort haben® (Apg 4,20).

Auch das Zeugnis von Paulus und Barnabas lasst die Gemeinde zuerst einmal stehen: Es wird nicht gleich
diskutiert, sondern gehért und im Herzen aufgenommen. ,Als sie geendet hatten, nahm Jakobus das Wort und
sagte: Brider, hort mich an! Simon hat berichtet, dass Gott selbst zuerst eingegriffen hat, um aus den Heiden
ein Volk fir seinen Namen zu gewinnen® (Apg 15,13f). Jakobus bestatigt, was bereits Petrus gesagt hat: Gott
selber hat eingegriffen und die Sache entscheiden.



14

Als Autoritat fihrt Jakobus Worte aus den Propheten an, die im Voraus bestatigen, was der Herr in diesen
Tagen tut, ,um aus den Heiden ein Volk fir seinen Namen zu gewinnen® (Apg 15,14). So stimmen Schrift und
Erfahrung tberein. Im Horen auf beide, die Schrift und die Erfahrung, erkennt die Versammlung den Weg und
den Willen Gottes. So kommt es zum gemeinsamen Beschluss ,der Apostel und der Altesten zusammen mit der
ganzen Gemeinde“ (Apg 15,22). Im Schreiben heil’t es dann: ,Der Heilige Geist und wir haben beschlossen,
euch keine weiteren Lasten aufzuerlegen als diese notwendigen Ginge: Goétzenopferfleisch, Blut, Ersticktes und
Unzucht zu meiden® (Apg 15,28f).

Die Apostelgeschichte berichtet nun auch von der Rezeption der Beschlisse von Jerusalem: ,Die Brider lasen
den Brief und freuten sich Uber die Ermutigung (paraklései)” (Apg 15,31). Schén, wenn das Ergebnis einer
Synode die Glaubigen ermutigt! Nicht immer wurde das, was schlie8lich aus einer Synode hervorging, mit
solcher Freude aufgenommen.

Die Schlussfolgerungen: Mission, Zeugnis, Unterscheidung

Ich bitte um Nachsicht, dass ich mich langer bei der Jerusalemer ,Ursynode” aufgehalten habe. Ich will
versuchen, zum Schluss daraus drei Gedanken Uber den Weg der Bischofssynode zu formulieren. Die
Orientierung an der Heiligen Schrift ist ja wesentlich fir unseren ,Synodos®, unseren gemeinsamen Weg. Ich
fasse sie in drei Stichworte zusammen: Mission, Zeugnis, Unterscheidung.

1. Das innerste Ziel der Synode als Instrument der Umsetzung des Il. Vatikanums kann nur die Mission sein. Die
,Ursynode® von Jerusalem hat die missionarische Dynamik der Urkirche ermdglicht, geférdert, ja gewaltig zum
Bllihen gebracht. Die fundamentale Erkenntnis, dass wir alle, Juden und Heiden, ,durch die Gnade Jesu, des
Herrn, gerettet wurden® (Apg 15,11), hat den Heiden das Tor zur Kirche geoffnet.

Der Erfolg der Institution ,Bischofssynode® wird vor allem daran zu messen sein, ob sie ,das Leben der Kirche
und seinen missionarischen Geist* (EG n.32) férdert. Die Bischofssynode kann einen fruchtbaren Anstol? geben
fir den anstehenden Ubergang von einer ,einfach erhaltenden Seelsorge® zu einer ,explizit missionarischen
Seelsorge” auf allen Ebenen der Kirche* (EG n.15). Gewiss, die Bischofssynode ist kein Konzil. Sie soll dem
Papst bei seinem Dienst fir die Kirche unterstiitzen und gemeinsam mit ihm in der ,Begeisterung fir die
Mission“ férdern, betonten sowohl der hl. Papst Johannes Paul Il. (Redemptoris missio, 45), als auch Papst
Franziskus (EG, 265).

2. Wie aber kann die Bischofssynode den Papst unterstitzen in der gemeinsamen missionarischen Dynamik?
Auch hier kann uns der Blick auf die ,Ursynode“ von Jerusalem helfen. Seit fiinfzig Jahren wurde immer wieder
die Frage gestellt, ob die Synode nicht nur ein ,voto consultativo® (beratende Stimme) haben sollte, sondern
auch ein ,voto deliberativo® (entscheidende Stimme). Papst Franziskus hat immer wieder betont, die Synode sei
kein Parlament. Sie sei anderer Natur.

Der selige Papst Paul VI. hat die Bischofssynode als ein neues beratendes Organ auf der Ebene der ganzen
Weltkirche eingesetzt. Gewiss, die Bischoéfe als Mitglieder der Synode, reprasentieren ihre Ortskirchen, deren
Leben, deren Freuden und Sorgen. In den Hirten ist immer auch das ganze Volk Gottes gegenwartig. Aber die
Bischofe sind nicht Reprasentanten wie die Abgeordneten im Parlament. Diese Vertretung hat eine wesentlich
andere Bedeutung in der kirchlichen Struktur und ist nach dem Prinzip der Gemeinschaft und des Glaubens
bestimmt. Nun kann aber der Glaube nicht reprasentiert, sondern nur bezeugt werden.

Genau das aber geschah damals in Jerusalem. Die Apostel haben Zeugnis gegeben von dem, was sie gesehen
und gehort haben. Wenn ich einen Wunsch an den zukiinftigen Weg der Bischofssynode auf3ern darf: Bitte
nehmen wir Mal® am Apostelkonzil! Reden wir weniger abstrakt und distanziert. Bezeugen wir einander, was der
Herr uns zeigt und wie wir sein Wirken erfahren.

Ich durfte an der Synode Uber die Neuevangelisierung teilnehmen. Es gab viele interessante Beitradge. Aber
kaum jemand hat davon Zeugnis gegeben, wie wir selber Mission und Evangelisierung erfahren. In Jerusalem
haben Petrus, Paulus, Barnabas von ihren Zeugnissen und Erfahrungen gesprochen. Wir bleiben allzu oft in der



15

Theorie, im ,man sollte“ und ,man misste®, kaum einmal reden wir persénlich von unseren
Missionserfahrungen. Darauf aber warten unsere Glaubigen!

3. Und genau das ist der entscheidende Punkt: In Jerusalem ging es nicht um Beratung oder Entscheidung,
sondern um das Unterscheidende des Willens und Weges Gottes. Natlrlich gehéren heftige Diskussionen, ja
sogar Streit und intensives Ringen zum synodalen Weg. So war es schon in Jerusalem. Aber Ziel der Debatten,
Ziel der Zeugnisse ist das gemeinsame Unterscheiden des Willens Gottes. Auch dort, wo abgestimmt wird (wie
am Ende jeder Synode), geht es nicht um Machtkampfe, Parteibildungen (liber die die Medien dann gerne
berichten), sondern um diesen gemeinschaftlichen Prozess zur Bildung eines Urteils, wie wir es in Jerusalem
gesehen haben. Im Ende kommt, so hoffen wir, nicht ein politischer Kompromiss heraus, auf einem niedrigen
gemeinsamen Nenner, sondern dieser ,Mehr-Wert*, den der Heilige Geist schenkt, sodass es am Schluss
heilen kann: ,Der Heilige Geist und wir haben beschlossen“ (Apg 15,28).

Ich schlieRe: Papst Franziskus hat von Anfang an gesagt, ,die Reform der Strukturen, die fiir die pastorale
Neuausrichtung erforderlich ist, kann nur in diesem Sinn verstanden werden: daflir zu sorgen, dass sie alle
missionarischer werden, dass die gewdhnliche Seelsorge in all ihren Bereichen expansiver und offener ist, dass
sie die in der Seelsorge Tatigen in eine standige Haltung des ,Aufbruchs® versetzt und so die positive Antwort all
derer begunstigt, denen Jesus seine Freundschaft anbietet. Wie Johannes Paul ll. zu den Bischéfen Ozeaniens
sagte, muss ,jede Erneuerung in der Kirche [...] auf Mission abzielen, um nicht in eine Art kirchlicher
Introversion zu verfallen.“7 Die Bischofssynode ist aus diesem Grunde da, um auf diesem Weg die Reifung im
Dienste der Nachfolge Petri und ein liberaus wertvolles Geschenk woflr wir den Heiligen Geist danken missen,
auf den der selige Papst Paul VI hingewiesen hat. Nun ist es flinfzig Jahre her.

[1] Johannes Paul Il., Discorso Consiglio della Segretaria Generale del Sinodo dei Vescovi, 30. April 1983.
2 Vgl. Christoph Schénborn, Die Christusikone. Eine theologische Hinfliihrung, Wien 41998.

3 Kard. Joseph Ratzinger, Scopi e metodi del Sinodo dei Vescovi. In: Josef Tomko (ed.), Il Sinodo dei Vescovi.
Natura — metodo — prospettive, Citta del Vaticano 1985, 45-58; gekirzte deutsche Ausgabe: Fragen zu Struktur
und Aufgaben der Bischofssynode. In: Gesammelte Schriften 8/1, Freiburg/Br. 2010, 556-572.

4 Loc. cit,. p. 45.
5 Papst Franziskus, Lettera al Card. Baldisseri, 1 April 2014
6 Papst Paul VI., Lettera Apostolica sollicitudo, 15. Sept. 1965.

7 Papst Johannes Paul Il., Nachsynodales Apostolisches Schreiben Ecclesia in Oceania. 22. November 2001,
n.19; Papst Franziskus, Evangelii gaudium n.27.

Comunicazioni
EUROPA

Cardinal Vincent Gerard Nichols
Arcivescovo di Westminster, Presidente della Conferenza Episcopale di Inghilterra e Galles

Importance and influence of the Synod of Bishops


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/index_ge.htm

16

in the life and mission of the Church in Europe

Most Holy Father, Your Eminences, your Excellencies, Reverend Fathers, Sisters, Ladies and Gentlemen;
brothers and sisters in Christ.

It is an honour to speak to you about the Synod of Bishops from a European perspective and in relation to the
impact of the Synod of Bishops on Europe. Some of you may well be asking, 'Why is someone from that offshore
island speaking on behalf of this great continent?' For an answer you have to ask His Eminence Cardinal
Baldisseri.

1. Collegialitas Affectiva

| will begin in a very personal manner. | started my seminary formation in 1963. In September of that year, at the
age of 17, | arrived in the Venerable English College, here in Rome, shortly before the Second Session of the
Second Vatican Council. For these meetings of the Council all the bishops of England and Wales resided in the
English College. For a young 17 year old, the sight of so many bishops was a wonder to behold! | had never
seen anything like it. | have become more accustomed to it now! But it was there that | learned my first lesson in
the meaning of Episcopal Collegiality, 'collegialitas affectiva'.

If | remember correctly, during that second session, each morning the bishops came down the College staircase,
one by one, and were collected at the door, individually, and brought by car to St Peter’s Basilica for the day's
proceedings of the Council. It was the prince bishop escorted fittingly to his important task.

By the third and fourth sessions of the Council, however, the scene had changed. Now the bishops came down
the stairs together, walking out of the doors of the College and on into the Piazza Farnese where they all entered
a bus and travelled together for their day’s work. Now they were brothers in the Lord, bound together in the
challenge of a shared task, being fashioned into an affective college in a new spirit flowing through the Church.
The Synod of Bishops, created in 1965, was a key way in which that spirit was to be expressed and
strengthened. Without doubt, it has fashioned strong and enriching relationships between bishops and between
bishops and the Holy Father which would have been unimaginable before the Council.

2. Eurocentrism

My task however is to reflect on the Synod and Europe. In doing so, | ask you to remember that in the course of
the 20th Century, Europe was possibly the most clearly divided of all the continents. Two great wars and a long
period of 'cold war', two powerful atheistic ideologies, had rendered the continent and its people into powerful
warring factions, wars that had cost millions of lives and fashioned inflexible attitudes and stereotypes in the
minds of all. Europe was not only deeply divided but also absorbed within itself.

Slowly, the meetings and the work of the Synod of Bishops have contributed to the dissolving of our Euro-centric
vision not only of the world but also of the Church. Some may speak of it as the internationalisation of the Curia.
But it goes deeper than that.

It has been to do with the profound discovery that the riches of the Church are to be found well beyond its
European heartland and the European-led missionary endeavours of the last century and before. For example,
here in this Aula, | first came to appreciate the perseverance of the missionary endeavour of the Church in
Japan which over a hundred years has born little explicit fruit and yet is continued to this day. The struggles and
heroism of the Church in China have been eloquently expressed here simply by the enforced absence of
Chinese bishops from this hall. The conflicts faced by the Church in parts of Africa and the vitality of the
theological traditions of the Church in South America have all been presented here and shared with us European
bishops. We now appreciate particularly that the 'resourcing' of the life and thought of the Church comes from
many places, thanks be to God.



17

For me, one of the most exhilarating moments was during the 1998 Special Assembly of the Synod for Oceania.
Mass was celebrated in the St Peter’s Basilica to the sound of conch shell horns and enriched processions and
great garlands of flowers evoking the space, beauty and freshness of remote Pacific islands where Christianity
was still in its first generation of disciples. How well | remember the joy of bishops from those islands, some of
whom had travelled for a week in order to arrive in Rome. They had never imagined that such an embrace
awaited them here in Rome. | thank God for the rich variety of Catholic life that the Synods have brought to us
all, dissolving for ever the Europe-centred imaging of the Church which can so inhibit our discussions.

3. Synods of European Bishops

The contribution made to Europe by the institution of the Synod of Bishops is, | suppose, most clearly seen in
the two Special Assemblies for Europe of the Synod of Bishops which have been held, the first in 1991 and the
second in 1999. The memory of these two Synods brings to mind some of the great figures who have held
leading roles here: in 1991 Cardinal Lustiger of Paris, Cardinal Glemp from Krakow, Cardinal VIk from Prague
and Cardinal Ruini as Relator. In their lives they embodied some of the great themes of the Church in Europe:
relations with Judaism in the light of the Holocaust; the battle for hearts and minds of the Church in Poland; the
virtual imprisonment of the Church in Czechoslovakia where for so many years Cardinal Tomasek, Cardinal VIk's
predecessor, had his every move monitored by government observers, both through the windows of his
residence and from within. Yet, he was a rock, or, as was told to a friend of mine, he was held by the people,
living under the hammer of communism, to be, and | quote, 'the father of our nation.'

That first Synod was intended in the mind of Pope St John Paul |l to get the Church breathing with both lungs,
both Catholic and Orthodox, even though the first attempt that was needed was to get West and East to breath
together. | have to say that, from many points of view, this Special Assembly did not fully live up to those
expectations. Suspicions ran too deeply. The language that was used was that of the ‘exchange of gifts', the
East having the gifts of strong tested faith and martyrdom and the West being seen as decadent and affluent.
For some the ‘exchange of gifts’ became a request for financial support in return for the holiness of heroic faith.
The level of self-criticism among us all was not profound. We, from the West, knew something of the challenges
we were facing, of secularism, humanism and a culture of indifference, but were still far from facing its depth.
Some from the East, in 1991, were looking for a return to a past position of social strength, if not dominance.

There was no final document from this Synod. The distance between East and West was greater than had been
realised and the wounds from seventy years of submission to the Soviet Union still hurt too much.

Eight years later the Second European Special Assembly of the Synod contributed to a fine Papal Exhortation,
'Ecclesia in Europa’ (28 June 2003). At this Synod there was much more mutuality. In the West we were learning
about the real depth and radical nature of the challenges we were facing and were beginning to find a focus on
the task of the New Evangelisation, in countries in which socialisation had been accepted as also providing
essential Evangelisation. But culture and Gospel were pulling apart rapidly. And the Churches of the East were
finding that with their new openness what flooded in most powerfully were the materialistic centred philosophies
and cultures of the West, dissolving the religious resolve of many, which for some had been intertwined with
heroic resistance to a foreign occupier. Our problems were finding common ground and our encouragement and
inspiration, one for another, becoming much more mutual. Europe, from the Atlantic to the Urals, as envisaged
by Pope St John Paul I, was becoming more of a reality, but not a Christian or Catholic reality as might have
been hoped.

4. Other expressions of Collegiality in Europe

It would be amiss of me not to include in this reflection the emergence and work of the Council of European
Bishops' Conferences. Although there have been times of tension around the institution it has, without doubt,
continued and complemented the work of the European Synods of Bishops and effectively served the collegiality
enjoyed in this continent. Its Presidents have included some of the great leaders of European Catholic life:
Cardinal Martini, Cardinal Hume, Cardinal VIk and its present President, Cardinal Erdé. The annual meetings of
the Presidents of every Bishops' Conference in Europe, which have taken place every year since 1996, are vital



18

exchanges of the joys and trials in which both common ground and differences of perspectives are now more
easily understood and readily embraced. So too the three great European Ecumenical Assemblies organised by
CCEE have made a significant contribution especially to the faith and enthusiasm of the many young people
who attended them.

In these ways the work of the Synod of Bishops has been carried forward in Europe.
5. Challenges
There are, of course, challenges facing the Synod itself:

*It is difficult to measure the impact of the Post-Synodal documents. Some stand out: Familiaris Consortio;
Christifiledes Laici, Pastores Dabo Vobis, Sacramentum Caritatisand Evangelii Gaudium.Others have had less
impact.

*Relationships with the media, especially in western European countries, are always delicate, as a free,
investigative press and a desire to control the flow of information are always going to clash.

*Patterns of consultation prior to these Synods on the Family have been invigorating but also frustrating, partly
because the questions were fashioned in a manner not conducive to a widespread response and partly because
a public consultation carries with it responsibilities of accountability which we have been asked not to fulfil.

*Also, | must confess, that the methodology of the Synod meeting itself demands much stamina! But despite
shortfalls, the Synod of Bishops is a transforming gift in the Church, with even more potential yet to be realised.

6. The present moment

Now the world has changed. Europe is not what it was even in 1999. Any parish in the Diocese of Westminster,
for example, will have parishioners from 30 or 40 different nations. As we know too well, the migration towards
Europe of peoples from wars, violence and poverty in Arab States and from elsewhere is challenging our
European sense of presence and status in the world. The European Union is facing critical questions and
tensions, especially the temptation to remain a fortress, protecting itself and its material benefits and comforts,
which, of course, have been drawn from the world over. Each country has its own challenges and difficulties.
Europe has its enemies and must act with vigilance. But, and | quote, 'lt is right that we should be silent when
children sleep, but not when they die.'

The last meeting of the Presidents of European Bishops' Conference took place a few weeks ago, in Jerusalem,
in the presence of the Prefect of the Congregation for Bishops. Not only were we able to give encouragement to
our Christian brothers and sisters in the Holy Land, but we could also see some of our common challenges.
Among them, perhaps first among them, were the challenges facing the family today and the strength which the
family brings. We spoke of the cultural tsunami of 'gender theories' sweeping through sections of our societies.
At the same time, we recognised together that the family is the first witness to the faith in society, the first
workshop in the faith and the backbone of every parish, the first tutoring in humanity for every person. Europe
knows clearly now this challenge and the need to find ways of holding before people the full invitation of
marriage in the Lord, its faithfulness, its fruitfulness and its witness. We bishops of Europe, now together, are
ready to play our part in this Synod. We thank God with full hearts for all that we have received in this Aula since
the institution of the Synod of Bishops fifty years ago and all that we are receiving in these days and those still to
come.

Dixi. Gratias.



19
AFRICA

S.E. Mons. Mathieu Madega Lebouakehan,
Vescovo di Mouila, Presidente della Conferenza Episcopale del Gabon

“Benedetto sia Dio,

Padre del Signore nostro Gesu Cristo,

che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale nei ciell,
in Cristo.”(Ef 1,3).

Santo Padre,
Carissimi figli e figlie di Dio,

Con queste parole di San Paolo agli Efesini desideriamo esprimere oggi il nostro gaudio per il giubileo (Ff. Lv
25,10-11) dei 50 anni del Sinodo dei Vescovi. Tutti insieme lodiamo Dio Padre, Creatore del mondo e di quanto
contiene, Lui che ci ha gratificati con il tesoro incommensurabile della fede, grazie al quale diventiamo capaci
di conoscere ed di accettare il Suo grande Amore misericordioso. Cantiamo al Signore Gesu Cristo, Nostro
Redentore. Benediciamo lo Spirito Santo che ci ha rigenerati mediante il Battesimo e ci ha resi figli Dio e della
Chiesa, una, santa, cattolica ed apostolica, nostra Madre.

L’esperienza della cattolicita.

Anni fa, qui a Roma, ad Limina Apostolorum, presso la Sede di Pietro, avevo vissuto la prima esperienza della
cattolicita “incarnata” e visibile della nostra Chiesa, nel Pontificio Collegio Urbano de Propaganda Fide, dove i
formatori e gli studenti ecclesiastici provenivano dall’Africa e Madagascar, dall’America, dall’Asia, dall’Australia,
dall’Europa Centrale e dallEuropa dell’Est, dal Medio-Oriente e dall’Oceania, coi rispettivi riti: caldei, copti, latini,
siro-malabaresi, ecc. Alcuni anni dopo, in Vaticano, avrei avuto la seconda esperienza di cattolicita durante le
Assemblee sinodali. Benché dilatata nel tempo, quest’'ultima esperienza rimane piu pregnante grazie alla
costante presenza del Papa con i Padri sinodali, i Delegati fraterni ed altri partecipanti al Sinodo, alle
Congregazioni generali quotidiane. Questa ultima esperienza & una specie di crescita in qualita e comprensione
della prima esperienza di cattolicita fatta al Collegio Urbano.

Presenza ai Sinodi.

Dal 1994 al 2015 ho partecipato a 7 Assemblee Sinodali: le due prime come adiutore e le cinque
successive come Padre Sinodale.

1°/- Alla | Assemblea Speciale per I'Africa nel 1994(10/04-8/05/).
2°/ - Alla IX Assemblea Generale Ordinaria, sulla Vita Consacrata nel 1994(2-29 ottobre).

3°/- Nell’'anno 2001 alla X Assemblea Generale Ordinaria, sul Vescovo : Servitore del Vangelo di Gesu
Cristo per la speranza del mondo (30 settembre -27 ottobre 2001).

4°/- Nel 2009 alla Il Assemblea Speciale per I'Africa . La Chiesa in Africa a servizio della riconciliazione,
della giustizia e della pace. “Voi siete il sale della terra ... Voi siete la luce del mondo”(Mt 5,13.14) (4-25 ottobre
2009).

5°/- Nel 2012 alla XIIl Assemblea Generale Ordinaria. " La nuova evangelizzazione per la trasmissione
della fede cristiana”, (7-28 OTTOBRE 2012)

6°/- Nel 2014 alla Ill Assemblea Generale Straordinaria. “Le sfide pastorali sulla famiglia nel contesto



20

dell’evangelizzazione” (5-19 ottobre 2014)

7°/- Nel 2015 alla presente XIV Assemblea Generale Ordinaria. “La vocazione e la missione della
famiglia nella Chiesa e nel mondo contemporaneo” (4-25 ottobre 2015).

Il Sinodo dei Vescovi.

Il Sinodo dei Vescovi procede dal Concilio Vaticano Il. Istituendolo con il Motu proprio ‘Apostolica Sollicitudo’
del 15 settembre 1965, il Beato Papa Paolo VI affermava quanto segue : “di Nostra iniziativa e con la Nostra
autorita apostolica erigiamo e costituiamo in questa alma Citta un consiglio permanente di VVescovi per la Chiesa
universale, soggetto direttamente ed immediatamente alla Nostra potesta, che con nome proprio chiamiamo
Sinodo dei Vescovi(Ordo Synodi, p.9). La motivazione del Papa ¢é fra altro per dare a tutti i Vescovi Cattolici “/a
possibilita di prendere parte in maniera piu evidente e piu efficace alla [Sua ] Nostra sollecitudine per la Chiesa
universale” (ivi.). Il testo del Regolamento del Sinodo dei Vescovi, riveduto da Papa Benedetto, il 29 settembre
20086, stipula ancora : “Il Sinodo dei Vescovi é direttamente sottoposto all’autorita del Romano Pontefice, al
quale spetta propriamente” fra altro “decidere sui voti espressi ” (0O.S, Art. 1 § 1. 7° p.27). |l Sinodo dei Vescovi
€ un “Organo collegiale” avendo come fine “la ricerca della verita o del bene della Chiesa’”.

Con il Papa Francesco ribadiamo le parole del Beato Paolo VI, “Padre” del Sinodo dei Vescovi :

“Che cosa é il Sinodo Episcopale? Tutti ormai lo sanno. E una istituzione ecclesiastica, che noi,
interrogando i segni dei tempi, ed ancor pit cercando di interpretare in profondita i disegni divini e la costituzione
della Chiesa cattolica, abbiamo stabilita dopo il Concilio ecumenico Vaticano secondo, per favorire I'unione e la
collaborazione dei Vescovi di tutto il mondo con questa Sede Apostolica, mediante uno studio comune delle
condizioni della Chiesa e la soluzione concorde delle questioni relative alla sua missione. Non é un Concilio, non
e un Congresso, non € un Parlamento, ma un Sinodo...” (Angelus, Domenica 22/09/1974).

Il Papa € l'autorita che, dopo aver valutato e vagliato le conclusioni di un’Assemblea Generale Ordinaria, da alla
Chiesa una Esortazione Apostolica Post-Sinodale, in genere nell’arco di uno anno (Cf. | Sinodi dal 1980 al 1988
e del 2013) oppure dopo due anni (Cf. | Sinodi del 1979, e dal 1990 al 2010).

Tipi di assemblee sinodali.

Il Sinodo dei Vescovi si riunisce in Assemblee Generali Ordinarie, in Assemblee Generali Straordinarie, e in
Assemblee Speciali (Cf. Ordo Synodi Episcoporum. Art.4, p.31). Dal 1965 ad oggi la Chiesa ha celebrato 27
Assemblee Sinodali.

- 1. Assemblea generale ordinaria, se la materia da trattare, per sua natura o per importanza, quanto al
bene della Chiesa universale, sembra richiedere la dottrina, la prudenza e il parere dell'intero Episcopato
cattolico; (Esempio : 'assemblea sinodale in corso). Abbiamo un totale di 14 Assemblee Generali Ordinarie
finora (1967, 1971, 1974, 1980,1983, 1987, 1990,1994, 2001, 2005,2008, 2012, 2015).

- 2. Assemblea generale straordinaria, se la materia da trattare, pur riguardando il bene della Chiesa
universale, esige una rapida definizione; (Esempio : 'assemblea sinodale dello scorso anno). Ci sono state 3
Assemblee Generali straordinarie (1969, 1985, 2014)

- 3. Assemblea speciale, se la materia di grande importanza riguarda il bene della Chiesa, riferito ad una
0 piu regioni particolari (Esempio : una assemblea sinodale per un continente). Questo tipo totalizza 10
Assemblee Speciali (1980, 1991, 1994, 1995, 1997, 1998, 1998, 1999, 2009, 2010,2014).

L’'unita dei Vescovi cum et Sum Petro si € sempre manifestata durante tutti i tipi di assemblea.



21

Alcuni ricordi
A/- La | Assemblea Speciale per I'Africa (10/04-8/05/1994).

Durante la celebrazione della | Assemblea Speciale per I'Africa, come adiutore, ero anche responsabile
dei Padri sinodali ed altri partecipanti al sinodo alloggiati alla Domus Mariae. Grande fu la mia ammirazione nel
vedere da vicino i Sacri Pastori e i fedeli vivere insieme nella semplicita amandosi gli uni gli altri con affetto
fraterno, e quasi gareggiando nello stimarsi a vicenda (Cf Rm 12,10).

Riguardo al Messaggio Finale di quella Assemblea, la prima stesura non fu accettata e tutto il messaggio
fu ripreso. Nell’Aula sinodale alcuni Padri trovano il Messaggio troppo lungo, tuttavia volevano aggiungere
qualche cosa, altri lo dicevano corto, ma volevano toglierne delle parti. La grande gioia era veder I'accordo totale
alla fine. In tutti gli altri Sinodi successivi “il ritornello” si rispettava puntualmente.

Al di la di questi fatterelli, come tutti gli altri Sinodi prima e quelli dopo, I'Assemblea Speciale per I'Africa
ebbe al punto di partenza un periodo storico “veramente turbinoso e pieno di pericoli, ma tanto largamente
aperto ai soffi salutari della grazia divina” (Cf A.S. in O.S., p.7).

Il suo frutto maturo & quello di aver fatto ricordare a tutta la Chiesa uno dei suoi nomi, presente nel Nuovo
Testamento e nella Lumen Gentium, pero spesso dimenticato o trascurato, riproposto alla Chiesa dal Santo
Papa Giovani Paolo Il, in Ecclesia in Africa, ribadito da Benedetto XVI nonché dal Papa Francesco il mercoledi
29 maggio 2013 : “La Chiesa Famiglia di Dio’( Cf. Ef2,19 soprattutto la traduzione liturgica francese ; L.G, 6 ; ).

E il punto culmine dei Sinodi € sempre la manifestazione reale della collegialita tra i membri del collegio
episcopale col Sommo Pontefice e tra di loro, dopo uno scambio fraterno e fruttuoso di notizie ed esperienza,
nell’ascolto reciproco.

B/- La X Assemblea Generale Ordinaria, sul Vescovo : Servitore del Vangelo di Gesu Cristo per la speranza del
mondo.

Durante questa Assemblea ricordo che uno dei due Relatori Generali era S.Em. R. il Sig. Card. Jorge
Mario BERGOGLIO, S.I., Arcivescovo di Buenos Aires (Argentina), ciog il nostro Papa Francesco, qui presente
in mezzo a Noi; e il Segretario Speciale era S.E.R. Mons. Marcello Semeraro, allora Vescovo di Oria, oggi
Vescovo di Albano (ltalia).

“Un ricordo particolare. Durante una Congregazione Generale, un Padre chiese che I'eta dei Vescovi per
andare in pensione fosse abbassato, un altro chiese il contrario. Sua Eminenza Jan Peter SCHOTTE rispose,
visto che uno chiede il contrario dell’altro, lasciamo dunque le cose come stanno. Chi si stanchera presto si
riposera e chi avra ancora forza per lavorare, fara la sua opera.”

Concludendo.

A 50 anni della conclusione del Concilio Vaticano I, I'intuizione del Santo Papa Giovanni XXIIl rimane intatta.
Tutti i suoi successori hanno accompagnato, o0 accompagnano tuttora la Chiesa in questo cammino tanto difficile
quanto soave. Tutti i Sinodi che si succedono, cercano con i temi trattati, di approfondire I'uno o I'altro aspetto
della vita della Chiesa.

Il Sacro Concilio (Sacrosanctum Concilium) Vaticano I, ancorato sulla Parola di Dio (Dei Verbum') ci insegna
che la Chiesa, Luce delle Genti (Lumen gentium), fa sue le gioie e le speranze (Gaudium et spes) degli uomini
nel nostro tempo (Nostrae aetate), nel quale gli “esseri umani divengono sempre piu consapevoli della propria
dignita di persone” (Dignitatis humanae).



22

Percio inviata da Cristo Signore (Christus Dominus) alle genti (Ad gentes) per essere «sacramento universale di
salvezzay, la Chiesa “ben consapevole che l'auspicato rinnovamento di tutta” se stessa [Optatam Totius]
“dipende in gran parte dal ministero sacerdotale animato dallo spirito di Cristo”, afferma I'estrema importanza
dell'educazione (Gravissimum educationis) nella vita dell'uomo : educazione mediante la quale I'ordine dei
presbiteri (Presbyterorum Ordinis ) cerca di “rendere piu intensa l'attivita apostolica (Apostolicam actuositatem)
del popolo di Dio” affinché “il raggiungimento della carita perfetta (Perfectae Caritatis)” come traguardo, possa
fra altro “promuovere il ristabilimento dell'unita [Unitatis redintegratio] fra tutti i cristiani”, con una grande stima
della ricchezza spirituale delle Chiese orientali (Orientalium Ecclesiarium), accogliendo gli strumenti di
comunicazione sociale tra le meravigliose invenzioni tecniche (Inter Mirifica).

Ci auguriamo che prima di intraprendere una nuova via, si possa ripercorrere il tragitto gia fatto, per fare
memoria “del gia accaduto”, celebrare la Risurrezione e protendersi verso la promessa-invito di Cristo. Non a
caso la prima Assemblea Generale Ordinaria dei Sinodo dei Vescovi del 1967 ebbe come tema : “La
preservazione e il rafforzamento della fede cattolica, la sua integrita, il suo vigore, il suo sviluppo, la sua
coerenza dottrinale e storica.

Apriamo i Nostri cuori alle sollecitazioni dello Spirito Santo perché, cum et sub Petro, vale a dire il Papa
Francesco, i Pastori e le pecore possano camminare spediti verso le acque della salvezza.

Gesu, Maria, Giuseppe, pregate per Noi.

AMERICA

Cardinal Ricardo Ezzati Andrello, Sdb,
Arcivescovo di Santiago de Chile (Cile)

Importancia e influencia del Sinodo de los Obispos
en la Iglesia de Latinoameérica y el Caribe

Agradezco al Santo Padre y a la Secretaria General del Sinodo de los Obispos la oportunidad de dirigirme a
esta magna Asamblea de hermanos y hermanas en Cristo.

Por motivos obvios, me referiré Unicamente a la importancia del Sinodo de los Obispos para la Iglesia
Latinoamericana y de EIl Caribe. Pido disculpas por no abarcar la totalidad del continente americano.

1.- El Sinodo es una concretizacion institucional de la communio 'y, por ello, una caracteristica estructural de la
Iglesia, nacida de la igualdad fundamental de todos los fieles quienes, por el sacerdocio bautismal, participan de
la mision y responsabilidad de la Iglesia. Frutos de la communio, son también la colegialidad episcopal y los
sinodos universales y locales. De esa vida sinodal inicial, la Iglesia que peregrina en América Latina y el Caribe,
desde los comienzos de la evangelizacion y frente a siempre nuevos desafios, ha buscado respuestas
comunes. Asi, a lo largo de tres siglos, se llevaron a cabo numerosos Concilios Provinciales y Sinodos locales,
que buscaron hacer frente a su mision evangelizadora. De alli nacieron, por ejemplo, las denominadas Juntas
en Meéxico, y luego, siguiendo las indicaciones del Concilio de Trento, los Concilios Provinciales celebrados en
la ciudad de Lima (1552; 1567 y 1582-83), que abarcaba las didcesis existentes desde Nicaragua hasta Chile.
En la ciudad de México fueron cinco los Concilios celebrados (1555; 1565; 1771y 1896).

En un nuevo escenario, y luego de las guerras de independencia, fue de especial significacion el Concilio
Plenario Latinoamericano, realizado en Roma en 1899. A partir de un trabajo en comunion, frente a una realidad
similar, las iglesias locales ampliaron sus horizontes eclesiales generando una conciencia de comunion no solo
entre los obispos, sino también en toda la Iglesia Latinoamericana lo que, medio siglo mas tarde, daria como
fruto las Conferencias Episcopales de Latinoamérica y el Caribe.



23

2.- La primera Conferencia General del Episcopado Latinoamericano tuvo lugar en Rio de Janeiro en 1955, 10
anos antes del Concilio Vaticano Il y dio origen al Consejo Episcopal Latinoamericano, en una época en que no
habian nacido todavia la mayoria de las Conferencias Episcopales en el Continente, por lo que una de sus
primeras tareas fue precisamente la promocion de la institucion de dichas Conferencias. Fue, sin embargo, la
profunda renovacién suscitada por el Concilio Vaticano Il y la creacion en 1965, por parte de Pablo VI, del
Sinodo de los Obispos como estructura eclesial permanente y expresion de la comunién eclesial, de la
colegialidad episcopal e institucién de ayuda a la tarea primacial del Obispo de Roma, que se re-descubrid y
renovo la colegialidad episcopal en el Continente. En efecto, la experiencia vivida en el Concilio Vaticano Il fue
la que dio al CELAM su verdadera auto-conciencia de ser una expresion privilegiada de la colegialidad
episcopal latinoamericana. El Concilio fue el momento providencial donde el episcopado latinoamericano tomo
forma con una identidad propia y entendié que su afecto colegial se debia transformar en una efectiva solicitud
pastoral continental.

3.- En Latinoamérica la aplicacion del Concilio fue vividos con mucho entusiasmo e intensidad, pero también en
medio de circunstancias histéricas dificiles. En ese contexto, el CELAM propuso la realizacion de la Il
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano para reflexionar sobre “La Iglesia en la actual
transformacion de América Latina a la luz del Concilio”, celebrada en Medellin (Colombia) en agosto de 1968.
Su influencia fue grande. En el espiritu del Concilio, la comunidad eclesial estuvo atenta y respondié de manera
creativa a los signos de los tiempos, propios de América Latina y el Caribe, encontrando en los laicos en
general y en los pobres en particular, a los protagonistas de una “nueva evangelizacion”, que debia estar
intimamente unida a la promocion de la justicia y al desarrollo social de la persona y de los pueblos. En
adelante, la opcion preferencial por los pobres queddé establecida como una caracteristica esencial de nuestra
iglesia continental.

4.- En este periodo de post concilio, el evento mas relevante para el tema que nos ocupa fue, sin duda, la
realizacion de la tercera Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos de 1974, sobre “La
evangelizacion del mundo moderno”. Por una parte, porque en la preparacion de esa Asamblea Sinodal, el
CELAM elabor6 un importante documento titulado “Algunos aspectos de la Evangelizacion en América Latina’,
que recogia los aportes de las Conferencias Episcopales y profundizaba en los desafios que habia que
enfrentar en el continente. Pero, sobre todo, porque la Exhortacion Apostolica de Pablo VI “Evangelii Nuntiandi”,
primer documento post sinodal elaborado por un pontifice, tuvo una gran difusion y caus6 hondo impacto en la
comunidad eclesial latinoamericana.

Fruto de todo ello fue la convocacion, en 1979, de la Il Conferencia General del Episcopado Latinoamericano
en Puebla - México, para tratar sobre “La evangelizacion en el presente y en el futuro de América Latina”. Se
asistia a un momento de madurez para la Iglesia del continente. Ademas de ser una Conferencia con amplia
consulta en las bases, se vio ricamente influenciada por el discurso inaugural de S.S. Juan Pablo Il, recién
elegido Obispo de Roma. La discusién fue muy intensa y eso mismo, probablemente, hizo del Documento Final
una piedra miliar de la evangelizacién en América Latina. Pocos documentos han tenido tanta influencia como
éste en la Iglesia del continente. El documento entrelazé profundamente la identidad latinoamericana con la
identidad cristiana, de una forma que invitaba a una evangelizacion que descubriera la obra de Dios en el rostro
mestizo y sufriente del pueblo. Su estructura basada en la triple verdad sobre Jesucristo, la Iglesia y el ser
humano, a la luz de Evangelii Nuntiandi, mostraba la intima relacion entre evangelizaciéon y promocién humana,
mientras la eclesiologia del documento, basada en la comunién y participacion, bien se puede entender como
comuniodn por la participacion en la vida de Dios y en la mision de la Iglesia. De alli sus principales
acentuaciones pastorales: renovar la opcion preferencial por los pobres y los jovenes y volver a valorar la
religiosidad popular de la gente.

5.- La influencia en América Latina y El Caribe de las siguientes Asambleas Generales Ordinarias y
Extraordinarias del Sinodo de los Obispos, estuvo marcada por la diversa importancia para la vida de la Iglesia
de las tematicas tratadas (catequesis, familia, sacramento de la reconciliacion, laicos, formacion de los
sacerdotes, vida consagrada, obispos, Eucaristia) y por la repercusion de las sucesivas visitas del Papa Juan
Pablo Il a nuestras tierras, de hondo impacto en el pueblo de Dios.

En un segundo momento de la recepcion post conciliar, donde habia que asentar y estructurar el impulso



24

renovador del Concilio Vaticano Il, cada una de las Asambleas sinodales y las posteriores Exhortaciones
Apostolicas post sinodales, impactaron de diversa manera el caminar de la Iglesia del Continente. Destaco:

a.- El Sinodo de 1980 y la posterior Exhortacién Apostolica “Familiaris Consortio”, que fueron una importante
ayuda para la pastoral y la catequesis. EI Documento fue recibido como la charta magna de la ensefianza
pastoral de la Iglesia por lo que atafie a la familia y su servicio a la vida.

b.- El Sinodo de 1987 y la sucesiva Exhortacion Apostélica “Christifideles Laici”, vino a fortalecer el camino ya
emprendido. En efecto, desde la Conferencia de Medellin en 1968, se habian fomentado las comunidades
cristianas de base como nucleos vitales y signos de la presencia de Dios en el mundo. En esa iniciativa pastoral
estaba presente la ensefianza fundamental acerca de la vocacion y mision de los laicos en la Iglesia y el
mundo. De esta manera, el Sinodo y la Exhortacion Apostdlica, vino a profundizar, complementar, orientar y
confirmar el amplio desarrollo de la vida laical en la Iglesia de América Latina y del Caribe.

c.- La tensidn politica y social de los afos sesenta y setenta, produjo en Latinoamérica, como en otras partes
del mundo, una importante crisis sacerdotal. No solo disminuyd el nUmero de sacerdotes y de vocaciones al
sacerdocio ministerial, sino que, se cuestiono la misma mision sacerdotal, como también el tipo de formacion
que seria adecuado para los futuros pastores del Continente. En ese contexto, el Sinodo de 1990 sobre “La
formacion de los sacerdotes en las circunstancias actuales’ y la posterior Exhortacién Apostélica “Pastores
dabo bobis” termind por orientar las diversas busquedas y optimizar la formacion de los futuros sacerdotes.

d.- El Sinodo de 1994 “sobre la vida consagrada y su mision en la Iglesia y en el mundo”, y la Exhortacién
Apostolica “Vita consecrata”, significé un aporte a la renovacion de la vida consagrada, enfrentada a
importantes desafios. Tarea prioritaria ha sido re-significar la vida consagrada de acuerdo al aggiornamento
pedido por el Concilio y a su eclesiologia de comunién.

6.- La IV Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, en Santo Domingo (1992), tuvo por tema:
“Nueva evangelizacion, promocion humana y cultura cristiana. Jesucristo ayer, hoy y siempre”. Centrada en la
persona de Jesucristo, al cumplirse el quinto centenario de la Evangelizaciéon de América, a pesar de su buen
contenido, no logro la repercusion de las anteriores, ni de la siguiente Asamblea.

7.- La Primera Asamblea Especial para América del Sinodo de los Obispos, llevada a cabo en Roma en 1997,
con ocasion del Jubileo del afio 2000 y su posterior Exhortacion Apostdlica “Ecclesia in America”, tuvo su
particularidad e importancia en que, a diferencia de las otras Conferencias del Episcopado latinoamericano y
caribeno, fue de toda América. Para el Papa Juan Pablo Il no habia sido indiferente la caida del muro este-
oeste. Habia que romper también en América, el muro norte-sur. Teniendo en cuenta las enormes
desigualdades econdmicas entre norte, centro y sur y la constante inmigracion de “latinos” hacia los paises del
norte, ademas de la creciente interdependencia econémica y cultural entre ambas regiones, el Sinodo para
América quiso ser una expresion de comunion y de responsabilidad compartida en los caminos de la
evangelizacion y de la solidaridad de los pueblos de toda América. Como experiencia de comunion fructifera,
desde alli en adelante, las reuniones interamericanas de obispos dieron un salto cualitativo y comenzaron a
enfrentar temas comunes como no se habia hecho antes. Especial relevancia tuvo la categoria pastoral
“encuentro con Cristo” que, si es verdadero, conduce “a la conversion, a la comunién y a la solidaridad”. Fue el
inicio, la entrega de un método y una orientacion para el futuro. El titulo: “Encuentro con Jesucristo vivo, camino
para la conversion, la comunidn y la solidaridad”, fue en realidad, un llamado y un camino a emprender.

8.- La V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, en Aparecida, Brasil (2007),
continua la tradicion pastoral del continente en la busqueda, en comunion, de caminos de evangelizacion. La
presencia del Papa Benedicto XVI en la jornada inaugural destaco que el discipulado cristiano implica la vida
“en” Cristo. El lema de la Conferencia indicaba con claridad sus prioridades: “Discipulos - misioneros de
Jesucristo para que nuestros pueblos en El tengan vida”. En su documento final, fomenta fuertemente la
renovacion discipular y misionera de la Iglesia y exhorta a una conversion personal y pastoral para comunicar la
vida nueva que brota del encuentro con Cristo. La experiencia que se vivio fue la de un nuevo Pentecostés,
sobre todo, por el nuevo impetu misionero que de alli surgidé, concretizado por el compromiso de una mision



25

continental permanente. Y esta mision se ha transformado en una realidad, aunque con distinta intensidad, en
las diversas iglesias locales. Podemos decir que providencialmente fue el Cardenal Jorge Maria Bergoglio,
actual Papa Francisco, el presidente de la Comisién y Redaccion del Documento de Aparecida, y con eso, las
acentuaciones del Documento y la sensibilidad religiosa de nuestro Continente, han tenido ahora una
repercusion mundial.

9.- El Papa Francisco, como fruto de la Xl Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos (2012)
sobre “La nueva evangelizacion para la transmision de la fe cristiana”, nos regalé la Exhortacion Apostdlica
“Evangelii Gaudium”. Su repercusion en América es grande. Ciertamente se siente una sintonia especial frente
a una mirada pastoral que nos es familiar. Sobre todo han sido importantes dos de las acentuaciones centrales
del texto: en primer lugar, la insistencia en la alegria de anunciar el Evangelio que implica una conversién, no
solo pastoral, sino también de las estructuras eclesiales para que estén todas al servicio de la evangelizacion.
Y, en segundo lugar, el Papa Francisco recuerda, una vez mas, la dimension social del Evangelio y de la
evangelizacion. La Exhortacion, en gran sintonia con el Documento de Aparecida, ha suscitado una nueva
fuerza evangelizadora en el continente, pero ahora enfocada en los “invisibles” de la sociedad y en las periferias
geograficas y existenciales del continente, hacia las cuales hay que salir.

10- Al finalizar estas palabras, quisiera solo destacar que la sinodalidad ha sido un fecundo aporte
evangelizador. La experiencia muestra que cuanto mayor ha sido la participacion en los eventos sinodales,
tanto mayor ha sido su repercusion pastoral en la vida de la Iglesia del Continente. En ese sentido las
estructuras del CELAM y de sus Conferencias Generales, son una feliz realizacion, asi como la participacion de
los obispos latinoamericanos y del Caribe en los Sinodos de los Obispos. Como desafio futuro nos queda
pensar y optimizar las formas estructurales que permitan una siempre mayor y mas efectiva participacion, tanto
en el ejercicio de la sinodalidad eclesial, como en la colaboracion colegial.

El Espiritu Santo no deja de guiar a la Iglesia. Por eso: “i{Manos a la obra! Porque Yo estoy con Ustedes”, dice
el Senor (Ageo 2,4). Gracias.

* % %

ASIA

Sua Beatitudine Louis Raphaél | Sako,
Patriarca di Babilonia dei Caldei (Iraq), Capo del Sinodo della Chiesa Caldea

1. Questa iniziativa geniale ed evangelica fatta nel 1964 da un Pastore con un carisma straordinario come
PaoloVI & una iniziativa profetica. Adottare un metodo collettivo che unisce la chiesadi tutti iPaesi per studiare
un tema, era una cosa nuova. Ci ha donato una ricchezza straordinaria, soprattutto nel sentirci una sola
famigliaepiu forti nelnostro cuore e nella nostra missione di pastori. Dialogare insieme (collegialita) & stato per
noi un balsamo spirituale di bellezza profetica.

2. Il nostro grazie va senz’altro ai suoi successori che hannocontinuato la suaidea e non solo ma indiredei sinodi
straordinari. Lavorareinsieme per contribuire alla realizzazione di un progetto con tutti gli elementi spiritualied
ecclesiali non & facile, ma con la guida sicura dello Spirito Santoha portato sempre dei frutti. Tanti sono i
contributi scaturiti e nati dai sinodi durante i 50 anni. La mia riflessione mi porta a dire che insieme, si puo
lavorare e fare delbene non solo alla chiesa ma anche alla societa. | sinodi hannotrattato argomenti che
riguardano lavita della chiesa cattolica, teologia, spiritualita, pastorale, missione, disciplina.

3. L'interesse di questi sinodi & 'aggiornamento, cercando didare un senso alla vita dei fedeli con tanta
speranza, cio di cui hanno bisogno.Formare informando € questo il nostro motto nel lavoro che svolgiamo ogni
giorno insieme ai nostri collaboratori. Noiorientali siamo abituati alla sinodalita, cioé lavorare insieme. Ma ci
dobbiamo realizzare una sinodalita affettiva ed effettiva cosi pure riguardo alle conferenze episcopali locali.



26

4. Questi sinodi da cinquanta anni con semplicita, liberta, accortezza ed attenzione ci hannofatto respirare il
soffio buono del vento dello Spirito,che ci ha fatto sentirela sua presenza tra noi. Quel ventosoffia ancoraoggi
nella nostra terra, nel nostro cuore e nella nostra mente.

5. Come professore poi rettore del seminario maggiore e poi come vescovo ho sempre seguitoe approfittato del
messaggio di questi sinodi, enon solo nell'insegnamento ma anche nelllaccompagnamento dei seminaristi e
fedeli.

6. Come orientali, forse non abbiamo approfittato molto di questi sinodi, dato il nostro esiguo numero, I'ambiente
chesempre piena di problemi, di conflitti e di insicurezza, la societa musulmana che considera la religione come
una cosa sacra e immutabile non facilita il cambiamento. | nostri padri erano piu coraggiosi di noi.

7. Ma abbiamo approfittato almeno di due sinodi, il sinodo per il Libano, e per il medio oriente e anche il sinodo
per Asia. Siamo piccole Chiese, ci manca il personale, il metodo... Abbiamo bisogno d’essereaiutati € non isolati
o marginati... Senza I'aggiornamento non c’é entusiasmo. Il messaggio del Vangelo & per sempre e per tutte le
persone e culture... dunque I'aggiornamento € una esigenza e un impegno.

8. Il sinodo approfondisce la comunione e rinforza I'unita nella chiesa e 'universalita. Bisogna lavorare insieme
con coraggio ed investire sulla formazione dei nostri preti, religiosi e religiose, fedeli per realizzare una "casa
comune" dove tutti possiamo integrarci e amarci da veri cristiani.

9. Invito la chiesa a rivedere e studiare la situazione attuale degli suoi istituti per corrispondere alla situazione
attuale in cui vivono i cristiani e per conservare la sua veridicita elo zelo evangelico e pastorale.

10. Credo che ci sono certe cose nella chiesa che sono rimaste fuori uso, e non vanno bene per I'oggi e per le
nostre realta. Per questo € necessario formulare nuovi leggi adatti ai nostri tempi e fedeli.Spero che oggi il
sinodo sulle famiglie ci dara un impulso per una nuova pastorale familiare.

11. Il concetto della sinodalita sia integrato nella vita e spiritualita della Chiesa insieme al principio della
sussidiarieta per un continuo aggiornamento e rinnovamento nella Chiesa.

12. Si auspica di fare molto piu per un seguito dopo ogni sinodo per realizzare i risultati post sinodali nelle
strutture della Chiesa.

* * %

OCEANIA

Cardinal Soane Patita Paini Mafi
Vescovo di Tonga, Presidente della Conferenza Episcopale del Pacifico (CEPAC)

Its Contribution to the Life and Mission of the Church in Oceania
Introduction

Most Holy Father, Brothers and Sisters in Christ, | bring warm greetings to you all from Oceania. | wish first of all
to thank the Secretary General, Cardinal Lorenzo Baldisseri, for the invitation. What an honour to be here in this

most special audience, and in the very presence of our dear Holy Father, Pope Francis. When | greeted the Holy
Father last week in Domus Santa Martha as he was coming out of the dining room, he looked me in the eye and

greeted me too and saying: “...the baby Cardinal, the baby Cardinal!” Holy Father, | must say, that our people in

Oceania would love to see you in person, with your simplicity and sense of humour. So you are most welcome to
come to Oceania anytime.



27

To my fellow Synod Fathers, and brothers and sisters, Happy Anniversary! Today is a very special day for all of
us. It is our Golden Jubilee! It is about this great vision of Blessed Pope Paul VI, fifty years ago, that rightly
deserves our highest honour and respect today. And we do thank God for the great Spirit of Vatican Il.

Back in 1965 | was probably reciting the rosary at my home in Tonga, following my dear parents in their regular
family prayers. We were probably praying during those times for the success of Vatican Il Council. | was just an
innocent young four-year old kid then. | had never dreamt that 50 years later | will be sitting right here in this
beautiful Paul VI Hall with the Holy Father and with you all my dear brothers and sisters. It is truly a humbling
experience.

Federation of Catholic Bishops’ Conferences of Oceania.

It was in the wake of Vatican Il following that great vision of Blessed Paul VI that few of our bishops gathered
together in that post-conciliar spirit and envisioned the creation of what had become today the four Bishops’
Conferences of Oceania. The Catholic Bishops’ Conference of the Pacific, or C.E.P.A.C., came into being in
1974. On that same year the New Zealand Catholic Bishops’ Conference was also formed. In 1979 the
Australian Catholic Bishops’ Conference approved its own statutes. And finally, the Catholic Bishops’
Conference of Papua New Guinea and Solomon Islands came into being in 1983. As each Conference
continued to grow in strength and maturity, all finally joined together on the 28th of July, 1992, in the formation of
what it is now called the Federation of Catholic Bishops’ Conferences of Oceania or the F.C.B.C.O., in short.

We from Oceania do pay our special respect today to our pioneers who persevered in the efforts of establishing
these important bodies for the mission of the church in Oceania. We are thankful likewise for those courageous
bishops who were able to make it to Rome all the way from Oceania in order to represent the region at the
Vatican Il Council way back in the early 60s.

These developments were great efforts that paved the way towards greater unity and closer corporation among
churches in Oceania. Likewise a fraternal bond and collegial link to the Universal Church also grew stronger
down through the years. The establishment of our Bishops’ Conferences were huge achievements, considering
our unique situations in Oceania. Geographically, we consist of small island nations that spread apart throughout
the vast Pacific Ocean and that each nation has its own unique political, cultural, religious, and social
backgrounds. We do cover almost a third of the earth’s surface and the location of each nation is separated from
each other by vast sea water. There are perhaps four larger nations within the region that stand out in the world
map, as you all know - Australia, Papua New Guinea, New Zealand, and New Caledonia. The rest are scattered
island-nations that each belong to one of the three distinctive tribal groups in the region - Polynesia, Melanesia,
and Micronesia.

So without doubt this close connection with the Universal Church had been the primary benefit developed
throughout the past 50 years. The opportunity of meeting other bishops around the world had exposed many to
receiving great learning experiences from fellow bishops. New ideas had been learnt and new experiences had
even led to greater awareness of the difficulties and struggles faced in other parts of the world. New insights and
better improvements in pastoral skills were being applied in pastoral ministries. Many bishops had also
expressed the learning opportunities gained in the studying and using of the Post-Synodal Apostolic
Exhortations in their leadership and pastoral ministries. Notable references were made to the special
significance of the Ordinary General Assembly of 2001, on the pastoral role of Bishops. On this point a strong
appreciation was expressed on the fact that many dioceses had now come up with professional standard
guidelines in light of situations with sexual abuse of children and other forms of abuse or scandalous behaviour
that may be caused by church workers.

Above all the most positive feedback from bishops was in regards to that most memorable Special Assembly on
Oceania in 1998 held here in Rome. In many ways, this Special Synod was the fruit of the gradual maturation
process that flowed from this great vision of Vatican Il Council. The real spirit of ‘communio’ and pastoral
fellowship among bishops were truly the uplifting experiences felt by all at that Synod. But foremost, what was
strongly felt and pondered by bishops was the opportunity of renewing their devotion to the Vicar of Christ and



28

Successor of St Peter.

I must also admit however, that there were times and even still today that some dioceses had gone through
difficult moments of trials and challenges in the life of their churches. But still however, the benefit of belonging
to the larger church had often provided them with support and guidance. In some cases dioceses had gone
through confusion and even disappointments on certain issues regarding certain aspects in the life of the
Church. And yet in the end the right solutions were often found and these were largely due to the good spirit of
mutual support and cooperation between the local and the Universal Church as a whole.

| would now just pick up briefly on just a couple of events as examples from each of our four Conferences.
Catholic Bishops’ Conference of the Pacific (CEPAC)
Two particular Synods are to mention here:

1. The Apostolic Exhortation, “Catechesis in our Time”, (Catechesi Tradendae), of October 1979, by Saint Pope
John Paul Il, of which few bishops had taken up the challenge from the Pope and setting up catechetical
institutes now in their own dioceses.

2. The Apostolic Exhortation, Reconciliatio et Paenitentia of December 2, 1984, or On Reconciliation and
Penance. Some movements towards new spirit of reconciliation were significant in some areas in the region for
examples: the people of Mururoa Atoll in Tahiti as they came to terms with the after effects of the atomic testing
carried out by France in the 70s and 80s; the Kanak people of New Caledonia and their struggle for
independence; the after effects of the civil war in Bougainville; and now with the current struggles of the people
of West Papua in search for their own roots and true freedom. Searching for real solution to the plight of West
Papua is on-going at these times.

Papua New Guinea and Solomon Islands Catholic Bishops’ Conference

1. The Apostolic Exhortation, Ecclesia in Oceania , of 1998, and its special emphasis on “new evangelization”
and call for “communion” had prompted the bishops of the Conference to put stress on efforts to building up this
spirit of “communio” as a relevant response to coincide with the call for “new evangelization.”

2. As a sign of her being attentive to the various changes around the region and the need to be able to read
these ‘signs of the times’ in light of the gospel, the Bishops’ Conference in March 2014 came out with a
statement expressing their condolences to the family of the Iranian asylum seeker killed on Manus Island. The
Bishops spoke in one voice to reiterate their opposition to the offshore processing of asylum seekers in Papua
New Guinea. A similar statement was also produced by the Australian Bishops on the same issue. Again this
was a sign of solidarity and sensitivity to relevant issues happening in our region today.

New Zealand Catholic Bishops’ Conference

1. The Synod of 1987 on The Vocation and Mission of the Lay Faithful and the 1990 Synod on The Formation of
Priests were of great significance to the Bishops Conference of New Zealand. The two Apostolic Exhortations
that followed the two synods have helped to develop a collaborative ministry between laity and priests in various
parishes. The understanding of lay vocation and priestly vocation has been deepened leading to healthier and
better way of working together among those in the ministry.

2. The 2005 Ordinary Assembly on the Eucharist is known to have given great momentum to the practice of the
Eucharistic Adoration in the parishes and that most parishes in New Zealand were now having periods of daily or
weekly adoration to the Holy Eucharist.



29

Australia Catholic Bishops’ Conference

1. Similar to the experiences of the other three conferences mentioned already, the Australian Bishops had
particularly noted the enriching impact received from the 1998 Synod on the Church in Oceania. After the Synod
there were huge positive responses towards its document, Ecclesia in Oceania. New approaches and pastoral
applications were produced in response to the many challenges in a plural and multi-cultural society such as
Australia.

2. A marked improvement could be seen indicating the positive response from bishops to that most admired
Apostolic Exhortation given by Saint Pope John Paul Il, the Pastores Dabo Vobis, in seminary formations, has
been seen as indicating the positive response from bishops and their high admiration for the product of the 1990
Synod - the encyclical, Pastores dabo vobis.

Conclusion

In conclusion it is a great joy then to note that the various synods of the Church since 1965 have inspired the
Churches in Oceania. It is clear from the various experiences of the four Bishops Conferences that various
Synods of Bishops have positive impacts on the Bishops Conferences and the Churches in Oceania. The
synods over the last 50 years have been very positive, encouraging, enriching and uplifting. They provide
opportunities to learn from various Conferences, to draw new insights regarding the pastoral care of God’s
people, and develop new ideas and new pastoral planning for ministries

The formation of the Federation of Catholic Bishops Conference of Oceania in 1992 speaks volume to the close
collaboration of bishops and the collegial manner encouraged by Vatican Il. The Apostolic Exhortation Ecclesia
in Oceania proved to be a valuable document for the Churches in Oceania. We, the people of Oceania, are
reminded by the document to walk the way of Jesus Christ, to tell the truth of Jesus Christ, and to live the life of
Jesus Christ

Holy Father, we thank you for your being a true spiritual Father and a sincere model of a Good Shepherd, for all
of us in the Church. | wish to assure this General Assembly that our people in Oceania are also ‘in synod’
praying in communion with the whole Church. Our people in Oceania are often mindful, as you always remind us
dear Holy Father, to pray earnestly for you, and indeed, they do pray for you always, and especially much harder
for this particular Synod on the Family for family life is a reality so close to the hearts of our people. So may |
take the chance again on behalf of the Federation of Catholic Bishops’ Conferences of Oceania to convey our
sincere gratitude to you Holy Father for convoking this very important Synod.

[01758-XX.01]

[BO795-XX.01]



