
N. 0784

Mercoledì 14.10.2015

Synod15 – 8a Congregazione generale: Relazioni dei Circoli minori sulla seconda parte
dell’Instrumentum laboris

Relatio – Circulus Gallicus “A”

Relatio – Circulus Gallicus “B”

Relatio – Circulus Gallicus “C”

Relatio – Circulus Anglicus “A”

Relatio – Circulus Anglicus “B”

Relatio – Circulus Anglicus “C”

Relatio – Circulus Anglicus “D”

Relatio – Circulus Italicus “A”

Relatio – Circulus Italicus “B”

Relatio – Circulus Italicus “C”

Relatio – Circulus Hibericus “A”

Relatio – Circulus Hibericus “B”

Relatio – Circulus Germanicus



Questa mattina, nel corso dell’ottava Congregazione generale del Sinodo ordinario sulla Famiglia, sono state
presentate in aula le Relazioni dei 13 circoli minori che nei giorni scorsi si sono riuniti per riflettere sulla seconda
parte dell’Instrumentum Laboris, alla luce dei contributi emersi in aula nel corso del dibattito svolto nelle
precedenti Congregazioni generali.

Pubblichiamo di seguito i testi delle Relazioni dei 13 circoli minori relative alla seconda sessione di lavoro
(Circoli minori di lunedì 12 e martedì 13 ottobre):

Relatio – Circulus Gallicus “A”

Moderator: Card. LACROIX Gérald Cyprien

Relator: S.E. Mons. ULRICH Laurent

Notre première matinée a débuté par un partage de vie entre nous. Notre modérateur nous a proposé de nous
dire les uns aux autres, évêques, auditeurs et experts, comment la vie de famille de chacun de nous, notre
enfance en famille, nous a marqués. Ce que nous avons retenu de l'exemple de nos parents, de ce qu'ils nous
ont aidés à vivre et qui nous a formés. Et chacun est allé, en quelques mots, très profondément dans son
expérience humaine et spirituelle. Ce n'est évidemment pas le lieu de rapporter quoi que ce soit de ce partage,
mais seulement de souligner que ce que nous avons vécu dans nos familles, dès le début de notre vie, a vu
naître nos vocations et notre façon, à chacun, d'y répondre. Notre travail a donc commencé par une action de
grâce.

Puis nous avons envisagé globalement cette deuxième partie de l'Instrumentum Laboris. Et nous voulons
formuler les remarques suivantes.

Nous apprécions que cette trentaine de numéros permette de faire une synthèse pour présenter aujourd'hui la
bonne nouvelle au sujet de la vie de famille, et nous pensons que cette partie est vraiment nécessaire. Il ne
s'agit pas de refaire toute la théologie du mariage et de la famille, ces quelques pages ne seront pas un traité, et
ne peuvent pas avoir l'ambition de l'être. Mais il est demandé, et attendu que ce Synode exprime les aspects les
plus saillants et les plus urgents de cette bonne nouvelle que nous ne réservons pas aux seuls catholiques,
mais pouvons et voulons offrir comme source d'espérance pour tous les hommes. En cela nous avons apprécié
les paragraphes qui viennent directement du synode extraordinaire de 2014, notamment les numéros 37, 39, 41,
44, même si nous y avons introduit des modifications.

Le travail effectué, la semaine dernière, sur la première partie, a permis de souligner la grande richesse et la
diversité des cultures et des enjeux selon les régions du monde. Notons en passant que revient plusieurs fois
l’énumération de la cohabitation et du mariage civil; pour tenir compte de cette diversité, on demande d’y ajouter
toujours le mariage coutumier.

Mais si nous ne sommes pas partout confrontés aux mêmes questions, l'unité de notre enseignement sur la
famille a besoin d'être ici clairement exprimée comme une adhésion vivante à l'unique Sauveur et Seigneur de
tous.

Pour favoriser l’unité de cet enseignement, il faut dire que cette partie n'est pas assez fortement fondée sur
l'Écriture Sainte. Nous demandons que, conformément à l'enseignement de Dei Verbum, ce qui doit être affirmé
ici soit appuyé essentiellement sur la Parole de Dieu.

Certainement l'idée même de la "pédagogie divine" doit être davantage décrite en suivant le processus de la
révélation de la première à la nouvelle alliance. Les premiers récits, puis les appels prophétiques à la fidélité ne
peuvent pas être passés sous silence. Nous avons noté l'appel que nous avons entendu ici même, dans l'Aula,
pour que trouve place, dans cet exposé, la référence aux livres sapientiaux, au Cantique des cantiques. Et nous
souhaitons que l'on ne fasse pas seulement référence à deux ou trois paroles bien connues de l'évangile pour

2



résumer l'enseignement de Jésus, mais que l'on souligne les nombreuses rencontres de Jésus avec les familles
et les réalités familiales de l'existence : l'accueil qu'il réserve aux enfants, l'attention qu'il porte aux pères de
familles qui le sollicitent pour la guérison d'un enfant, l'appel qu'il adresse aux foules pour qu'elles deviennent la
famille de Dieu en écoutant sa parole et en la mettant en pratique. Et peut-être même, commencer par rappeler
que Jésus a vécu la plus grande partie de sa vie dans l’ordinaire d’une vie familiale.

La "pédagogie divine" s'est révélée à l'œuvre tout au long de la révélation biblique ; et elle continue d'être
expérimentée par l'Église dans sa façon d'être présente aux couples et aux familles, pour les aider sur le chemin
de la vie, dans les joies comme dans les épreuves, dans l'action de grâce comme au moment de demander
pardon, dans la construction de leur unité comme dans leurs engagements au service de la société tout entière.

Nous désirons aussi que ce texte, qui procède certes de plusieurs origines (notamment la Relatio Synodi et les
apports successifs venus s'ajouter depuis une année), manifeste une plus grande unité de conception, et
notamment qu'il ne soit pas entrecoupé plusieurs fois des considérations, pas toujours homogènes entre elles,
sur l'indissolubilité comme si c'était notre seule préoccupation.

Nous voyons aussi qu'il existe une forte tentation d'aller trop vite aux orientations pastorales de la troisième
partie, et cela compromet l'unité et la lisibilité de ce texte. Par exemple, nous avons trouvé intéressant que l'on
développe l'invitation à un contact plus fort avec la Parole de Dieu en famille, mais c'est peut-être trop tôt que
cela figure dès le deuxième numéro de cette partie (le n°38). Et nous avons suggéré une restructuration du
chapitre 1er de cette partie dont l’ordonnancement actuel est peu clair.

Nous demandons enfin, et nous avons introduit des modifications dans ce sens, que l'on parle davantage de
fidélité et d'indissolubilité en termes de don et d'appel, plutôt qu'en termes juridiques de devoir. Qu'elles soient
perçues non pas comme surajoutées à l'engagement, mais comme profondément intégrées au langage de
l'amour, et comprises dans leur dimension théologale. Que l'on parle surtout du mariage comme vocation et
appel à la communion. Que l'on parle aussi de la famille en termes de vocation, et qu'en tout ceci l'on voie et
développe une perception de l'amour humain dans l'amour de Dieu qui nous est révélé.

[01688-FR.01] [Texte original: Français]

Relatio – Circulus Gallicus “B”

Moderator: Card. SARAH Robert

Relator: Rev.do P. DUMORTIER, S.I. François-Xavier

Je voudrais procéder en trois temps: 1) notre travail; 2) quelques considérations générales; 3) plusieurs
réflexions.

 

1. Notre travail

L'examen de la deuxième partie de l'Instrumentum Laboris: «le discernement de la vocation familiale» a exigé
de nous un travail sur le texte qui a conduit:

- à élaborer une nouvelle fois de nombreux modi: 18 ont été votés;

- à proposer une restructuration du premier chapitre;

- à décider que plusieurs numéros relevaient davantage du texte de la troisième partie et pourraient y être

3



ultérieurement et éventuellement intégrés;

- à devoir nous confronter à la difficulté d’amender certains éléments du texte tout en respectant l'économie
actuelle de l'Instrumentum Laboris.

2. Quelques considérations générales

Elles sont au nombre de quatre:

2.1. Nous souhaitons que le texte s’exprime davantage dans le langage de la théologie biblique; en outre, nous
pensons unanimement que la partie biblique du chapitre premier requiert une profonde reprise et une complète
réécriture qui ne peuvent s’opérer à travers la rédaction de modi;

2.2. il apparaît important que le texte final puisse être aussi clair et simple que possible et évite les ambiguïtés et
les équivoques qui nuiraient à la compréhension de la vocation et de la mission propre de la famille dans l'Eglise
et dans le monde de notre temps;

2.3. certes, il importe de prendre en compte les fragilités, difficultés et souffrances de la famille mais, sans
survaloriser la situation actuelle, en se rappelant qu’elles ont en quelque sort toujours existé. L'insistance sur
cette dimension des réalités familiales porte à souligner que l’Eglise accompagne tous ses enfants et qu’elle doit
proclamer l’Evangile et son appel à la conversion au Christ avec force et amour dans le respect de tous.
L’accueil de la «vocation familiale» en effet se discerne et se vit dans la lumière et la force de la grâce de Dieu;

2.4. le regard tourné vers le Christ et l'écoute de sa parole ne conduisent pas à comprendre l'Evangile de la
famille comme un fardeau d'exigences pesantes mais comme l'appel à vivre dans la liberté et la joie de la foi la
vérité et la beauté de la famille. Comme nous le rappelait le Saint Père, «de très nombreuses familles vivent leur
mariage comme un espace où se manifeste l’amour divin pour défendre la sacralité de la vie, l’unité et
l’indissolubilité du lien conjugal comme signe de la grâce de Dieu et de la capacité de l’homme d’aimer
sérieusement».

 

3. Plusieurs réflexions

Elles sont également au nombre de quatre:

3.1. Une des questions actuelles les plus cruciales consiste à se demander comment conduire des personnes,
et notamment les plus jeunes, à découvrir le sens et l’importance du mariage chrétien alors qu’ils ont du mal à
en voir les raisons et la finalité. Il a été ainsi souligné la chute impressionnante du nombre de mariages célébrés
dans certaines paroisses de grandes villes européennes;

3.2. nous avons renforcé ce que disait le texte de l’Instrumentum Laboris sur l’importance de prier en famille
pour vivre un chemin de développement de la vie intérieure et d’approfondissement de la dimension spirituelle
de la vie familiale. La famille, en tant qu’Eglise domestique, est en effet invitée, pour vivre l’appel à la sainteté, à
se retrouver et à se rassembler au nom du Christ pour se nourrir de sa parole, pour vivre le pardon, pour
transmettre la foi et pour témoigner de l’Evangile du Christ;

3.3. en réfléchissant sur la famille selon l’enseignement de l’Eglise, nous avons voté à l’unanimité un modus qui
dit que: «l’annonce de l’Evangile de la famille demande aujourd’hui une intervention magistérielle qui puisse
rendre plus cohérente et puisse simplifier l’actuelle doctrine théologico-canonique sur le mariage»;

3.4. depuis le début de nos échanges et à plusieurs reprises, nous avons donné tout notre appui à ce

4



qu’exprime l’Instrumentum Laboris comme nécessité de promouvoir la famille «comme sujet de l’action
pastorale». Ce passage de la famille objet de l’action pastorale à la famille sujet de l’action pastorale pourrait
être un des apports essentiels du présent synode à la vie de l’Eglise.

[01689-FR.01] [Texte original: Français]

Relatio – Circulus Gallicus “C”

Moderator: S.E. Mons. PIAT, C.S.Sp. Maurice

Relator: S.E. Mons. DUROCHER Paul-André

Saint Père, cher frères et soeurs dans le Christ,

Comme tous les groupes, le nôtre a remis à la commission de rédaction un certain nombre d’amendements
concernant cette deuxième partie de l’Instrumentum laboris. Cependant, au-delà des amendements, nous
croyons que ce texte appelle une reformulation plus en profondeur pour les trois raisons suivantes:

Dans la dynamique de la méthode – voir, juger, agir – cette deuxième partie est celle qui doit conduire à
enraciner notre discernement dans une vision globale de la Révélation. La Bible et la Tradition vivante de
l’Eglise doivent donc traverser ce texte d’un bout à l’autre.

1.

Suivant le thème de ce synode, il s’agit de discerner non seulement la vocation, mais aussi la mission de
la famille. D’après nous, il ne faut pas réserver à la partie III le discernement de cette mission. La partie III
devra indiquer des pistes d’action pastorale pour la vision et la mission de la famille qu’on aura déjà
discernés dans la partie II.

2.

Des oppositions implicites dans le texte de l’IL doivent être dépassées en une approche plus unifiée: par
exemple, entre la théologie et la pastorale, entre la plénitude et la blessure, entre la vérité et la
miséricorde. Ne nous laissons pas enfermer dans de fausses oppositions et concessions qui n’engendrent
que la confusion.

3.

En vue d’une telle reformulation, nous avons rédigé un prologue à cette deuxième partie, prologue qui sert à
‘mettre la table’, si l’on veut, et à donner un cadre de référence à partir duquel lire les paragraphes individuels de
ce texte. Voici donc le prologue que nous proposerons dans un modus à la commission de rédaction.

Pour discerner et accompagner la vocation et la mission de la famille dans la multitude de situations que nous
avons rencontrées dans la première partie, nous avons besoin d’une boussole sure qui oriente notre regard et
notre marche. Cette boussole est la Parole de Dieu dans l’histoire, histoire qui culmine en Jésus Christ, «
Chemin, Vérité et Vie » pour toute famille et pour tout homme et toute femme en quelque situation que ce soit. A
cette étape de notre réflexion, nous écoutons donc ce que l’Eglise enseigne sur la famille à la lumière de sa
tradition de la Sainte Ecriture. Nous sommes convaincus que cette Parole rejoint les attentes les plus profondes
du cœur humain assoiffé d’amour et de miséricorde. Cette Parole peut réveiller en l’être humain des
potentialités de don et d’accueil susceptibles de guérir les cœurs brisés et d’illuminer les esprits humiliés.

Dans cette lumière, nous croyons que l’Evangile de la famille commence avec la création de l’homme, homme
et femme, à l’image de Dieu qui est Amour et qui appelle à l’amour « selon sa ressemblance » (Gn 1, 26). Cette
vocation du couple et de la famille à la communion d’amour et de vie perdure à toute les étapes du dessein de
Dieu, malgré les limites et les fautes humaines. En effet, cette vocation est fondée dès le début dans le Christ
Rédempteur. Celui-ci restaure et parfait l’alliance matrimoniale des origines, il guérit le cœur humain, il lui donne
la capacité d’aimer comme Lui aime l’Eglise en se livrant pour elle (Eph. 5, 32s)

Cette vocation acquiert son statut ecclésial et missionnaire par la célébration sacramentelle des noces qui
consacre le lien conjugal indissoluble entre les époux. Ce lien sacramentel est constitué par l’échange des
consentements. Cet échange signifie pour les époux leur mutuelle donation et réception, totale et définitive, pour
ne former « qu’une seule chair » (Gn 2, 24). Scellée par l’Esprit Saint, leur union féconde appartient au Christ et

5



à l’Eglise. Elle devient tout au long de la vie de la famille une source de grâces multiples de guérison, de pardon,
de fécondité et de témoignage. Ainsi constituée, la famille évangélise par son être même qui s’épanouit dans
une « communauté de vie et d’amour ». Dans cette communauté, le Christ demeure avec les époux et les
accompagne sur le chemin qui va de Jérusalem à Emmaüs, mais aussi et surtout d’Emmaüs à Jérusalem dans
la lumière de sa résurrection et de la fraction du pain.

La première miséricorde de Dieu que l’Eglise annonce à la famille, c’est son lien à Jésus. Car Jésus a relié
indissolublement la Trinité et la famille par son incarnation dans la Sainte Famille de Nazareth. En Lui s’unissent
indissolublement vérité et miséricorde. Autant Jésus est miséricordieux en montrant le chemin de la vérité et de
la vie pour la famille, autant il est secourable par son regard de bonté et son attitude miséricordieuse à l’égard
de toute personne et de toute situation distante de cette vérité. Le synode voudrait offrir au peuple de Dieu une
clarté sur la vérité de la famille selon l’Evangile. La miséricorde est promise à toutes les familles, quel que soit
leur degré de proximité ou d’éloignement de cette vérité. On ne peut comprendre l’Évangile autrement.

Quelques autres convictions nous habitent à la fin de ce deuxième cycle d’échange.

- Les expériences pastorales partagées en notre groupe nous convainquent que, dans l’Eglise, parler de la
famille, c’est parler d’une réalité humaine qui s’inscrit dans le temps et dans l’espace. Chaque famille a ses
généalogies qui l’enracinent dans une histoire et une culture. Chaque famille est fondée par tel homme et telle
femme qui lient leur destinée et la confient au Christ qui veut que tous aient la vie en abondance. L’histoire de
leur vie et de leur amour, leur engagement mutuel dans la fidélité, leur volonté de réaliser l’économie de leur
baptême par leur alliance conjugale, l’établissement de leur «maison» et l’éducation de leurs enfants, tout cela
est porté et traversé de part en part par la puissance de la miséricorde de Dieu. La mission de la famille, par son
existence même, est de rendre témoignage de cet appel à enraciner sans cesse nos alliances humaines dans le
mystère pascal du Christ.

- Les histoires humaines en quête de bonheur, aujourd’hui comme au temps bibliques, sont complexes, faites de
joies et de peines, d’espoirs et de découragements, de fidélités et d’abandon. Elles sont marquées par leur
contexte culturel. Elles sont aussi parfois l’occasion d’épreuves difficiles de l’échec ou de l’erreur. Cette
complexité est le lieu et l’occasion de la manifestation du mystère de la miséricorde de Dieu. Car Dieu situe
chacune de ces histoires familiales particulières et les ordonne toutes ensembles dans l’horizon de la
communion du Royaume promise et réalisée par le Christ.

- Nous formulons donc un souhait: que le présent synode ouvre une période de patiente recherche commune
des théologiens et des pasteurs qui chercheront ensemble à établir les justes balises d’une pastorale familiale,
pastorale qui saura traduire l’Evangile de la famille dans cet horizon de la communion. Nous avons moins
besoin d’aménagements de discipline universelle que d’une base solide pour la réflexion et l’engagement en
pastorale. Ainsi, dans chacune de nos Églises particulières, nos pasteurs, nos communautés et nos familles
sauront mieux se faire l’écho de l’inlassable confiance de Dieu en la capacité de l’homme à vivre en communion.
De cette communion, l’unité du mariage sacramentel est le signe par excellence. Merci.

[01690-FR.01] [Texte original: Français]

Relatio – Circulus Anglicus “A”

Moderator: Card. PELL George

Relator: S.E. Mons. KURTZ Joseph Edward

In Jesus, the fulfilment of God’s revelation, the family uncovers its calling within the universal call to holiness. For
the disciple of Jesus, every vocation calls the person and the community in two distinct and complementary
dimensions. We are called to communion and we are called for mission. We see this in the call of the 12
Apostles. They are called to be friends of Jesus and sent out to preach. The same is true of those disciples who

6



are called to family life. Our group reflected on this gift and vocation, and on prayer and discernment as means
to foster it.

While the sense of the word “vocation” is clear when applied to the priesthood, more clarity is needed when we
talk about the phrase “vocation to the married life.” We must recognize that the family itself also has a vocation.

Seen through the lens of the Holy Family of Nazareth, the text would benefit from a more abundant use of
Sacred Scripture, notably Luke Chapters 1 and 2, as well as examples from the Old Testament. Somany Old
Testament couples, such as those from the Book of Tobit, responded beautifully to the vocation to marriage and
family life.

The Church’s vision of the vocation of the family captures the beauty of God’s self-giving love. Considerable
attention was given to locating a firm theological base for the Divine Pedagogy, flowing from the outpouring of
love from the Trinity. At the core of the family is the original act of creation, the redemption by Jesus Christ and
the orientation to eternal life.

The priority of listening to the Word of God and following Jesus opens up the good news for the family, which
leads to a life of joy as well as an ever-deepening conversion from selfishness and sin.

The baptismal identity of every Christian matures in the seedbed of the family, which is often the first and
primary evangelizer in which one discerns a vocation to a particular state in life. In this Year of Consecrated Life,
we give special thanks for the gift of men and women in religious life and their families.

The final document would benefit from a consideration of “best practices,” which would show families how to
more fully and faithfully live out their vocation. At the heart of such “best practices” is the receiving of the Word of
God in the family. We make special mention of the great strides within the Church over the past 50 years in
which study and reflection on Sacred Scripture has been integrated into the lives of families. While much
remains to be done, such progress needs to be acknowledged.These “best practices” should also address
proper catechesis and prayer and worship, including prayer within each family. Such a call would wisely
andexplicitly encourage the use of para-liturgical prayers and rituals within the setting of the family.

We also addressed questions related to methodology. In the past, the Holy Father often used the final approved
texts as a basis for an Apostolic Exhortation and we spoke of the fruitfulness of this approach. However, we
recognize the limitations of a document that will be approved at the conclusion of this Synod. Though every
effort should be made to provide for streamlined, attractive language, a primary concern was the clarity of well-
grounded explanations of Church teaching on marriage and the family.

With our eyes fixed on Jesus, we give thanks for the vocation of the family – a call to communion with Him and
with each other and a call for mission in the world.

[01691-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Anglicus “B”

Moderator: Card. NICHOLS Vincent Gerard

Relator: S.E. Mons. MARTIN Diarmuid

The group took an innovative approach in its examination of Part II. We recognize the centrality of this part to the
entire reflection of the Synod. In addition to examining the Instrumentum Laboris paragraph by paragraph, the
group sought first to identify a number of the basic themes of the Church’s wisdom on marriage and the family
which we feel ought to be given prominence in the final document. A renewed and deeper reflection on the

7



theology of marriage should be one of the fruits of the Synod.

These themes included: The Divine Pedagogy, the Word of God in the Family, Indissolubility and Faithfulness,
The Family and the Church, Mercy and Brokenness. The group proposed individual modi to some paragraphs,
but above all it sought to reorder the succession of paragraphs in order to restore the natural flow of the
paragraphs of the Relatio Synodi.

The group strongly recommends that the entire Part II should be introduced by a much more detailed reflection
on the Family and Divine Pedagogy. This reflection would constitute a new paragraph 37.

The reflection should illustrate how the Divine Pedagogy for marriage and the family has accompanied the entire
history of salvation and continues right until our day. We propose that the paragraph begin with Genesis, which
already provide a definition of marriage as a unique union between a man and a woman, so total and intimate
that because of it a man must leave his father and mother in order to be united with his wife. This account of the
creation of marriage presents also the three basic characteristics of marriage, as it was in the beginning –
monogamy, permanence, and equality of the sexes.

However, as sin entered the history of humanity it brought with it the reversal of these basic characteristics.
Polygamy, divorce, and submission of the wife to her husband became not just common place, but were even
institutionalized in sectors of Jewish society. Through the prophets God constantly called for a change from this
situation of sin and for the re-establishment of the original dignity of marriage, which was to come with Jesus
Christ. The prophet Hosea found union and love between husband and wife as an appropriate paradigm to
illustrate God’s love for his people. The Song of Songs gave a unique reflection on human love as a dialogue
between two lovers praising each other, yearning for each other, and rejoicing in sexual intimacy.

But the Divine pedagogy of salvation history concerning marriage and the family reached its climax with the Son
of God’s entry in human history, as Jesus Christ was born into a human family. It was considered inappropriate
for a Rabbi to speak with a woman yet Jesus dared to speak to a woman, who was a Samaritan – an
“excommunicated” and a renowned sinner – something even more scandalous. To a woman who was brought
before him prior to her being stoned for the fact that she had committed adultery, he said: “I do not condemn
you. Go and sin no more.” He dirtied his hands through work, but not with stones to throw at others.

The group presents this elaborated text recognizing that it is lengthy and new, and may not seem in line with the
Synod methodology. Why do we do this? It is only through reflection on the Divine Pedagogy that we will
understand our ministry as mirroring God’s patience and mercy. The Divine Plan continues even in our time. It is
the Divine Pedagogy which provides content and tone for the teaching of the Church. It is the Divine Pedagogy
which today continues the constant call of conversion, healing, and mercy to families as they struggle to realize
their God-given vocation.

The group set out, then, to apply such a pedagogy into our search for a language accessible to the men and
women of our times. We propose alongside the term “indissolubility” to use a language which is less legal, and
which shows better the mystery of God’s love speaking of marriage as a grace, a blessing, and a lifelong
covenant of love.

We recalled the testimony of couples who live a fully Christian marriage as a lifelong covenant of love, its
permanence unto death being a sign of God’s faithfulness to his people. Indeed we can say that God recognizes
the image of Himself in the faithfulness of his spouses and confirms with his blessing this fruit of his grace.

The deepest meaning of the indissolubility of marriage, is then, the affirmation and protection of these beautiful
and positive qualities that sustain marriage and family life, most especially in times of turbulence and conflict.
The Church, therefore, looks to married couples as the heart of the entire family, which, in turn, looks to Jesus
especially to his faithful love in the darkness of the cross.

8



A stress on the divine pedagogy would also focus on the centrality of the Word of God in the theology of
marriage, in the pastoral care of the family, and in family piety. The Christian community welcomes the Word of
God especially when proclaimed at the Sunday Liturgy. Thus a goal for every couple and family would be to
worship together faithfully at Mass every Sunday.

Married couples and families also encounter the Word of God in the array of devotions and celebrations that are
part of our Catholic heritage. Such piety includes approaching together the sacrament of reconciliation, common
prayer and reading of the Scriptures, and other encounters with God’s word in catechesis and prayer. It was
stressed that Catholic schools are an extension of parish and family catechesis. The Synod should encourage
parents to seek out these schools as a uniquely compelling way to enhance and deepen the religious education
which begins in the family.

All of us need God’s mercy. In many societies today there is a sense of self-sufficiency, whereby people feel that
they have no need of mercy and no awareness of their own sinfulness. At times this is due to an inadequate
catechesis on sin, not recognizing sin as a wounding of our relationship with God and with each other, a wound
which can be healed only through the saving power of God’s mercy.

On the other hand there can be a tendency for us to put human limits on God’s mercy.

The group felt a strong need for a deeper reflection on the relationship between mercy and justice, particularly
as it is presented in Misericordiae Vultus.

As we move on towards our reflection on the difficult situations to be examined in Part III, we should always
remember that God never gives up on his mercy. It is mercy which reveals God’s true face. God’s mercy
reaches out to all of us, especially to those who suffer, those who are weak, and those who fail. “How can I give
you up, O Ephraim! How can I hand you over, O Israel… My heart recoils within me, my compassion grows
warm and tender.” (Hs 11:8-9) As Pope Francis stresses in Misericordiae Vultus, God’s anger lasts for a
moment, but his mercy lasts forever.

[01692-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Anglicus “C”

Moderator: S.E. Mons. MARTIN Eamon

Relator: S.E. Mons. COLERIDGE Mark Benedict

After the travails of the first week, we decided to adopt a different approach to Part II of the Instrumentum
Laboris and moved through it more briskly than we did through Part I. As our sense of the task has clarified, our
modus procedendi has matured, and this is encouraging as we begin work on the long and complex Part III.

I now present the issues from Part II which were central to the group's discussion:

1) The need to speak a heartfelt word of appreciation and encouragement to couples who, by God’s grace, are
living their Christian marriage as a genuine vocation, since this is a unique service to the Church and the world.

2) The need to develop for couples and families catechetical programmes that are attuned to different cultures,
to revise them periodically and to adapt National Catechetical Directories in the light of these where applicable.

3) The need to develop resources in the vital area of family prayer, understood in both formal and less formal
ways, both liturgically and devotionally. These resources would again have to be culturally sensitive.

9



4) The need to explore further the possibility of couples who are civilly married or cohabiting beginning a journey
towards sacramental marriage and being encouraged and accompanied on that journey.

5) The need to present the indissolubility of marriage as a gift from God rather than a burden and to find a more
positive way of speaking about it, so that people can fully appreciate the gift. This relates to the larger question
of language, as the Synod looks to shape a language which, in the words of the Instrumentum Laboris, is
"symbolic", "experiential", "meaningful", "clear", "inviting", "open", "joyful", "optimistic" and "hopeful".

6) There is a need to draw more deeply and richly from the Scripture, not just in citing biblical texts but in
presenting the Bible as a matrix for Christian married and family life. As at Vatican II, the Bible would be a prime
resource for the shaping of a new language to speak of marriage and the family; and the Apostolic Exhortation
Verbum Domini could serve as a resource for practical suggestions.

7) In speaking of the joy of marriage and family life, there is a need to speak also of the life of sacrifice and even
the suffering which this involves and so to set joy within its proper context of the Paschal Mystery.

8) The need to see more clearly how the Church through the ages has come to a deeper understanding and
surer presentation of the teaching on marriage and the family which has its roots in Christ himself. The teaching
has been constant, but the articulation of it and the practice based upon that articulation have not been.

9) The need for a more nuanced understanding of why young people these days decide not to marry or to delay
marriage, often for a long time. The Instrumentum Laboris presents fear as the dominant motive. But it is also
true that young people at times do not see the point of marriage or regard it as a purely personal or private
matter which makes a public ceremony irrelevant to them. They are also affected in many ways by a culture of
options which baulks at closing doors, and they prefer to test a relationship before making any final commitment.
Powerful economic factors can also have their effect. We need to beware of a too simplistic reading of a
complex phenomenon.

10) One thing which the Synod might consider producing is a list of practical initiatives or strategies to support
families and to help those that are in trouble. This would be something concrete and would be in keeping with
the essentially practical character of this second Synod on marriage and the family.

On many of these points there was consensus, on others there was wide if not universal agreement, and on a
few there was significant disagreement.

A great richness and challenge of our discussions continues to be the different modulations of marriage and the
family in the various cultures represented in the group. There are certainly points of convergence, arising from
our shared sense of God’s plan which is inscribed in creation and which comes to its fullness in Christ crucified
and risen, as proclaimed by the Church. But the different ways in which that mystery takes flesh in different parts
of the world make it challenging to balance the local and the universal. That remains an overarching task of this
Synod.

[01693-EN.01] [Original text: English]

Relatio – Circulus Anglicus “D”

Moderator: Card. COLLINS Thomas Christopher

Relator: S.E. Mons. CHAPUT, O.F.M. Cap. Charles Joseph

Members of English circle D reviewed Section II far more quickly than Section I. The material was simpler. So
was working together and offering commentary and modi.

10



On the family and divine pedagogy, members thought the text’s reflections on the reading of Scripture should be
strengthened. They stressed that as we listen to God’s word, we need to encounter it in the context of the
Church, sacred tradition and the teaching authority of bishops. Many customs of reading Scripture already exist
in the various cultures of our English-speaking group. Some should be incorporated into the text. Several group
members promoted Lectio Divina, even when read within an inter-faith context. Others thought the Lectio Divina
process too complex for people of today. Some bishops felt that we need to better understand the relationship
between the newness of the Christian sacrament of matrimony and the natural structure of marriage built into
God’s plan from the start. The natural marriage of our original parents had its own order of grace.

The Instrumentum Laboris nowhere defines marriage. This is a serious defect. It causes ambiguity throughout
the text. Most bishops agreed that the document should add the definition of marriage from Vatican II, Gaudium
et Spes 48, as a correction.(The intimate partnership of married life and love has been established by the
Creator and qualified by His laws, and is rooted in the conjugal covenant of irrevocable personal consent. Hence
by that human act whereby spouses mutually bestow and accept each other a relationship arises which by
divine will and in the eyes of society too is a lasting one. For the good of the spouses and their off-springs as
well as of society, the existence of the sacred bond no longer depends on human decisions alone. For, God
Himself is the author of matrimony, endowed as it is with various benefits and purposes. All of these have a very
decisive bearing on the continuation of the human race, on the personal development and eternal destiny of the
individual members of a family, and on the dignity, stability, peace and prosperity of the family itself and of
human society as a whole. By their very nature, the institution of matrimony itself and conjugal love are ordained
for the procreation and education of children, and find in them their ultimate crown. Thus a man and a woman,
who by their compact of conjugal love "are no longer two, but one flesh" (Matt. 19:ff), render mutual help and
service to each other through an intimate union of their persons and of their actions. Through this union they
experience the meaning of their oneness and attain to it with growing perfection day by day. As a mutual gift of
two persons, this intimate union and the good of the children impose total fidelity on the spouses and argue for
an unbreakable oneness between them.[GS 48])

Taken as a whole, the text has many good insights on marriage. But the Catholic doctrine on marriage stretches
over too many paragraphs. It needs to be brought together in a more concise, compelling way. One person felt
the text’s grasp of Scripture could be improved by embracing newer scholarship. The person worried that many
of us were reading Scripture in too fundamentalist a manner, and other ways of interpreting Scripture might be
more fruitful. Others disagreed and thought that the understanding of Scripture in the text was adequate.

Some said the text needs to frame the notion of “indissolubility” more positively, rather than treating it as a
burden. Others saw a danger in referring to Catholic teaching as simply an “ideal” to be pursued and honored
but not practical for the living of daily life. They described this as an approach that implies that only the “pure”
can live the Gospel, but not ordinary people. Some stressed that we should always speak of virtues, not just
values. They are not the same thing.

In the material on family and God’s salvific plan, the text lacks grounding in the Book of Tobit and the Song of
Songs, which is vital to the Scriptural presentation of marriage. Bishops voiced concern that the document
seems to present Mosaic divorce as one of the stages of God’s plan, yet we know that divorce is never part of
God’s will for humanity, but was a consequence of original sin.

In several of the document’s confusing passages, a better translation of the Italian text led to clarity. Several
bishops focused on the notion of “seeds of the Word” or “seeds of the Logos” in the world around us. In the
tradition of the Church, this reflection – which dates back to Justin Martyr -- has always focused on cultural
issues rather than on people’s personal lives. The text tends to treat irregular relationships as somehow also
containing “seeds of the Word.” Some bishops felt this was inappropriate and misleading.

Some discussion ensued about the meaning of arranged marriages, where this practice still commonly occurs.
Such marriages are sometimes seen as lacking the agreement of the persons being married. But what the
practice more typically means is that whole families get involved in the entire process of marriage and family life.
Various cultures believe that “families marry one another,” not just the individuals making marital promises.

11



Some bishops saw this as a rich concept. It should be better appreciated.

Various bishops questioned the use of the expression “The Gospel of Family.” What does it actually mean? The
text offers no answers. The expression comes from St. Pope John Paul’s Letter to Families 1994, number 23.

Regarding No. 48 of the text, much discussion took place on the various forms of witness that families might give
in living out their communion as a domestic church. Along with the ones listed in the document, the following
were suggested:

The witness of holiness in prayer.

The witness of not being self-referential.

The witness of being sensitive to environmental issues.

The witness of simply living together in charity, in shared, everyday life.

Bishops felt that these actions should be seen as the fruit of baptism and confirmation.

Some in our group spoke about the need for the text to list devotions that both enhance and express family life
and spirituality. The rosary was central to the discussion; so was the importance of parents reading Scripture to
children, and siblings reading Scripture together. Bishops stressed the value of families attending Sunday
Eucharist and other liturgical celebrations together, and were surprised the text didn’t focus on this in greater
detail. Some suggested that various practices of popular piety be listed as concrete expressions of family
devotions.

Various bishops noted the importance of women in the life of the Church and the need to focus more attention
on giving them appropriate leadership roles. Some felt the document should be more sensitive to women abused
by their husbands or within their families, and who therefore carry extra burdens. One person felt that exemplary
families are sometimes difficult for people in painful circumstances to see as positive. Exemplary families may
intimidate them rather than helping them to see the possibility of living that way themselves.

Bishops said the text should present the canonical reasons for separation of spouses and reasons for seeking
an annulment. We need to be realistic about marital problems rather than simply encouraging people to stay
together. Again, violence against women was a key part of the discussion.

One of the bishops emphasized that priests are not trained to be marriage counselors. If they present
themselves as such, they risk legal problems for their local Churches. Priests should move away from marriage
counseling and do clearly defined spiritual guidance instead.

On the question of why young people fear to marry, many bishops observed that young people are afraid to fail
in any area of life. Youth ministry in parishes and dioceses should help young couples understand the value of
marriage. We need to focus on Pope John Paul’s exhortation not to be afraid and also to be aware that in the
Gospel, Jesus took care of a young married couple whose marriage celebration was about to run out of wine.
The Lord will always take care of young couples who trust in him in the way.

Circle D accepted this report unanimously. Our group is marked by great diversity and many different
perspectives – 29 persons, 21 of them bishops, coming from 20 countries. Bishops made many suggestions for
changes in the text. They will bring these forward in the various modi.

[01694-EN.01] [Original text: English]

12



Relatio – Circulus Italicus “A”

Moderator: Card. MONTENEGRO Francesco

Relator: Rev.do P. ARROBA CONDE, C.M.F. Manuel Jesús

La riflessione del Circolo Italicus A sulla Seconda Parte dell’Instrumentum laboris è stata ampia e ha affrontato
sia i singoli punti sia l’architettura del testo in generale, proponendo anche una riorganizzazione interna dei
contenuti per una sua migliore comprensione.

Si è valutato il fatto che questa parte espone in maniera sintetica l’insegnamento della Chiesa sul matrimonio e
la famiglia in prospettiva pastorale. Per questo è importante che i contenuti siano esposti nella maniera più
leggibile e organica possibile. Questa esigenza ha trovato concordi la quasi totalità dei membri del circolo. Varie
poi sono state le ipotesi di approccio e le preferenze.

Una delle soluzioni suggerite è recuperare (riunificando i testi) quell’unità che presentava la Parte Seconda della
Relatio Synodi, di cui si apprezzava l’ordine espositivo, con contenuti sintetici ma completi. Recuperare la
sequenzialità dei testi della Relatio Synodi non impedisce di inserire quelli nuovi proposti nell’Instrumentum
laboris, ben consapevoli che si tratta di testi che sintetizzano le risposte degli episcopati nella fase preparatoria
di questa assemblea ordinaria.

Alcuni vorrebbero porre a fondamento del discorso sulla vocazione familiare il tema della sacramentalità del
matrimonio, sottolineando anche che per gli sposi cristiani l’alleanza coniugale è segno dell’unione di Cristo con
la Chiesa, e che la grazia sacramentale trasforma dal di dentro l’amore tra l’uomo e la donna. Altri hanno
sottolineato l’esigenza di armonizzare l’attenzione alla sacramentalità del matrimonio con l’obiettivo di rivolgere a
tutti, anche ai non credenti in Cristo, la proposta evangelica, secondo gli obiettivi che hanno guidato la
convocazione delle due assemblee sinodali, nella convinzione che il Signore abbia depositato nel cuore di ogni
persona il “desiderio di famiglia”, quel suo “sogno” manifestato sin dall’opera della creazione.

Come già era accaduto rispetto ai testi e temi trattati nella Prima Parte, i Padri del circolo hanno trovato molto
utile avvalersi delle catechesi di Papa Francesco nell’esigenza di armonizzare la valorizzazione della
sacramentalità del matrimonio e l’attenzione alla sua dimensione creaturale. E’ sembrato particolarmente adatto
il commento del Santo Padre ad un brano della lettera agli efesini, laddove il Papa afferma: "San Paolo,
parlando della nuova vita in Cristo, dice che i cristiani – tutti – sono chiamati ad amarsi come Cristo li ha amati,
cioè «sottomessi gli uni agli altri» (Ef 5,21), che significa al servizio gli uni degli altri. E qui introduce l’analogia
tra la coppia marito-moglie e quella Cristo-Chiesa. É chiaro che si tratta di un’analogia imperfetta, ma dobbiamo
coglierne il senso spirituale che è altissimo e rivoluzionario, e nello stesso tempo semplice, alla portata di ogni
uomo e donna che si affidano alla grazia di Dio" (Catechesi 6 maggio 2015).

Inserire questo riferimento è servito anche ad affrontare un altro genere di difficoltà richiamata da alcuni Padri,
che avevano espresso preoccupazione per il linguaggio utilizzato in certi passaggi non del tutto chiari e di
difficile lettura. Tra questi rischi meritano menzione quello di confondere il progetto della proposta cristiana con
un ideale astratto; oppure che l’attenzione alle difficoltà specifiche del nostro tempo rispetto agli impegni familiari
e matrimoniali possa prestare il fianco a qualche fraintendimento. L’attenzione ad evitare tale eventuale difficoltà
ha portato a formulare alcuni modi sul testo, col desiderio di utilizzare comunque un linguaggio capace di
muovere gli uomini e donne della nostra era a comprendere facilmente che il Vangelo della famiglia è una
Buona Notizia di salvezza, rivolta a loro.

Altre osservazioni generali, che non sono state tradotte in modi precisi, ma che si propongono all’attenzione
della commissione di redazione, riguardano la necessità di arricchire il testo con un maggior afflato biblico e
patristico, e la cura per presentare sempre la Chiesa in questa parte come Maestra e come Madre, portatrice di
un annuncio che da Speranza.

13



Particolare menzione merita, tra le osservazioni generali, quelle riguardanti il tema della misericordia. Sul punto
è parso importante, in linea con quanto espresso dal Santo Padre, rendere esplicito il vincolo tra la celebrazione
dei Sinodi sulla famiglia e l’imminente apertura del anno giubilare sulla misericordia. In relazione a ciò sono stati
fatti due principali richiami: collocare nell’introduzione il riferimento a questo vincolo; e dire con chiarezza che è
la certezza del perdono che permette la franchezza della confessione: la percezione del peccato si desta
davanti all’amore gratuito di Gesù.

In questa linea il circolo ha accolto presto e unanimemente l’idea di completare i testi dell’Instrumentum laboris
sulla presentazione della dottrina inserendovi la dimensione spirituale e pneumatologica, accogliendo la
sensibilità più propria della tradizione orientale. Questa proposta si è tradotta in un modo concreto, che ha
soddisfa anche le richieste di altri padri di rendere più esplicito il primato della grazia, il riconoscimento del
peccato e la necessità di incoraggiare cammini di conversione, ricordando che la verità evangelica sulla famiglia
si incarna nella vita degli sposi per opera dello Spirito Santo, Spirito di amore divino che eleva l’amore umano
della coppia alla realtà del Sacramento.

Si è ritenuto importante avvertire che la grazia non agisce solo nel momento della celebrazione del sacramento
del matrimonio, ma accompagna gli sposi durante tutta la vita, poiché è sacramento permanente in analogia con
l’Eucarestia; che lo stesso Spirito Santo si offre come fondamento delle finalità e proprietà del matrimonio, e
conferma le promesse nuziali nella realtà della vita familiare, la cui crescita nella grazia necessita, per maturare,
l’aiuto dei Sacramenti della Riconciliazione e dell’Eucaristia. Si è fatto cenno anche alla guida spirituale; il circolo
si è orientato nell’idea di formulare proposte sul punto piuttosto nella terza parte del documento.

[01695-IT.01] [Testo originale: Italiano]

 

Relatio – Circulus Italicus “B”

Moderator: Card. MENICHELLI Edoardo

Relator: Card. PIACENZA Mauro

Dalla discussione sulla II parte è unanimemente emersa l’esigenza di intervenire sul testo per porre ordine
costruttivamente fra i diversi paragrafi e meglio valorizzarne i contenuti. Si è rilevata una difficile composizione
fra il nuovo titolo – «La vocazione e la missione della famiglia nella Chiesa e nel mondo contemporaneo» – che
comporta una non insignificante trasformazione del tema, e il documento base oggetto della discussione,
soprattutto in questa parte.

Per alcuni nn. si è chiesta la loro caduta e per alcuni altri si è chiesto che i redattori armonizzino i contenuti con
quanto già espresso altrove. Tutte le indicazioni contenute nei modi, così come quelle dei tagli, sono motivate
dall’intento di pervenire ad una maggiore coesione ed incisività dei testi.

Si è rilevata la necessità di assumere, nella descrizione e nella valutazione delle esperienze, uno stile e un
criterio sapienziale. Inoltre, riguardo la titolazione di alcune parti, che vanno sotto il termine di “problema”, si
consiglia di rappresentarle con una terminologia positiva.

Come nella I parte, anche per questa sezione sembra doveroso segnalare la penuria di riferimenti alla Parola di
Dio e alla pressoché totale carenza di riferimenti alla Tradizione della Chiesa. Per una base biblica fondante e
pastoralmente fruibile si potrebbe rimandare a Genesi, tenendo presente che Gesù stesso rimanda a quel testo
“In principio…”. Pertanto è stato proposto e consegnato alla Segreteria una proposta specifica che amplia i
contenuti del n. 44: “La famiglia nel disegno salvifico di Dio”.

Nell’intento di perseguire maggior chiarezza e coerenza di linguaggio, nonché maggior logica nei contenuti del II

14



cap., si suggerisce di titolare “la vocazione della famiglia oggi” e di procedere mediante una tripartizione ( 1. La
famiglia nel progetto di Dio; 2. La vocazione della famiglia nella Chiesa; 3. La famiglia in cammino verso la sua
pienezza), e all’interno di essa potrebbero venire riorganizzati e chiariti i contenuti del testo.

Il tema del rapporto matrimonio – giovani interpella l’intera azione pastorale della Chiesa. Si tratta di saper
comunicare la bellezza attraente del matrimonio a fronte delle previsioni timorose espresse nella diffusa “cultura
del provvisorio”.

Ancora i Padri del Circolo hanno preso in considerazione il fatto che, soprattutto nella teologia orientale, risulta
inconcepibile parlare della famiglia senza dire nulla circa il celibato per il Regno. Il matrimonio non è l’unica
possibilità per la persona. Forse un cenno di questo tipo potrebbe trovare posto subito dopo aver parlato della
indissolubilità. Infatti non c’è un unico modo per fare famiglia, c’è anche una forma che si può chiamare “famiglia
discepolare”. Quando Gesù ha dato la Buona Notizia sul Matrimonio, ha anche aperto la prospettiva sul
discepolato. È da raccomandare un'alleanza rinnovata tra le diverse forme di vocazione all'amore: la vita
matrimoniale, la vita sacerdotale, la vita consacrata. Nella comunione delle vocazioni si attua uno scambio
fecondo di doni, che ravviva e arricchisce la comunità ecclesiale. Viviamo un tempo che chiede la capacità di
“stare vicino”, di accompagnare, di accogliere, di perdonare. Famiglia e vita consacrata possono allora imparare
ad accompagnarsi e sostenersi reciprocamente, aiutandosi nelle rispettive difficoltà, anche sperimentando forme
nuove di comunione e condivisione.

Ripetutamente nel testo compaiono i termini “natura” e “naturale”, di grande rilevanza nella tradizione filosofica e
teologica cristiana, concepiti nell’ottica della creazione. A proposito si suggerisce di non trascurare la
considerazione sul fatto che tale terminologia, negli ambienti culturali con cui si dialoga, non è univoca e risulta
di difficile comprensione per la gente comune; quindi non di facile utilizzazione a livello pastorale.

Poiché l’istituto del Sinodo difficilmente potrebbe rispondere all’esigenza di ordinare in un documento esaustivo
la complessa e diversificata dottrina sul Matrimonio e sulla famiglia, emerge la necessità, da una parte di
domandare un documento magisteriale che possa rispondere a questa esigenza, dall’altra l’impegno a verificare
i risvolti pastorali attinenti alla tematica. A questo proposito, i Padri esprimono la necessità di considerare la
missione propria della mediazione pastorale nella trasmissione della Dottrina. Diventa necessario e urgente
vigilare sui linguaggi adoperati e valutare la effettiva comprensibilità di quanto espresso. La Verità cristiana è la
Persona di Cristo che ha scelto di nascere, crescere, vivere in una famiglia e, fino ad oggi, non smette di
comunicare il suo annuncio, ma non potrebbe accontentarsi che esso sia solamente ben formulato: deve poter
veramente «irrigare la terra» ( Is 55,10). Obiettivo di un’azione pastorale efficace sarebbe quello di aiutare le
famiglie a entrare nel mistero della Famiglia di Nazareth, nella sua vita nascosta, feriale e comune, come è
quella della maggior parte delle nostre famiglie, con le loro pene e le loro semplici gioie; vita intessuta di serena
pazienza nelle contrarietà, di rispetto per la condizione di ciascuno, di quell’umiltà che libera e fiorisce nel
servizio, vita di fraternità, che sgorga dal sentirsi parte di un unico corpo, e questo benedetto dal Signore!

[01696-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio – Circulus Italicus “C”

Moderator: Card. BAGNASCO Angelo

Relator: S.E. Mons. BRAMBILLA Franco Giulio

I Padri del Circulus Italicus (C) hanno sentito in modo speciale che la seconda parte è il cuore pulsante della
vocazione e della missione della famiglia. Per far brillare la bellezza e la forza trasformatrice del messaggio
cristiano sul matrimonio e sulla famiglia desiderano che il Sinodo torni alla sorgente zampillante del messaggio
di Gesù, alla sua eco nella Chiesa e alla sua capacità di accompagnare le tappe della vita di famiglia. È
possibile raccogliere il ricco dibattito emerso nel gruppo attorno a tre cerchi concentrici, che sono come le tre
onde generate dal sasso gettato nel mare della storia dalla venuta di Cristo.

15



Il primo cerchio ci fa ascoltare la parola che è Gesù e l’insegnamento di Gesù sul matrimonio e la famiglia.
Questa parola è centrata sull’eloquenza dell’incarnazione del Verbo. Gesù nasce e cresce in una famiglia. Il
fatto dell’incarnazione del Verbo in una famiglia umana, anzi nella famiglia di Nazareth, è il sasso che
sommuove con la sua novità la storia del mondo. Dobbiamo immergerci nel mistero della nascita di Gesù, del sì
di Maria all’annuncio dell’angelo che fa germinare la Parola nel suo grembo, dell’assenso di Giuseppe che fa la
sua parte dando il nome a Gesù e prendendo con sé Maria, del riconoscimento dei Magi e delle trame di Erode,
della partecipazione di Gesù alla vicenda del suo popolo esiliato, perseguitato e fuggiasco, dell’attesa di
Zaccaria e della gioia di Giovanni Battista, della trasmissione della benedizione di generazione in generazione,
dell’accoglienza del resto di Israele nei pastori, in Simeone e Anna, della presentazione al tempio di Gesù che
compie la promessa, della perdita e ritrovamento di Gesù che vuole «essere nella relazione col Padre suo» (Lc
2,49). E, poi, bisogna stare nei trenta interminabili anni dove Gesù ha sillabato la preghiera e la tradizione
religiosa del suo popolo per educare la fede dei padri e far lievitare quella fede a dire il mistero del Regno.
Questo è il mistero del Natale e il segreto di Nazareth che tanto hanno affascinato Francesco, Teresa del
Bambino Gesù e Charles de Foucauld! Questa, più che la “sacra” famiglia, è la famiglia “santa e santificata”
dall’incarnazione di colui che è il Figlio del Padre, il figlio di Maria e Giuseppe.

A questo evento deve essere ricondotta sempre di nuovo la parola di Gesù sul matrimonio e la famiglia. Essa di
fronte alla concessione di Mosè, rimanda “al principio” della creazione e anticipa “il compimento” della sua croce
e risurrezione. Il richiamo “al principio” è fatto da Gesù per far memoria che “maschio e femmina li creò”, che “la
donna è donata all’uomo” come compagna messa accanto dalla tenerezza benevolente di Dio e che l’uomo
deve lasciare la sua prima casa per costruire una nuova storia nell’una caro. Così anche le nozze di Cana
“danno inizio” al ministero di Gesù, mentre Gesù stesso versa il “vino nuovo” negli otri d’acqua di chi non ha più
nulla per dar gioia al proprio cammino. Si comprende perché le esigenze del Regno, che si fa prossimo e
compie il tempo, richiedono la conversione, la fede e la sequela. Amare il padre e la madre, la marito e la moglie
e i figli più di Cristo, non fa vivere la famiglia nella luce della Pasqua. Il cammino della croce sta dunque al
centro anche della Parola di Gesù sul matrimonio e la famiglia, nel senso che questi beni, pur grandi e sacri,
vanno configurati al mistero della Nuova Alleanza, che porta a compimento l’antica, di cui l’amore sponsale è
immagine privilegiata. È questa la pedagogia divina, lo stile della vita di famiglia e la pienezza sacramentale di
cui si parla nel primo capitolo.

Il secondo cerchio ci fa sentire l’insegnamento di Gesù nell’eco della Parola della Chiesa degli Apostoli e del
Magistero attuale. I Padri hanno molti insistito a questo proposito che il legame Cristo-Chiesa-Eucaristia (il
“mistero grande”) sia pensato nella sua ricchezza dentro l’azione vivente dello Spirito Santo. Cristo fa della
Chiesa il suo corpo attraverso il dono di sé nel corpo eucaristico, così che tutte le membra comunicano a Cristo
nello Spirito e lo comunicano al mondo nella varietà delle diverse membra, apprezzando e stimando quelle che
lo trasmettono con fedeltà e generosità, e avendo cura di quelle deboli e ferite, perché tutti dicono e donano, a
loro modo, Gesù al mondo e il mondo a Cristo. I Padri hanno proposto di mettere in continuità i numeri
47.49.50.52 e 54 per far sentire nella voce della Chiesa dal Concilio a Paolo VI, da Giovanni Paolo II a
Benedetto e Francesco, l’eco della Chiesa degli apostoli e della grande tradizione. In questo modo si possono
raccogliere e descrivere nel secondo capitolo con semplicità le caratteristiche “specifiche” dell’alleanza
sponsale: la santità, l’unità, la fedeltà, la fecondità nella vita di famiglia e la generatività nell’educazione, nella
società e nel mondo. Si propone poi di collegare gli altri numeri (48.51.53.55) mettendo in luce il punto focale del
Sinodo: il valore evangelizzante del matrimonio e della famiglia. Esso comincia con lo stile di testimonianza della
vita quotidiana familiare vissuta e pregata nella fede, viene trasmessa in famiglia attraverso la vita pratica e la
catechesi, valorizza le figure che sono presenti nello spazio familiare (la mamma, il papà, i fratelli, i nonni, i
parenti, ecc.) perché si aprano alla comunità, alla scuola e alla vita civile. Si è molto insistito perché la comunità
cristiana diventi una “famiglia di famiglie”, misuri la propria azione pastorale sullo stile delle famiglie e con esse
trasmetta una forza umanizzante alla vita del mondo, superando l’attuale deriva individualista.

Il terzo cerchio fa risuonare e riascoltare il vangelo di Gesù nelle tappe della vita di famiglia. La parabola che si
snoda nel terzo capitolo mette a confronto la bellezza e la verità del disegno creaturale sulla famiglia, incentrato
sulla grazia del mistero pasquale di Gesù, e la cura amorevole e misericordiosa che la Chiesa deve avere
nell’accompagnare le famiglie nelle diverse età della loro vicenda. Anche qui i Padri hanno suggerito di leggere
in sequenza almeno i nn. 56.58. 60.62 che disegnano teologicamente l’arco delle età della vita di famiglia.
Hanno chiesto poi di ordinare di seguito lo sguardo, lo stile e i gesti di accompagnamento della famiglia.

16



Anzitutto la grazia e le fatiche che la aprono alla comunità cristiana e che stimolano la comunità cristiana a
prendersi a carico le tappe di vita della famiglia, considerandola un bene essenziale per la Chiesa stessa e
accompagnandola nei diversi passaggi promettenti e faticosi del suo cammino. Un particolare impegno poi va
dato al percorso di “iniziazione dei giovani” al matrimonio e alla famiglia. Un lungo cammino che deve iniziare
già nel momento adolescenziale e giovanile con l’educazione degli affetti, nel sostenere durante il periodo del
fidanzamento il senso della scelta di vita, nell’aiutare a discernere e a vivere nella fede questo passaggio
decisivo, nel preparare al matrimonio come punto di partenza della vita insieme, nella prossimità alla vita dei
primi anni del matrimonio. Solo con questa costante presenza si può esorcizzare la sfiducia verso l’alleanza
coniugale, per un verso desiderata, per l’altro temuta o rinviata. Forse già qui si dovrà inserire un cenno
tematico, quasi una sorta di indice, anche per le altre età della vita. La stagione della famiglia quando i figli
partono, il momento della crisi e delle ferite, il tempo della malattia e della sofferenza e il compito
dell’accudimento degli anziani. In questo capitolo – è stato detto – non si tratta di delineare subito le azioni
pastorali, ma di descrivere uno stile nuovo della Chiesa “al fianco” delle famiglie, uno stile di prossimità
contagiosa e di tenerezza forte ed esigente. Anche i modi sono stati presentati in questo orizzonte.

Termino con una raccomandazione forte che il nostro circolo consegna ai Padri: questa parte è il cuore
palpitante del Sinodo. Deve far circolare la linfa vitale del Vangelo dentro il corpo della Chiesa e della famiglia,
per irradiarne l’energia e la vitalità anche nella vita civile e sociale, soprattutto nel mutamento della sensibilità
attuale tutta concentrata sui diritti dell’individuo. È una sfida impossibile? Se facciamo eco alla Parola di Gesù,
se la viviamo nel cuore della Chiesa, se la attuiamo con uno sguardo di tenerezza misericordiosa sulle stagioni
della vita familiare, non faremo altro che far brillare il mistero del Natale e della Pasqua nella vita degli uomini
delle donne di oggi.

[01697-IT.01] [Testo originale: Italiano]

Relatio – Circulus Hibericus “A”

Moderator: Card. RODRÍGUEZ MARADIAGA, S.D.B. Óscar Andrés

Relator: Card. LACUNZA MAESTROJUÁN, O.A.R. José Luis

El Círculo Hibericus A siguió con la metodología de las reuniones anteriores, leyendo punto por punto de la IIª
Parte y los resúmenes de las aportaciones de los Padres Sinodales en las intervenciones de las
Congregaciones Generales, haciendo cada miembro el comentario que consideraba oportuno y, si se veía
válido, solicitando la elaboración del MODO correspondiente para ser presentado a votación en otra sesión.

Destacamos los siguientes comentarios:

- Se necesita una definición de la Familia, bien sea como la de Gaudium et Spes #52 u otros documentos como
Familiaris consortio.

- Quizá el título debería ser al revés: La Vocación Familiar y su Discernimiento o el Designio de Dios y la
Familia.

- La misericordia de Dios no se puede condicionar, siempre lleva la delantera. Santo Tomás dice al respecto
que, en Dios, la misericordia es la máxima virtud y el perdón es la más alta manifestación del poder divino. El
perdón que Jesús nos ganó en la cruz no tuvo ninguna condición.

- De igual manera, la misericordia hay que entenderla en relación con el amor (Jn 3, 16) ya que es su
manifestación, y la Iglesia prolonga el dinamismo misericordioso de la Encarnación.

- Se pide reubicar el segundo párrafo del #38 a los números 80 – 81 en los que se habla de la Palabra de Dios y
la Familia, citando textos de la Sagrada Escritura.

17



- Parece que hay un cierto desorden en la colocación de los títulos y cuesta llevar la lógica de la relación.

- Hay que poner acento en la gradualidad y procesualidad para acoger el proceso como Dios comunica la gracia
de la Alianza, que educa teniendo en cuenta cada persona, progresivamente, en comunidad, corrige, acompaña
y perdona. Por ser la pedagogía de Dios, la procesualidad se recoge tambien en la Tradición (San Agustín De
cathequizandis rudibus) y también lo señala Aparecida (280, 281).

- Hay expresiones en las que parece que se absolutiza el matrimonio y la familia, mientras que Jesús los
relativiza al Reino de Dios

- El plan divino es único, por lo tanto habría que hablar del matrimonio en sí, sin las distinciones.

- Se habla de encuentros de Jesús con distintas personas en distintos ámbitos, pero habría que insistir en los
que se realizan en ámbitos familiares: Lázaro y familia, Pedro y familia... En el encuentro con la “adúltera” nos
recuerda con claridad “el que esté libre de pecado que tire la primera piedra”. Jesús siempre abre puertas.

- Tengamos en cuenta la analogía entre la Familia y la Iglesia: así como la Iglesia es sacramento de salvación,
la Familia cristiana debe ser un signo visible y participativo de la Iglesia.

- Hay varios grados de sacramentalidad del matrimonio: natural, Alianza, cristiano.

- La fidelidad de Dios se derrama en el sacramento del Matrimonio, pero al modo humano: “quidquid recipitur,
ad modum recipientis recipitur”. La fidelidad indisolubilidad es un misterio que incluye la fragilidad.

- La redención acontece en la pobreza del hombre, teniendo en cuenta la gracia ya que los sacramentos no se
realizan en la fuerza de los hombres. Sin embargo, el sacramento del matrimonio es el único en el que se exige
la actualización de lo escatológico.

- No tenemos una teología de la familia sino del matrimonio y más vinculada a lo moral. El Magisterio debería
presentar el Evangelio de la familia en forma orgánica e integrada.

- En la familia, el Evangelio se vuelve carne, mediante la acogida, el perdón, el encuentro, y, sin esta mediación,
el cristianismo se reduce a retórica o ideología.

- La espiritualidad propia del matrimonio es en y desde la vida diaria, no sólo en los actos piadosos o litúrgicos,
como explica San Francisco de Sales en las Cartas a Filotea, citado en Christifideles laici.

- Siendo la Eucaristía el centro y la cumbre de la vida cristiana, hay que potenciar las Celebraciones
dominicales en ausencia del presbítero, a través de las Comunidades Eclesiales de Base, Catequistas,
Delegados de la Palabra, devociones populares.

- La espiritualidad matrimonial nace de la presencia de Dios en medio de los esposos.

- Los padres son los primeros catequistas y siendo la familia “Iglesia doméstica “, su vocación es ejercer la
ministerialidad de la Iglesia que es carismática, pero también litúrgica y de solidaridad. Lamentablemente, los
padres han perdido la capacidad de transmitir la fe, con lo cual se llega a comunidades formales o que
desarrollan una sola dimensión de la vida cristiana.

- La característica más importante de la familia es la “totalidad”, mientras en el resto de la vida se trata sólo de
relaciones funcionales.

- Siguiendo la tesis de los “semina Verbi”, no se puede desconocer que hay muchos valores positivos en otros

18



tipos de familia.

- Cuando se habla de los jóvenes y el matrimonio, se hace desde la perspectiva del miedo, lo cual no es
suficiente, es una cuestión antropológica: viven al día, no encaja con su manera de pensar el “para siempre”, no
se lo plantean, es otro modo de ver la vida. Quizá podríamos hablar de informalidad: un papel no hace el
matrimonio y quizá lo hemos rodeado de tantas formalidades que no caben en la mente de los jóvenes que,
muchas veces, identifican formalidad con hipocresía.

- Además, decir que tienen miedo o no se atreven contradice la experiencia de tantos jóvenes que aceptan el
riesgo del voluntariado o se arriesgan por razones políticas u otras luchas.

- Hay culturas en las que ciertos aspectos condicionan a los jóvenes de cara al matrimonio, como la “dote”, sin
dote no pueden casarse ni siquiera civilmente.

- También hay que tener en cuenta que el ejemplo de los padres y de la familia contagia o anima a los hijos y a
aquellos les compete presentar la “belleza del matrimonio y la familia”.

- Además de la falta de una Teología de la Familia, de la que ya hablamos antes, también pareciera que nos
limitamos a repetir cosas obvias, pero faltan ideas clave y motoras.

Al final del trabajo, el Círculo aprobó 54 modos.

[01698-ES.01] [Texto original: Español]

Relatio – Circulus Hibericus “B”

Moderator: Card. ROBLES ORTEGA Francisco

Relator: S.E. Mons. PORRAS CARDOZO Baltazar Enrique

1. - Se consideró que la segunda parte contiene muchos elementos positivos sobre el discernimiento de la
vocación familiar, pero se echa de menos, primero, su falta de conexión directa con la primera parte; y en
segundo lugar, se tratan muchos aspectos sin una conexión más orgánica y lógica de los asuntos tratados.

2. - Se planteó como reflexión grupal preguntarse por el sentido del trabajo sinodal. La doctrina es conocida
pero las exigencias de la realidad y los nuevos acentos de la reflexión teológica deben ser tomados en cuenta
para que haya realmente un aporte significativo.

3. - Se respeta metodológicamente el Instrumentum Laboris, pero se desearía que el documento final pudiera
reordenar mejor los temas, pues hay muchas repeticiones en diversos números que deben ser vistos con mayor
atención para una mejor distribución de cada uno de los acápites.

4. - Sobre el capítulo primero hubo un buen intercambio sobre el aspecto antropológico de la familia, imagen de
la Trinidad.

5. - Se tomaron en cuenta y se asumieron como modos, algunas de las intervenciones en el aula. Sobre el
capítulo segundo, familia y vida de la Iglesia se insistió en la dimensión misionera de la familia.

6. - El capítulo tercero, familia y camino hacia su plenitud fue objeto de consideración, enriqueciéndolo con
modos acerca de los hijos, notando una carencia en referencia a la necesaria misericordia para con los hijos
que sufren las consecuencias de la violencia intrafamiliar, el abandono, el divorcio de sus padres, etc.; se dio un
interés particular sobre el tema de la juventud con sus valores positivos y las deficiencias de cara al matrimonio.

19



7. - Se enriqueció y se propone una referencia más explícita a textos tanto del Antiguo y del Nuevo Testamento
(el amor nupcial de Dios con su pueblo) como del rico magisterio postconciliar sobre la familia.

8. - A los miembros del grupo pareció que hay ausencias significativas o pocas referencias en esta parte en
temas como la castidad y la virginidad, la santidad y la espiritualidad de la familia.

9. - Debemos asumir también las deficiencias de una pastoral orgánica y familiar más incisiva, señalando los
logros y realizaciones como las ausencias.

10. - Se es consciente de la compleja y diversa realidad existente en nuestros países, por lo que la iluminación
de esta parte debe ser amplia para dar cabida a respuestas ajustadas a los diversos escenarios.

11. - Se trabajó intensamente en un clima cordial y fraterno, y se proponen a la consideración del plenario 30
modos.

[01699-ES.01] [Texto original: Español]

Relatio – Circulus Germanicus

Moderator: Card. SCHÖNBORN, O.P. Christoph

Relator: S.E. Mons. KOCH Heiner

Ausführlich haben wir die immer wieder als Gegensatz aufgefassten Begriffe Barmherzigkeit und Wahrheit,
Gnade und Gerechtigkeit und ihre theologische Beziehung zueinander diskutiert. Sie sind in Gott keine sich
gegenüber stehenden Gegensätze: Weil Gott Liebe ist, fallen in Gott Gerechtigkeit und Barmherzigkeit in eins.
Die Barmherzigkeit Gottes ist die grundlegende Offenbarungswahrheit, die nicht im Gegensatz steht zu anderen
Offenbarungswahrheiten. Sie erschließt uns vielmehr deren tiefsten Grund, da sie uns sagt, warum Gott sich in
seinem Sohn selbst entäußert hat und weshalb Jesus Christus durch sein Wort und seine Sakramente bleibend
zu unserem Heil in seiner Kirche gegenwärtig ist. Die Barmherzigkeit Gottes erschließt uns damit den Grund und
das Ziel des gesamten Heilswerkes. Die Gerechtigkeit Gottes ist seine Barmherzigkeit, mit der er uns gerecht
macht.

Wir haben auch überlegt, welche Konsequenzen dieses Ineinander für unsere Begleitung von Ehen und
Familien hat. Es schließt eine einseitig deduktive Hermeneutik aus, welche konkrete Situationen unter ein
allgemeines Prinzip subsumiert. Im Sinne des Thomas von Aquin und auch des Konzils von Trient steht die
Anwendung der Grundprinzipien mit Klugheit und Weisheit auf die jeweilige, oft komplexe Situation an. Dabei
geht es nicht um Ausnahmen, in denen Gottes Wort nicht gültig sein soll, sondern um die Frage der gerechten
und billigen Anwendung des Wortes Jesu – etwa des Wortes der Unauflösbarkeit der Ehe – in Klugheit und
Weisheit. Thomas von Aquin hat diese Notwendigkeit der konkretisierenden Applikation deutlich gemacht, etwa
wenn er sagt: „Zur Klugheit gehört nicht nur die Überlegung der Vernunft, sondern auch die Applikation auf die
Handlung, welche das Ziel der praktischen Vernunft ist“ (STh II-II-47,3: „ad prudentiam pertinet non solum
consideratio rationis, sed etiam applicatio ad opus, quae est finis practicae rationis“).

Ein anderer Aspekt unserer Diskussion war die vor allem in Kapitel 3 des II. Teils öfters angesprochene
stufenweise Hinführung der Menschen zum Sakrament der Ehe, angefangen von unverbindlichen Beziehungen
über unverheiratet zusammenlebende Paare und nur standesamtlich Verheiratete bis hin zur kirchlich gültigen
und sakramentalen Ehe. Diese Menschen auf den unterschiedlichen Stufen seelsorgerisch zu begleiten, ist eine
große pastorale Aufgabe, aber auch Freude.

Deutlich wurde uns auch, dass wir in vielen Diskussionen und Wahrnehmungen zu statisch und zu wenig
biographisch-geschichtlich denken. Die kirchliche Ehelehre hat sich geschichtlich entwickelt und vertieft.
Zunächst ging es um die Humanisierung der Ehe, die sich in der Überzeugung der Monogamie verdichtet hat.

20



Im Licht des christlichen Glaubens wurde die personale Würde der Ehepartner tiefer erkannt und die
Gottebenbildlichkeit des Menschen in der Beziehung von Mann und Frau wahrgenommen. In einem weiteren
Schritt wurde die Kirchlichkeit der Ehe vertieft und sie als Hauskirche verstanden. Schließlich wurde der Kirche
die Sakramentalität der Ehe ausdrücklich bewusst. Dieser geschichtliche Weg der Vertiefung zeichnet sich
heute auch in der Biographie vieler Menschen ab. Sie sind zunächst berührt von der humanen Dimension der
Ehe, sie lassen sich von der christlichen Sicht der Ehe im Lebensraum der Kirche überzeugen und finden von
daher den Weg zur Feier der sakramentalen Ehe. Wie die geschichtliche Entwicklung der kirchlichen Lehre Zeit
beansprucht hat, so muss die kirchliche Pastoral auch den Menschen heute auf ihrem Weg hin zur
sakramentalen Ehe Zeit der Reifung gewähren und nicht nach dem Prinzip „Alles oder Nichts“ handeln. Hier ist
der Gedanke eines „Prozesses von Stufe zu Stufe“ (FC 9) auf die Gegenwart hin weiter zu entfalten, den
Johannes Paul II. bereits in Familiaris consortio grundgelegt hat: „Das pastorale Bemühen der Kirche beschränkt
sich nicht nur auf die christlichen Familien in der Nähe, sondern kümmert sich, indem es den eigenen Horizont
nach dem Maßstab des Herzens Jesu ausweitet, noch intensiver um alle Familien in ihrer Gesamtheit und vor
allem um jene, die sich in einer schwierigen oder irregulären Lage befinden.“ (FC 65) Die Kirche steht dabei
unausweichlich in dem Spannungsfeld zwischen einer notwendigen Klarheit der Lehre von Ehe und Familie
einerseits und der konkreten pastoralen Aufgabe andererseits, auch diejenigen Menschen zu begleiten und zu
überzeugen, die in ihrer Lebensführung nur teilweise mit den Grundsätzen der Kirche übereinstimmen. Mit ihnen
gilt es Schritte auf dem Weg zur Fülle eines Lebens in Ehe und Familie zu gehen, wie es das Evangelium von
der Familie verheißt.

Notwendig ist dabei eine personal ausgerichtete Seelsorge, die die Normativität der Lehre und die Personalität
des Menschen in gleicher Weise einbezieht, seine Gewissensfähigkeit im Blick behält und seine Verantwortung
stärkt. „Denn der Mensch hat ein Gesetz, das von Gott seinem Herzen eingeschrieben ist, dem zu gehorchen
eben seine Würde ist und gemäß dem er gerichtet werden wird. Das Gewissen ist die verborgenste Mitte und
das Heiligtum im Menschen, wo er allein ist mit Gott, dessen Stimme in diesem seinem Innersten zu hören ist.“
(GS 16)

Wir bitten für die Endfassung des Textes noch zwei Aspekte zu bedenken:

Es sollte jeder Eindruck vermieden werden, dass die Heilige Schrift nur als Zitationsquelle für dogmatische,
juristische oder ethische Überzeugungen gebraucht wird. Das Gesetz des Neuen Bundes ist das Werk des
Heiligen Geistes im Herzen der Gläubigen (vgl. Katechismus der katholischen Kirche Nr. 1965-1966). Das
geschriebene Wort ist zu integrieren in das lebendige Wort, das im Heiligen Geist in den Herzen der Menschen
wohnt. Das gibt der Heiligen Schrift eine weite geistliche Kraft.

Schließlich haben wir uns schwergetan mit dem Begriff Naturehe. In der Geschichte der Menschheit ist die
natürliche Ehe immer auch kulturell geprägt. Der Begriff Naturehe kann unterstellen, dass es eine natürliche
Lebensform des Menschen gäbe ohne kulturelle Prägung. Wir schlagen deshalb vor zu formulieren: „Die in der
Schöpfung begründete Ehe“.

[01700-DE.01] [Originalsprache: Deutsch]

[B0784-XX.01]

21


