2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0564
Sabato 11.07.2015

Viaggio Apostolico di Sua Santita Francesco in Ecuador, Bolivia e Paraguay (5-13 luglio 2015) -
Incontro con rappresentanti della societa civile ad Asunciéon

Incontro con rappresentanti della societa civile nello Stadio “Leén Condou” del Colegio San José ad Asuncién

Discorso del Santo Padre

Traduzione in lingua italiana

Traduzione in lingua inglese

Nel pomeriggio Papa Francesco ha lasciato la Nunziatura Apostolica di Asuncion e, prima di raggiungere lo
Stadio “Ledn Condou” per I'incontro con i rappresentanti della societa civile del Paraguay, con un gesto fuori
programma si € recato a visitare I'lstituto San Rafael che accoglie malati terminali, orfani, anziani e ragazze
madri, fondato e diretto dal sacerdote italiano Aldo Trento, della Fraternita di San Carlo Borromeo.
Accompagnato da P. Aldo, il Santo Padre & entrato nella Casa della Divina Provvidenza di San Riccardo
Pampuri, dove ha salutato e benedetto in particolare i malati terminali.

Giunto poi al Palazzetto dello Sport “Ledn Condou” del Colejo San José, il Papa € stato accolto dal Superiore
della Comunita dei Padri Betharramiti che gestiscono la scuola e dalla Direzione dell’istituto.

All'incontro con i rappresentanti della societa civile del Paraguay, iniziato alle 16.30, hanno partecipato docenti
di scuole ed atenei, artisti, industriali, sindacalisti, sportivi, rappresentanti dei media, associazioni femminili,
agricoltori e indigeni.



Dopo I'indirizzo di saluto di S.E. Mons. Adalberto Martinez Flores, Ordinario Militare e Segretario della
Conferenza Episcopale del Paraguay, e dopo alcune testimonianze, Papa Francesco ha rivolto ai presenti il
discorso che riportiamo di seguito:

Discorso del Santo Padre

Buenas tardes:

Yo escribi esto en base a las preguntas que me llegaron, que no son todas las que hicieron ustedes, asi que lo
que falta lo iré completando en la medida que voy hablando. De tal manera que, en la medida que yo pueda,
logre dar mi opinion sobre las reflexiones de ustedes.

Y estoy contento de estar con ustedes, representantes de la sociedad civil, para compartir esos suefos,
ilusiones, en un futuro mejor y problemas. Agradezco a Mons. Adalberto Martinez Flores, Secretario de la
Conferencia Episcopal del Paraguay, esas palabras de bienvenida que me ha dirigido en nombre de todos. Y
agradezco a las seis personas que han hablado, cada una de ellas presentando un aspecto de su reflexion.

Verlos a todos, cada uno proveniente de un sector, de una organizacion, de esta sociedad paraguaya, con sus
alegrias, preocupaciones, luchas y busquedas, me lleva a hacer una accion de gracias a Dios. O sea, parece
que Paraguay no esta muerto, gracias a Dios. Porque un pueblo que vive, un pueblo que no mantiene viva sus
preocupaciones, un pueblo que vive en la inercia de la aceptacion pasiva, es un pueblo muerto. Por el contrario,
veo en ustedes la savia de una vida que corre y que quiere germinar. Y eso siempre Dios lo bendice. Dios
siempre esta a favor de todo lo que ayude a levantar, mejorar, la vida de sus hijos. Hay cosas que estan mal, si.
Hay situaciones injustas, si. Pero verlos y sentirlos me ayuda a renovar la esperanza en el Sefior que sigue
actuando en medio de su gente. Ustedes vienen desde distintas miradas, distintas situaciones y busquedas,
todos juntos forman la cultura paraguaya. Todos son necesarios en la busqueda del bien comun. «En las
condiciones actuales de la sociedad mundial, donde hay tantas iniquidades y cada vez mas las personas son
descartables» (Laudato si’ 158) verlos a ustedes aqui es un regalo. Es un regalo porque en las personas que
han hablado vi la voluntad por el bien de la patria.

1. Con relacién a la primera pregunta, me gusté escuchar en boca de un joven la preocupacion por hacer que la
sociedad sea un ambito de fraternidad, de justicia, de paz y dignidad para todos. La juventud es tiempo de
grandes ideales. A mi me viene decir muchas veces que me da tristeza ver un joven jubilado. Qué importante
es que ustedes los jovenes -y jvaya que hay jovenes aca en Paraguay!-, que ustedes los jovenes vayan
intuyendo que la verdadera felicidad pasa por la lucha de un pais fraterno. Y es bueno que ustedes los jovenes
vean que felicidad y placer no son sinénimos. Una cosa es la felicidad y el gozo... y otra cosa es un placer
pasajero. La felicidad construye, es solida, edifica. La felicidad exige compromiso y entrega. Son muy valiosos
para andar por la vida como anestesiados. Paraguay tiene abundante poblacién joven y es una gran riqueza.
Por eso, pienso que lo primero que se ha de hacer es evitar que esa fuerza se apague, que esa luz que hay en
sus corazones desaparezca, y contrarrestar la creciente mentalidad que considera inutil y absurdo aspirar a
cosas que valen la pena: “No, que no te metas, no, eso no se arregla mas”. Esa mentalidad, en cambio, que
pretende ir mas adelante es considerada como absurda. A jugarsela por algo, a jugarsela por alguien. Esa es la
vocacion de la juventud y no tengan miedo de dejar todo en la cancha. Jueguen limpio, jueguen con todo. No
tengan miedo de entregar lo mejor de si. No busquen el arreglo previo para evitar el cansancio, la lucha. No
coiméen al réferi.

Eso si, esta lucha no lo hagan solos. Busquen charlar, aprovechen a escuchar la vida, las historias, los cuentos
de sus mayores y de sus abuelos, que hay sabiduria alli. Pierdan mucho tiempo en escuchar todo lo bueno que
tienen para ensefarles. Ellos son los custodios de ese patrimonio espiritual de fe y valores que definen a un
pueblo y alumbran el camino. Encuentren también consuelo en la fuerza de la oracion, en Jesus. En su
presencia cotidiana y constante. El no defrauda. Jesus invita a través de la memoria de su pueblo. Es el secreto
para que su corazon — el de ustedes — se mantenga siempre alegre en la busqueda de fraternidad, de justicia,
de paz y dignidad para todos. Esto puede ser un peligro: “Si, si, yo quiero fraternidad, justicia, paz, dignidad”,
pero puede convertirse en un nominalismo: jpura palabra! jNo! La fraternidad, la justicia, la paz y la dignidad



3

son concretas, sino no sirven. jSon de todos los dias! jSe hacen todos los dias! Entonces, yo te pregunto a vos,
joven: “; Como esos ideales los amasas, dia a dia, en lo concreto? Aunque te equivoques, ¢ te corregis y volvés
a andar?”. Pero lo concreto.

Yo les confieso que a veces a mi me da un poquito de alergia, o para no decirlo asi en términos tan finos, un
poquito de “moquillo”, el escuchar discursos grandilocuentes con todas estas palabras y, cuando uno conoce la
persona que habla, dice: “Qué mentiroso que sos”. Por eso, palabras solas no sirven. Si vos decis una palabra
comprometéte con esa palabra, amasa dia a dia, dia a dia. jSacrificate por eso! jComprometéte!

Me gusto la poesia de Carlos Miguel Giménez, que Mons. Adalberto ha citado. Creo que resume muy bien lo
que he querido decirles: «[Suefio] un paraiso sin guerra entre hermanos, rico en hombres sanos de alma y
corazon... y un Dios que bendice su nueva ascensiony». Si, es un suefo. Y hay dos garantias: que el suefio se
despierte y sea realidad de todos los dias, y que Dios sea reconocido como la garantia de la dignidad nuestra
como hombres.

2. La segunda pregunta se refirié al dialogo como medio para forjar un proyecto de nacion que incluya a
todos.El dialogo no es facil. También esta el “dialogo-teatro”, es decir, representemos al dialogo, juguemos al
dialogo, y después hablamos entre nosotros dos, entre nosotros dos, y aquello quedé borrado. El dialogo es
sobre la mesa, claro. Si vos, en el didlogo, no decis realmente lo que sentis, lo que pensas, y no te
comprometés a escuchar al otro, ir ajustando lo que vas pensando vos y conversando, el didlogo no sirve, es
una pinturita. Ahora, también es verdad que el dialogo no es facil, hay que superar muchas las dificultades y, a
veces, parece que nosotros nos empecinamos en hacer las cosas mas dificiles todavia. Para que haya dialogo
es necesaria una base fundamental, una identidad. Cierto, por ejemplo, yo pienso en el dialogo nuestro, el
didlogo interreligioso, donde representantes de las diversas religiones hablamos. Nos reunimos, a veces, para
hablar... y los puntos de vista, pero cada uno habla desde su identidad: “Yo soy budista, yo soy evangélico, yo
soy ortodoxo, yo soy catélico”. Cada uno dice, pero su identidad. No negocia su identidad. O sea, para que
haya dialogo es necesaria esa base fundamental. ;Y cual es la identidad en un pais? —estamos hablando del
dialogo social aca—. El amor a la patria. La patria primero, después mi negocio. jLa patria primero! Esa es la
identidad. Entonces, yo, desde esa identidad, voy a dialogar. Si yo voy a dialogar sin esa identidad el dialogo no
sirve. Ademas, el dialogo presupone y nos exige buscar esa cultura del encuentro. Es decir, un encuentro que
sabe reconocer que la diversidad no solo es buena, es necesaria. La uniformidad nos anula, nos hace
automatas. La riqueza de la vida esta en la diversidad. Por lo que el punto de partida no puede ser: “Voy a
dialogar pero aquel esta equivocado”. No, no, no podemos presumir que el otro esta equivocado. Yo voy con lo
mio y voy a escuchar qué dice el otro, en qué me enriquece el otro, en qué el otro me hace caer en la cuenta
que yo estoy equivocado, y en qué cosas le puedo dar yo al otro. Es un ida y vuelta, ida y vuelta, pero con el
corazon abierto. Con presunciones de que el otro esta equivocado, mejor irse a casa y no intentar un dialogo,
¢,no es cierto? El didlogo es para el bien comun, y el bien comun se busca, desde nuestra diferencias, dandole
posibilidad siempre a nuevas alternativas. Es decir, busca algo nuevo. Siempre, cuando hay verdadero dialogo,
se termina — permitanme la palabra pero la digo noblemente — en un acuerdo nuevo, donde todos nos pusimos
de acuerdo en algo. ¢ Hay diferencias? Quedan a un costado, en la reserva. Pero en ese punto en que nos
pusimos de acuerdo o en esos puntos en que nos pusimos de acuerdo, nos comprometemos y los defendemos.
Es un paso adelante. Esa es la cultura del encuentro. Dialogar no es negociar. Negociar es procurar sacar la
propia tajada. A ver como saco la mia. No, no dialogues, no pierdas tiempo. Si vas con esa intencion no pierdas
tiempo. Es buscar el bien comun para todos. Discutir juntos, pensar una mejor solucion para todos. Muchas
veces esta cultura del encuentro se ve envuelta en el conflicto. Es decir.. Vimos un ballet precioso recién. Todo
estaba coordinado y una orquesta que era una verdadera sinfonia de acordes. Todo estaba perfecto. Todo
andaba bien. Pero en el didlogo no siempre es asi, no todo es un ballet perfecto o una orquesta coordinada. En
el didlogo se da el conflicto. Y es légico y esperable. Porque si yo pienso de una manera y vos de otra, y vamos
andando, se va a crear un conflicto. jNo le tenemos que temer! No tenemos que ignorar el conflicto. Por el
contrario, somos invitados a asumir el conflicto. Si no asumimos el conflicto - “No, es un dolor de cabeza, que
vaya con su idea a su casa, yo me quedo con la mia”- no podemos dialogar nunca. Esto significa: «Aceptar
sufrir el conflicto, resolverlo y transformarlo en un eslabdn de un nuevo proceso» (Evangelii gaudium 227).
Vamos a dialogar, hay conflicto, lo asumo, lo resuelvo y es un eslabén de un nuevo proceso. Es un principio
que nos tiene que ayudar mucho. «La unidad es superior al conflicto» (ibid. 228) El conflicto existe: hay que
asumirlo, hay que procurar resolverlo hasta donde se pueda, pero con miras a lograr una unidad que no es



4

uniformidad, sino que es unidad en la diversidad. Una unidad que no rompe las diferencias, sino que las vive en
comunién por medio de la solidaridad y la comprension. Al tratar de entender las razones del otro, al tratar de
escuchar su experiencia, sus anhelos, podemos ver que en gran parte son aspiraciones comunes. Y esta es la
base del encuentro: todos somos hermanos, hijos de un mismo Padre, de un Padre celestial, y cada uno con su
cultura, su lengua, sus tradiciones, tiene mucho que aportar a la comunidad. Ahora, “; yo estoy dispuesto a
recibir eso?”. Si estoy dispuesto a recibir, y a dialogar con eso, entonces si me siento a dialogar; si no estoy
dispuesto, mejor no perder el tiempo. Las verdaderas culturas nunca estan cerradas en si mismas — mueren, si
se cierran en si mismas mueren —, sino que estan llamadas a encontrarse con otras culturas y crear nuevas
realidades. Cuando estudiamos historia encontramos culturas milenarias que ya no estan mas. Han muerto. Por
muchas razones. Pero una de ellas es haberse cerrado en si mismas. Sin este presupuesto esencial, sin esta
base de hermandad sera muy dificil arribar al dialogo. Si alguien considera que hay personas, culturas,
situaciones de segunda, tercera o de cuarta... algo, seguro, saldra mal, porque simplemente carece de lo
minimo, que es el reconocimiento de la dignidad del otro. Que no hay persona de primera, de segunda, de
tercera, de cuarta: son de la misma linea.

3. Y esto me da pie para responder a la inquietud manifestada en la tercera pregunta: acoger el clamor de los
pobres para construir una sociedad mas inclusiva. Es curioso: el egoista se excluye. Nosotros queremos incluir.
Acuérdense de la parabola del hijo prodigo, ese hijo que le pidio la herencia al padre, se llevo toda la plata, la
malgastd en la buena vida y, al cabo de un largo tiempo que habia perdido todo — porque le dolia el estbmago
de hambre —, se acordd de su padre. Y su padre lo esperaba. Es la figura de Dios, que siempre nos espera. Y,
cuando lo ve venir, lo abraza y hace fiesta. En cambio, el otro hijo, el que habia estado en la casa, se enoja y se
autoexcluye: “Yo con esta gente no me junto, yo me porté bien, yo tengo una gran cultura, estudié en tal o tal
universidad, tengo esta familia y esta alcurnia. Asi que con éstos no me mezclo”. No excluir a nadie, pero no
autoexcluirse, porque todos necesitamos de todos. También un aspecto fundamental para promover a los
pobres esta en el modo en que los vemos. No sirve una mirada ideoldgica, que termina usando a los pobres al
servicio de otros intereses politicos y personales (cf. Evangelii gaudium 199). Las ideologias terminan mal, no
sirven. Las ideologias tienen una relaciéon o incompleta o enferma o mala con el pueblo. Las ideologias no
asumen al pueblo. Por eso, fijense en el siglo pasado. En qué terminaron las ideologias? En dictaduras,
siempre, siempre. Piensan por el pueblo, no dejan pensar al pueblo. O como decia aquel agudo critico de la
ideologia, cuando le dijeron: “Si, pero esta gente tiene buena voluntad y quiere hacer cosas por el pueblo”. —“Si,
si, si, todo por el pueblo, pero nada con el pueblo”. Estas son las ideologias. Para buscar efectivamente su
bien, lo primero es tener una verdadera preocupacion por su persona — estoy hablando de los pobres -,
valorarlos en su bondad propia. Pero, una valoracion real exige estar dispuestos a aprender de los pobres,
aprender de ellos. Los pobres tienen mucho que ensefiarnos en humanidad, en bondad, en sacrificio, en
solidaridad. Los cristianos, ademas, tenemos ademas un motivo mayor para amar y servir a los pobres, porque
en ellos tenemos el rostro, vemos el rostro y la carne de Cristo, que se hizo pobre para enriquecernos con su
pobreza (cf. 2 Co 8,9). Los pobres son la carne de Cristo. A mi me gusta preguntarle a alguien, cuando confieso
gente — ahora no tengo tantas oportunidades para confesar como tenia en mi diécesis anterior -, pero me gusta
preguntarle: “4Y usted ayuda a la gente?” — “Si, si, doy limosna”. — “Ah, y digame, cuando da limosna, ¢ le toca
la mano al que da limosna o tira la moneda y hace asi?”. Son actitudes. “Cuando usted da esa limosna, ¢lo mira
a los ojos 0 mira para otro lado?”. Eso es despreciar al pobre. Son los pobres. Pensemos bien. Es uno como yo
y, si esta pasando un mal momento por miles razones —econémicas, politicas, sociales o personales -, yo podria
estar en ese lugar y podria estar deseando que alguien me ayude. Y ademas de desear que alguien me ayude,
si estoy en ese lugar, tengo el derecho de ser respetado. Respetar al pobre. No usarlo como objeto para lavar
nuestras culpas. Aprender de los pobres, con lo que dije, con las cosas que tienen, con los valores que tienen.
Y los cristianos tenemos ese motivo, que son la carne de Jesus.

Ciertamente, es muy necesario para un pais el crecimiento econémico y la creacion de riqueza, y que esta
llegue a todos los ciudadanos sin que nadie quede excluido. Y eso es necesario. La creacion de esta riqueza
debe estar siempre en funcion del bien comun, de todos, y no de unos pocos. Y en esto hay que ser muy claros.
«La adoracion del antiguo becerro de oro (cf. Ex 32,1-35) ha encontrado una version nueva y despiadada en el
fetichismo del dinero y en la dictadura de la economia sin rostro» (Evangelii gaudium 55). Las personas cuya
vocacion es ayudar al desarrollo econdémico tienen la tarea de velar para que éste siempre tenga rostro
humano. El desarrollo econdmico tiene que tener rostro humano. jNo, a la economia sin rostro! Y en sus manos
esta la posibilidad de ofrecer un trabajo a muchas personas y dar asi una esperanza a tantas familias. Traer el



5

pan a casa, ofrecer a los hijos un techo, ofrecer salud y educacion, son aspectos esenciales de la dignidad
humana, y los empresarios, los politicos, los economistas, deben dejarse interpelar por ellos. Les pido que no
cedan a un modelo econdmico idolatrico que necesita sacrificar vidas humanas en el altar del dinero y de la
rentabilidad. En la economia, en la empresa, en la politica, lo primero siempre es la persona y el habitat donde
vive.

Con justa razon, Paraguay es conocido en el mundo por haber sido la tierra donde comenzaron las
Reducciones, una de las experiencias de evangelizacion y organizacion social mas interesantes de la historia.
En ellas, el Evangelio fue alma y vida de comunidades donde no habia hambre, no habia desocupacion ni
analfabetismo ni opresion. Esta experiencia histérica nos ensefia que una sociedad mas humana también hoy
es posible. Ustedes la vivieron en sus raices aca. jEs posible! Cuando hay amor al hombre, y voluntad de
servirlo, es posible crear las condiciones para que todos tengan acceso a los bienes necesarios, sin que nadie
sea descartado. Buscar en cada caso las soluciones por el dialogo.

En la cuarta pregunta, he respondido con esto de una economia toda en funcién de la persona y no en funcion
del dinero. La sefiora, la empresaria, hablaba de la poca efectividad de ciertos caminos. Y mencionaba uno que
yo habia mencionado en la Evangelii gaudium, que es el populismo irresponsable, s no es cierto? Y parece que
no dan efecto, no? Y hay tantas teorias, no? ; Como hacerlo? Creo que con esto que digo de una economia
con rostro humano esta la inspiraciéon para responder a esa pregunta.

En la quinta pregunta creo que la respuesta esta dada a lo largo de lo que dije cuando hablé de las culturas. O
sea, hay una cultura ilustrada, que es cultura y es buena y hay que respetarla, ¢ cierto? Hoy, por ejemplo, en
una parte del ballet, se tocd musica de una cultura ilustrada y buena. Pero hay otra cultura, que tiene el mismo
valor, que es la cultura de los pueblos, de los pueblos originarios, de las diversas etnias. Una cultura que me
atreveria a llamarla — pero en el buen sentido — una cultura popular. Los pueblos tienen su cultura y hacen su
cultura. Es importante ese trabajo por la cultura en el sentido mas amplio de la palabra. No es cultura solamente
haber estudiado o poder gozar de un concierto, o leer un libro interesante, sino también es cultura mil cosas.
Hablaban del tejido de Nanduti. Por ejemplo, eso es cultura. Y es cultura nacida del pueblo. Por poner un
ejemplo, ¢ cierto? Y hay dos cosas que, antes de terminar, quisiera referirme. Y en esto, como hay politicos aqui
presentes, — incluso esta el Presidente de la Republica —, lo digo fraternalmente, ¢ no? Alguien me dijo: “Mire,
“fulano de tal” esta secuestrado por el ejército, jhaga algo!”. Yo no digo si es verdad, si no es verdad, si es justo,
si no es justo, pero uno de los métodos que tenian las ideologias dictatoriales del siglo pasado, a las que me
referi hace un rato, era apartar a la gente, o con el exilio o con la prisién o, en el caso de los campos de
exterminio, nazis o estalinistas, la apartaban con la muerte, s no? Para que haya una verdadera cultura en un
pueblo, una cultura politica y del bien comun, rapido juicios claros, juicios nitidos. Y no sirve otro tipo de
estratagema. La justicia nitida, clara. Eso nos va a ayudar a todos. Yo no sé si aca existe eso o no, lo digo con
todo respeto. Me lo dijeron cuando entraba. Me lo dijeron aca. Y que pidiera por no sé quién. No oi bien el
apellido. Y después esta otra cosa que también por honestidad quiero decir: un método que no da libertad a las
personas para asumir responsablemente su tarea de construccion de la sociedad, y es el chantaje. El chantaje
siempre es corrupcion: “Si vos hacés esto, te vamos a hacer esto, con lo cual te destruimos”. La corrupcion es
la polilla, es la gangrena de un pueblo. Por ejemplo, ningun politico puede cumplir su rol, su trabajo, si esta
chantajeado por actitudes de corrupcion: “Dame esto, dame este poder, dame esto o, si no, yo te voy a hacer
esto o aquello”. Eso que se da en todos los pueblos del mundo, porque eso se da, si un pueblo quiere mantener
su dignidad, tiene que desterrarlo. Estoy hablando de algo universal.

Y termino. Para mi es una gran alegria ver la cantidad y variedad de asociaciones que estan comprometidas en
la construccion de un Paraguay cada vez mejor y préspero, pero, si no dialogan, no sirve para nada. Si
chantajean, no sirve para nada. Esta multitud de grupos y personas son como una sinfonia, cada uno con su
peculiaridad y su riqueza propia, pero buscando la armonia final, la armonia, y eso es lo que cuenta. Y no le
tengan miedo al conflicto, pero hablenlo y busquen caminos de solucion.

Amen a su patria, a sus conciudadanos y, sobre todo, amen a los mas pobres. Asi seran ante el mundo un
testimonio de que otro modelo de desarrollo es posible. Estoy convencido, por la propia historia de ustedes, de
que tienen la fuerza mas grande que existe: su humanidad, su fe, su amor. Ese ser del pueblo paraguayo que lo
distingue tan ricamente entre las naciones del mundo.



6

Y pido a la Virgen de Caacupé, nuestra Madre, que los cuide, que los proteja, que los aliente en sus esfuerzos.
Que Dios los bendiga y recen por mi. Gracias.

Después de un canto, el Papa anadié:

Un consejo, como despedida, antes de la bendicion: Lo peor que les puede pasar a cada uno de ustedes
cuando salgan de aqui es pensar: “Qué bien lo que le dijo el Papa a fulano, a sultano, a aquél otro”. Si alguno
de ustedes acepta pensar asi —porque el pensamiento suele venir, a mi también me viene a veces—, pero hay
que rechazarlo: “4 El Papa a quién le dijo eso?” —“A mi”. Cada uno, quien sea: “A mi”. Y los invito a rezar a
nuestro Padre comun, todos juntos, cada uno en su lengua:

Padre nuestro...
[01180-ES.02] [Texto original: Espafiol]

Traduzione in lingua italiana

Buon pomeriggio!

lo ho scritto questo testo in base alle domande che mi sono arrivate e che non sono tutte quelle che avete fatto
voi, e cosi quello che manca lo completerd mentre parlo. In modo che, per quanto possibile, riesca a dare il mio
pensiero sulle vostre riflessioni.

Sono contento di trovarmi con voi, rappresentanti della societa civile, per condividere i sogni e gli ideali di un
futuro migliore, e i problemi. Ringrazio Mons. Adalberto Martinez Flores, Segretario della Conferenza Episcopale
del Paraguay, per le parole di benvenuto che mi ha rivolto a nome di tutti. E ringrazio le sei persone che hanno
parlato, presentando ciascuna un aspetto della vostra riflessione.

Vedervi tutti, ciascuno proveniente da un settore, da un’organizzazione di questa amata societa paraguaiana,
con le sue gioie, preoccupazioni, lotte e ricerche, mi porta a compiere un rendimento di grazie a Dio. Ossia,
sembra che il Paraguay non sia morto, grazie a Dio. Perché un popolo che non mantiene vive le sue
preoccupazioni, un popolo che vive nell'inerzia dell’accettazione passiva, € un popolo morto. Al contrario, vedo
in voi la linfa di una vita che scorre e che vuole germinare. Questo sempre Dio lo benedice. Dio € sempre a
favore di tutto cio che aiuta a sollevare, a migliorare la vita dei suoi figli. Ci sono cose che vanno male, si. Ci
sono situazioni ingiuste, si. Ma vedervi e sentirvi mi aiuta a rinnovare la speranza nel Signore, che continua ad
agire in mezzo al suo popolo. Voi venite da diverse visioni, diverse situazioni e vari percorsi di ricerca, tutti
insieme formate la cultura paraguaiana. Tutti siete necessari nella ricerca del bene comune. «Nelle condizioni
attuali della societa mondiale, dove si riscontrano tante inequita e sono sempre piu numerose le persone che
vengono scartate» (Enc. Laudato si’, 158), vedervi qui € un dono. E’ un dono perché nelle persone che hanno
parlato ho visto la volonta per il bene della patria.

1. In riferimento alla prima domanda, mi & piaciuto sentire dalla bocca di un giovane la preoccupazione di far si
che la societa sia un luogo di fraternita, di giustizia, di pace e dignita per tutti. La giovinezza & tempo di grandi
ideali. A me viene spesso da dire che mi rattrista vedere un giovane pensionato. Quanto € importante che voi
giovani — ed eccome se ci sono giovani qui in Paraguay! —che voi giovani comprendiate che la vera felicita passa
attraverso la lotta per un Paese fraterno. Ed € bene che voi giovani notiate che la felicita e il piacere non sono
sinonimi. Una cosa ¢ la felicita e la gioia... e altra cosa € un piacere passeggero. La felicita costruisce, € solida,
edifica. La felicita richiede impegno e dedizione. Voi siete molto preziosi per camminare nella vita come
“anestetizzati”! Il Paraguay ha un’abbondante popolazione giovane ed € una grande ricchezza. Per questo
motivo, penso che la prima cosa da fare & evitare che questa forza, questa luce che c’e nei vostri cuori si
spenga, e contrastare la crescente mentalita che considera inutile e assurdo aspirare a cose che valgono la
pena: “No... lascia perdere... su questo non c’€ niente da fare...”. Invece, la mentalita che cerca di andare oltre
€ considerata come assurda. Giocarsela per qualcosa, giocarsela per qualcuno. Questa € la vocazione della



7

gioventu! E non abbiate paura di dare tutto in campo. Giocate pulito, giocate mettendocela tutta. Non abbiate
paura di dare il meglio di voi. Non cercate gli accordi previ per evitare la fatica, la lotta. Non corrompete I'arbitro!

Questo si, questa lotta, non fatela da soli. Cercate di discutere, approfittate per ascoltare la vita, le storie, i
racconti delle persone anziane e dei vostri nonni, perché li c’é sapienza. Perdete molto tempo ad ascoltare tutte
le cose buone che hanno da insegnarvi. Essi sono i custodi di quel patrimonio spirituale di fede e di valori che
plasmano un popolo e rischiarano la strada. Trovate consolazione anche nella forza della preghiera, in Gesu.
Nella sua presenza quotidiana e costante. Lui non delude. Gesu invita attraverso la memoria del vostro popolo,
e il segreto perché il vostro cuore si mantenga sempre gioioso nella ricerca della fraternita, della giustizia, della
pace e della dignita per tutti. Perché questo pud essere un pericolo: “Si, si, io voglio fraternita, giustizia, pace,
dignita...”, perd puo diventare un nominalismo. Semplici parole. No. La fraternita, la giustizia, la pace, la dignita
0 sono concrete o non servono. Sono di tutti i giorni. Si fanno tutti i giorni. Dunque, io chiedo a te, giovane: come
questi ideali li costruisci giorno per giorno, nel concreto? Anche se sbagli, ti correggi e vai avanti; ma la
concretezza.

Vi confesso che a volte mi da un po’ fastidio, o per dirlo in termini non cosi fini, un po’ il “cimurro”, ascoltare
discorsi magniloquenti con tutte queste parole e quando uno conosce la persona che parla dice: Che bugiardo
che sei! Per questo le parole da sole non servono. Se dici una parola, impegnati per quella parola! Lavoraci
giorno per giorno, giorno per giorno. Sacrificati per quello. Impegnati!

Mi & piaciuta la poesia di Carlos Miguel Giménez, che Mons. Adalberto [Martinez Flores] ha citato. Penso che
riassuma bene quello che volevo dirvi: «[Sogno] un paradiso senza guerra tra fratelli, ricco di uomini sani di
anima e cuore... € un Dio che benedice la sua nuova ascensione». Si, € un sogno. E ci sono due garanzie: che
il sogno al risveglio sia realta di tutti i giorni, e che Dio sia riconosciuto come la garanzia della nostra dignita
come uomini. Si, Dio & la garanzia della nostra dignita di uomini.

2. La seconda domanda si riferiva al dialogo come mezzo per costruire un progetto di nazione che includa tutti. Il
dialogo non ¢ facile. C’e¢ anche il dialogo-teatro, cioe rappresentiamo il dialogo, giochiamo al dialogo, e poi
parliamo tra noi due, e quello rimane cancellato. Il dialogo € a carte scoperte. Se tu nel dialogo non dici
realmente cio che senti, cid che pensi, e non ti impegni ad ascoltare I'altro e a correggere quello che pensitu e a
confrontarti, il dialogo non serve, € una verniciatura. Certo, & vero, che il dialogo non & facile, bisogna superare
molte difficolta e, a volte, sembra che noi ci impuntiamo a rendere le cose ancora piu difficili. Perché ci sia
dialogo & necessaria una base fondamentale, un’identita. Certo. Per esempio, io penso al dialogo nostro, il
dialogo interreligioso, dove parliamo tra rappresentanti di diverse religioni. Ci riuniamo, a volte, per parlare... con
i punti di vista, ma ciascuno parla a partire dalla propria identita. “lo sono buddista, io sono evangelico, io sono
ortodosso, io sono cattolico”. Ciascuno si esprime con la propria identita, non negozia la propria identita. Vale a
dire, perché ci sia dialogo & necessaria questa base fondamentale. E qual & I'identita in un Paese? Qui stiamo
parlando del dialogo sociale: I'amore per la patria. Prima la patria, poi i miei affari! Prima la patria. Questa &
l'identita. Dunque io, a partire da questa identita, mi metto a dialogare. Se mi metto a dialogare senza questa
identita, il dialogo non serve. Inoltre, il dialogo presuppone, esige da noi la ricerca della cultura dell’incontro. Un
incontro che sappia riconoscere che la diversita non solo € buona, € necessaria. L’'uniformita ci annulla, ci rende
automi, La ricchezza della vita sta nella diversita. Per cui il punto di partenza non puo essere: “Mi metto a
dialogare, perd quello sbaglia”. No, no, non possiamo presupporre che I'altro sbaglia. lo vado con il mio e
ascoltero che cosa dice l'altro, in che cosa mi arricchisce I'altro, in che cosa I'altro mi fa rendere conto che sto
sbagliando, e che cosa posso dare io all’altro. E’ un dare e ricevere, dare e ricevere, ma con il cuore aperto. Se
c’e il presupposto che l'altro si sbaglia, € meglio andare a casa e non iniziare il dialogo. Non & cosi? Il dialogo &
per il bene comune, e il bene comune si cerca a partire dalle nostre differenze, dando sempre la possibilita a
nuove alternative. Vale a dire: cerca qualcosa di nuovo. Sempre, quando c’é vero dialogo, si finisce —
permettetemi la parola, lo dico nobilmente — in un nuovo accordo, dove tutti ci siamo messi d’accordo su
qualcosa. Ci sono differenze? Rimangono in disparte, di riserva. Ma su quel punto, o su quei punti su cui ci
siamo messi d’accordo, ci impegniamo e li difendiamo. E’ un passo avanti. Questa € la cultura dell'incontro.
Dialogare non & negoziare. Negoziare € cercare di ricavare la propria “fetta”. Vediamo come prendo la mia. Non,
no, non dialoghi, non perder tempo. Se vai con questa intenzione non perdere tempo. E’ cercare il bene comune
per tutti. Discutere insieme, pensare a una soluzione migliore per tutti. Molte volte questa cultura dell'incontro si
vede coinvolta nel conflitto. Cioé... Abbiamo appena visto un bel balletto. Tutto era coordinato, con un’orchestra



8

che era una vera sinfonia di accordi. Tutto era perfetto. Tutto andava bene. Ma nel dialogo non sempre €& cosi,
non tutto & un balletto perfetto o un’orchestra sintonizzata. Nel dialogo si da il conflitto. E logico e prevedibile.
Perché se io penso in un modo e tu in un altro, e ci confrontiamo, si viene a creare un conflitto. Non dobbiamo
temerlo! Non dobbiamo ignorare il conflitto. Al contrario, siamo invitati ad accettare il conflitto. Se non accettiamo
il conflitto — “No, mi viene il mal di testa! Che lui vada a casa con la sua idea, e io rimango con la mia” — non
possiamo mai dialogare. Questo significa: «Accettare di sopportare il conflitto, risolverlo e trasformarlo in un
anello di collegamento di un nuovo processo» (Esort. ap. Evangelii gaudium, 227). Ci mettiamo a dialogare, c’'e
un conflitto, lo accetto, lo risolvo ed € un anello di un nuovo processo. E’ un principio che ci deve aiutare molto.
«L’unita e superiore al conflitto» (ibid. 228). Il conflitto esiste. Bisogna accettarlo, bisogna cercare di risolverlo fin
dove si pud, ma con la prospettiva di raggiungere un’unita che non € uniformita, ma unita nella diversita.
Un’unita che non rompe le differenze, ma che le vive in comunione attraverso la solidarieta e la comprensione.
Cercando di capire le ragioni dell’altro, cercando di ascoltare la sua esperienza, i suoi desideri, possiamo vedere
che in gran parte sono aspirazioni comuni. E questa € la base dell'incontro: siamo tutti fratelli, figli dello stesso
Padre, di un Padre celeste, e ciascuno con la propria cultura, la propria lingua, le proprie tradizioni, ha molto da
offrire alla comunita. Ora, sono disposto ad accettare questo? Se sono disposto ad accettarlo, e a dialogare
cosi, allora mi siedo a dialogare; se non sono disposto, meglio non perdere tempo. Le autentiche culture non
sono mai chiuse in sé stesse — muoiono, se si chiudono in sé stesse muoiono — ma sono chiamate ad incontrarsi
con altre culture e creare nuove realta. Quando studiamo la storia troviamo culture millenarie che adesso non ci
sono piu. Sono morte, per molte ragioni. Ma una di queste & I'essersi chiuse in sé stesse. Senza questo
presupposto essenziale, senza questa base di fraternita sara molto difficile giungere al dialogo. Se qualcuno
considera che ci sono persone, culture, situazioni di seconda, terza o quarta categoria... qualcosa di sicuro
andra male, perché manca semplicemente il minimo, che ¢ il riconoscimento della dignita dell’altro. Che non ci
sono persone di prima, di seconda, di terza, di quarta categoria: sono allo stesso livello.

3. E questo mi da lo spunto per rispondere all’inquietudine espressa nella terza domanda: accogliere il grido dei
poveri per costruire una societa piu inclusiva. E’ curioso: I'egoista si esclude. Noi vogliamo includere. Ricordate
la parabola del figlio prodigo: quel figlio che domando I'eredita al padre, si prese tutti i soldi, li spreco nella bella
vita, e alla fine di un lungo tempo in cui aveva perso tutto, poiché aveva mal di stomaco per la fame, si ricordo di
suo padre. E suo padre lo aspettava. E’ |a figura di Dio, che ci aspetta sempre. E quando lo vede venire, lo
abbraccia e fa festa. Invece, I'altro figlio, quello che era rimasto a casa, si arrabbia e si autoesclude: “lo con
qguesta gente non mi metto, io mi sono comportato bene... lo ho una gran cultura, ho studiato nella tale
universita, appartengo a questa famiglia e a questa stirpe, e con questi non mi mischio...”. Non escludere
nessuno, ma non autoescludersi, perché tutti abbiamo bisogno di tutti. E un aspetto fondamentale per
promuovere i poveri € anche nel modo in cui li vediamo. Non serve uno sguardo ideologico, che finisce per
utilizzar e i poveri al servizio di altri interessi politici o personali (cfr ibid., 199). Le ideologie finiscono male, non
servono. Le ideologie hanno una relazione o incompleta o malata o cattiva con il popolo. Le ideologie non si
fanno carico del popolo. Per questo, osservate nel secolo passato, che fine hanno fatto le ideologie? Sono
diventate dittature, sempre. Pensano per il popolo, non lasciano pensare il popolo. O come diceva quell’acuto
critico dell’ideologia, quando gli dissero: “Si, perd questa gente ha buona volonta e cerca di fare delle cose per il
popolo...”. “Si, si, tutto per il popolo, ma niente con il popolo!”. Queste sono le ideologie. Per ricercare
effettivamente il bene dei poveri, la prima cosa € avere una vera preoccupazione per la loro persona, apprezzarli
per la loro bonta. Ma un reale apprezzamento richiede di essere disposti a imparare dai poveri. | poveri hanno
molto da insegnarci in umanita, in bonta, in sacrificio, in solidarieta. E noi cristiani abbiamo inoltre un motivo in
piu per amare e servire i poveri: perché in loro abbiamo il volto, vediamo il volto e la carne di Cristo, che si &
fatto povero per arricchirci per mezzo della sua poverta (cfr 2 Cor 8,9). | poveri sono la carne di Cristo. A me
piace chiedere a qualcuno, quando confesso le persone — adesso non ho molte opportunita di confessare come
avevo nella diocesi precedente — ma mi piace domandare: “Lei aiuta la gente?! — “Si, si, faccio I'elemosina” -
“Ah! E, mi dica, quando fa I'elemosina, Lei tocca la mano a chi fa I'elemosina, o getta la moneta e fa cosi?”.
Sono modi di fare. “Quando Lei fa quell’elemosina, guarda negli occhi la persona o guarda da un’altra parte?”
Questo € disprezzare il povero. Sono i poveri. Pensiamoci bene. E’ uno come me. Se sta passando un brutto
momento per mille ragioni — economiche, politiche, sociali o personali —, io potrei essere al suo posto e potrei
stare desiderando che qualcuno mi aiuti. E oltre a desiderare che qualcuno mi aiuti, se mi trovo in quel posto ho
diritto ad essere rispettato. Rispettare il povero. Non usarlo come oggetto per lavare le nostre colpe. Imparare
dai poveri, con quello che dicono, con le cose che hanno, con i valori che hanno. E noi cristiani abbiamo quel
motivo: che sono la carne di Gesu.



Certamente, sono molto necessarie per un Paese la crescita economica e la creazione di ricchezza, e che
questa arrivi a tutti i cittadini, senza che nessuno rimanga escluso. E questo € necessario. La creazione di
questa ricchezza dev’essere sempre in funzione del bene comune, di tutti, € non di quello di pochi. E in questo
bisogna essere molto chiari. «L’adorazione dell'antico vitello d’oro (cfr Es 32,1-35) ha trovato una nuova e
spietata versione nel feticismo del denaro e nella dittatura di una economia senza volto» (Esort. ap. Evangelii
gaudium, 55). Le persone la cui vocazione € di aiutare lo sviluppo economico hanno il compito di assicurare che
questo abbia sempre un volto umano. Lo sviluppo economico deve avere un volto umano. No alleconomia
senza volto! Nelle loro mani c’e la possibilita di offrire un lavoro a molte persone e dare cosi speranza a tante
famiglie. Portare il pane a casa, offrire ai figli un tetto, offrire salute e educazione, sono aspetti essenziali della
dignita umana, e gli imprenditori, i politici, gli economisti, devono lasciarsi interpellare da essi. Vi chiedo di non
cedere ad un modello economico idolatrico che abbia bisogno di sacrificare vite umane sull'altare del denaro e
del profitto. Nel’economia, nell’'azienda, nella politica, la prima cosa € sempre la persona, e 'ambiente in cui
vive.

Giustamente il Paraguay € noto in tutto il mondo per essere stato la terra dove iniziarono le “Riduzioni”, una
delle piu interessanti esperienze di evangelizzazione e di organizzazione sociale della storia. In esse, il Vangelo
era I'anima e la vita di comunita dove non c’era fame, non c’era disoccupazione, né analfabetismo né
oppressione. Questa esperienza storica ci insegna che una societa piu umana € possibile anche oggi. Voi
I'avete vissuta nelle vostre radici qui. E’ possibile. Quando c'e€ amore per 'uomo, e volonta di servirlo, & possibile
creare le condizioni affinché tutti abbiano accesso a beni necessari, senza che nessuno sia escluso. Cercare in
ogni caso le soluzioni con il dialogo.

Sulla quarta domanda, ho risposto parlando dell’economia tutta in funzione della persona e non in funzione del
denaro. La signora, I'imprenditrice, parlava della poca validita di certe strade. E ne menzionava una che io
avevo menzionato nella Evangelii gaudium, che € il populismo irresponsabile, non & cosi? E sembra che non
producano effetti... E ci sono tante teorie... Come fare? Credo che in cio che dico sull’economia dal volto umano
si possa trovare l'ispirazione per rispondere a questa domanda.

Sulla quinta domanda, credo che la risposta si trova intorno a cid che ho detto quando ho parlato delle culture.
Ossia, c’e una cultura dotta, che & una cultura ed & buona e va rispettata, certo. Oggi, ad esempio, in una parte
del balletto € stata suonata una musica di una cultura dotta e buona. Ma c¢’é un’altra cultura, che il medesimo
valore, che € la cultura dei popoli, dei popoli originari, delle diverse etnie. Una cultura che oserei chiamare — ma
nel senso buono — una cultura popolare. | popoli hanno la loro cultura e fanno la loro cultura. E’ importante
questo lavoro per la cultura nel senso piu ampio della parola. Non € cultura solamente aver studiato o poter
godere di un concerto, o leggere un libro interessante, ma cultura &€ anche mille cose. Parlavate del tessuto di
Nanduti, per esempio: quello & cultura. Ed & cultura nata dal popolo. Per fare un esempio. Ci sono due cose,
prima di concludere, a cui vorrei fare riferimento. E in questo, poiché ci sono politici qui presenti, c’€ anche il
Presidente della Repubblica, lo dico fraternamente. Qualcuno mi ha detto: “Senta, il tale si trova sequestrato
dall’esercito, faccia qualcosa!”. lo non dico se & vero o non & vero, se & giusto o non € giusto, ma uno dei metodi
che avevano le dittature del secolo scorso, alle quali mi riferivo poco fa, era allontanare la gente, o con I'esilio o
con la prigione, o, nel caso dei campi di sterminio, nazisti o stalinisti, la allontanavano con la morte... Affinché ci
sia una vera cultura in un popolo, una cultura politica e del bene comune, ci vogliono con celerita giudizi chiari,
giudizi limpidi. E non serve altro tipo di stratagemma. La giustizia limpida, chiara. Questo ci aiutera tutti. lo non
SO se cid qui esiste o meno, lo dico con tutto rispetto. Me lo hanno detto quando entravo, me lo hanno detto qui.
E che chiedessi per non so chi... non ho sentito bene il nome. E poi c'€ un’altra cosa che pure per onesta voglio
dire: un metodo che non da liberta alle persone per assumere responsabilmente il loro compito di costruzione
della societa, ed ¢ il ricatto. Il ricatto € sempre corruzione. “Se tu fai questo, ti facciamo questo, e cosi i
distruggiamo”. La corruzione € la tarma, € la cancrena di un popolo. Per esempio, nessun politico pud svolgere il
suo ruolo, il suo lavoro, se € ricattato da atteggiamenti di corruzione: “Dammi questo, dammi questo potere,
dammi questo, se no ti faccio questo e quello...”. Questo, che succede in tutti i popoli del mondo — perché
questo succede — se un popolo vuole mantenere la propria dignita, deve eliminarlo. Sto parlando di un problema
universale.

E concludo. Per me € una grande gioia vedere la quantita e la varieta delle associazioni che sono impegnate
nella costruzione di un Paraguay sempre migliore e prospero, ma se non dialogate, non serve a nulla. Se



10

praticate il ricatto, non serve a nulla. Questa moltitudine di gruppi e di persone sono come una sinfonia, ognuno
con la sua peculiarita e la propria ricchezza, ma cercando I'armonia finale, 'armonia, e questo € cid che conta. E
non abbiate paura del conflitto, ma parlatene e cercate vie di soluzione.

Amate la vostra patria, i vostri concittadini, e soprattutto amate i piu poveri. Cosi sarete davanti al mondo una
testimonianza che un altro modello di sviluppo € possibile. Sono convinto, per la vostra storia, che avete la piu
grande forza che esiste: la vostra umanita, la vostra fede, il vostro amore. Questo carattere del popolo
paraguaiano che lo distingue in modo cosi ricco tra le nazioni del mondo.

Chiedo alla Vergine di Caacupé, nostra Madre, che abbia cura di voi, vi protegga e vi sostenga nei vostri sforzi.
Che Dio vi benedica e pregate per me. Grazie!

Dopo un canto, il Papa ha aggiunto:

Un consiglio, come congedo, prima della benedizione: il peggio che puo capitare ad ognuno di voi quando uscite
da qui € pensare: “Che buono quello che ha detto il Papa a tizio, caio, a quell’altro...”. Se qualcuno di voi ritiene
di pensare cosi — perché il pensiero viene spesso, anche a me a volte viene, ma bisogna scacciarlo -, dica: “Il
Papa a chi ha detto questo?” “A me”. Ciascuno, chiunque sia: “A me”.

E vi invito a pregare il nostro Padre comune, tutti insieme, ciascuno nella propria lingua:
Padre nostro...
[01180-IT.03] [Testo originale: Spagnolo]

Traduzione in lingua inglese

Good afternoon:

| wrote this text on the basis of the questions that | received but because there are more, | will reply to these as |
go along speaking to you. In this way | will attempt to offer some opinions on your reflections.

| am pleased to be with you, the representatives of civil society, and to share those hopes and dreams for a
better future and to also share problems that exist. | thank Bishop Adalberto Martinez Flores, Secretary of the
Paraguay Bishops’ Conference, for his words of welcome in your name. | also thank the six people who have
spoken, each presenting a different angle.

Seeing all of you together, each coming from his or her own sector or organization within Paraguayan society,
each bringing his or her own joys, concerns, struggles and hopes, makes me grateful to God. In other words, it
seems that Paraguay is anything but dead, thank God. It is a people that is alive. When a people is unengaged
and listless, passively accepting things as they are, it is a dead people. In you, however, | see great vitality and
promise. God always blesses this. God is always on the side of those who help to uplift and improve the lives of
his children. To be sure, problems and situations of injustice exist. But seeing you and listening to you helps to
renew my hope in the Lord who continues to work in the midst of his people. You represent many different
backgrounds, situations and aspirations; all together, you make up Paraguayan culture. All of you have a part to
play in the pursuit of the common good. “In the present condition of global society, where injustices abound and
growing numbers of people are deprived of basic human rights and considered expendable” (Laudato Si’, 158),
to see you here before me is a real gift. It is a gift because, in those who have spoken, | have seen the
willingness to help the nation.

1. In the first question, | was pleased to hear a young person express concern that society be a place of
fraternity, justice, peace and dignity for everyone. Youth is a time of high ideals. | often say that it is really sad to



11

see a young person who is out of work. It is important that you, the young, and there are indeed many young
people here in Paraguay, realize that genuine happiness comes from working to make a more fraternal country!
It comes from realizing that happiness and pleasure are not synonymous. Happiness, joy, is one thing, but
fleeting pleasure is another. Happiness is built up, it is something solid which edifies. Happiness is demanding, it
requires commitment and effort. You are too important to be satisfied with living life under a kind of anesthesia!
Paraguay has a large population of young people and this is a great source of enrichment for the nation. So |
think that the first thing to do is to make sure that all that energy, that light, does not disappear from your hearts,
and to resist the growing mentality which considers it useless and absurd to aspire to things that demand effort.
“There’s no point getting involved, it can no longer be fixed”. This attitude belittles those who instead want
progress, who instead want to move forward. Be committed to something, be committed to someone. This is the
vocation of young people so don’t be afraid to take a risk on the field, but play fairly and give it your best. Don’t
be afraid to give the best of yourselves! Don’t look for easy solutions beforehand so as to avoid tiredness and
struggle. And don'’t bribe the referee.

| ask you not to fight the good fight alone. Try to talk about these things among yourselves, profit from the lives,
the stories of your elders, of your grandparents, for there is great wisdom there. “Waste” lots of time listening to
all the good things they have to teach you. They are the guardians of that spiritual legacy of faith and values
which define a people and illumine a path. Find comfort, too, in the power of prayer, in Jesus. Keep praying to
him daily. He will not disappoint you. Jesus extends to you an invitation through the memory of your people; he
is the secret to keeping a joyful heart in your quest for fraternity, justice, peace and dignity for everyone. There is
a danger here: “Yes, yes, | want fraternity, justice, peace and dignity” but this can be reduced to mere words.
No! Fraternity, justice, peace and dignity are concrete and real, otherwise they are useless. They are
constructed with the work of each day. And so | ask you dear young friends, how do you shape those ideals,
daily and concretely? Even if you make mistakes, make amends, get up again and move forward — make
progress with concrete steps.

| confess to you that | feel somewhat allergic, and bit put off as it were, when | hear very eloquent discourses;
those who know the speaker end up saying, “What are liar you are!” This is why words on their own are not
enough. If you give your word of honour, then make sacrifices each day to be faithful to that word, to be
committed!

| liked the poem of Carlos Miguel Giménez which Bishop Martinez quoted. | think it sums up very nicely what |
have been trying to say, “[| dream of] a paradise free of war between brothers and sisters, rich in men and
women healthy in heart and soul... and a God who blesses its dawn”. Yes, it is a dream. And there are two
guarantees: waking up from the dream and making it a reality daily, and recognizing that God is the guarantee of
man’s dignity.

2. The second question spoke about dialogue as a means to advance the project of a fully inclusive nation.
Dialogue is not easy. There exists also a “theatrical dialogue” by which | mean that we rehearse dialogue, play
out the conversation, but it is subsequently all forgotten. If you do not say what you really feel when you dialogue
with another person, what you think, and if you are not truly interested in what the other person is saying and
adapting to their way of expressing themselves, then it is not a real dialogue but simply a painting, a work of art.
Now it is true that dialogue is not easy and that there are many difficulties to be overcome, and sometimes it
seems as if we are intent on only make things even harder. Dialogue must be built on something, an identity. For
example, | think about that dialogue we have in the Church, interreligious dialogue, where different
representatives of religions speak to each other. We sometimes meet to speak and share our points of view, and
everyone speaks on the basis of their own identity: “I'm Buddhist, I'm Evangelical. I'm Orthodox, I’'m Catholic.”
Each one explains their identity. They do not negotiate their identity. This means that, for there to be dialogue,
that fundamental basis of identity must exist. And what is the identity of a country? — and here we are speaking
about a social identity — to love the nation. The nation first, and then my business! The nation comes first! That is
identity. That is the basis upon which | will dialogue. If | am to speak without that basis, without that identity, then
dialogue is pointless. Moreover, dialogue presupposes and demands that we seek a culture of encounter; an
encounter which acknowledges that diversity is not only good, it is necessary. Uniformity nullifies us, it makes us
robots. The richness of life is in diversity. For this reason, the point of departure cannot be, “I'm going to dialogue
but he’s wrong”. No, no, we must not presume that the other person is wrong. | dialogue with my identity but I'm



12

going to listen to what the other person has to say, how | can be enriched by the other, who makes me realize
my mistakes and see the contribution | can offer. It is a going out and a coming back, always with an open heart.
If | presume that the other person is wrong, it's better to go home and not dialogue, would you not agree?
Dialogue is for the common good and the common good is sought by starting from our differences, constantly
leaving room for new alternatives. In other words, look for something new. When dialogue is authentic, it ends
up with — allow me to use the word and to use it in a noble way — a new agreement, in which we all agree on
something. Are there differences? They remain to one side, to be looked at again later. But on those things that
we are agreed, we are committed and we defend them. This is one step forward. This is the culture of
encounter. Dialogue is not about negotiating. Negotiating is trying to get your own slice of the cake. To see if |
can get my own way. If you go with this intention, don't dialogue, don't waste your time. Dialogue is about
seeking the common good. Discuss, think, and discover together a better solution for everybody. Many times
this culture of encounter can involve conflict. To put it another way, we saw a beautiful ballet recently. Everything
was coordinated and the orchestra was a veritable symphony of concordance. Everything was perfect.
Everything went well. But during dialogue, it's not always the case, for it is not a perfect ballet or a coordinated
orchestra. During dialogue there is conflict. This is logical and even desirable. Because if | think in one way and
you in another and we walk together, there will be conflict. But we mustn't fear it, we mustn’t ignore it. On the
contrary, we are invited to embrace conflict. If we don't embrace conflict, saying to ourselves “this is a headache,
let him go home with his ideas, and I'll go back to mine with my ideas”, then we will never be able to dialogue.
This means that we have to “face conflict head on, to resolve it and to make it a link in the chain of a new
process” (Evangelii Gaudium 227). Let us dialogue. Where there is conflict, | embrace it, | transform it, and it is a
necessary element of a new process. It is a beginning that will help us greatly. “Unity is greater than conflict”
(ibid., 228). Conflict exists: we have to embrace it, we have to try and resolve it as far as possible, but with the
intention of achieving that unity which is not uniformity, but rather a unity in diversity. A unity which does not
cancel differences, but experiences them in communion through solidarity and understanding. By trying to
understand the thinking of others, their experiences, their hopes, we can see more clearly our shared
aspirations. This is the basis of encounter: all of us are brothers and sisters, children of the same heavenly
Father, and each of us, with our respective cultures, languages and traditions, has much to contribute to the
community. Am | ready to receive this? If | am ready to receive and to dialogue with this, then | am up to the task
of dialogue; but if | am not ready then it is better not to waste time. True cultures are never closed in on
themselves — cultures would die if they closed in on themselves — but are called to meet other cultures and to
create new realities. When we study history we find ancient cultures that no longer exist. They have died, and for
many reasons. But one of them is having closed themselves in. Without this essential presupposition, without
this basis of fraternity, it will be very difficult to arrive at dialogue. If someone thinks that there are persons,
cultures, or situations which are second, third or fourth class... surely things will go badly, because the bare
minimum, a recognition of the dignity of the other, is lacking. There are no first, second, third, fourth categories
of persons: they are all of the same lineage.

3. All this can serve as a way of approaching the concern expressed in the third question. How do we hear the
cry of the poor in order to build a more inclusive society? It's a strange thing: an egocentric person excludes
himself or herself. We want to include. Remember the parable of the prodigal son, that son who sought his
inheritance from his father, he took all the money, squandered it on the good life and, after losing everything
over a long period and feeling great hunger, he remembered his father. And his father was waiting for him. He
represents God, who always waits for us. And when he sees his son approaching, he embraces him and throws
a feast. On the other hand, the elder son, who had been at home, is annoyed and excludes himself: “I'm not
joining these people, | behaved myself, | am cultured, | studied at such and such a university, | have a family and
heritage. So I'm not going to mix with them”. It's important not to exclude anybody, and not to exclude oneself,
because everybody needs everybody. A fundamental part of helping the poor involves the way we see them. An
ideological approach is useless: it ends up using the poor in the service of other political or personal interests
(Evangelii Gaudium, 199). Ideologies end badly, and are useless. They relate to people in ways that are either
incomplete, unhealthy, or evil. Ideologies do not embrace a people. You just have to look at the last century.
What was the result of ideologies? Dictatorships, in every case. Always think to the people, never stop thinking
about the good of the people. A sharp critic of ideologies was once told: “Yes, but these men and women are
well intentioned and want to help the people”. The critic replied, “Yes of course, everything for the people, but
nothing with the people”. Such are ideologies. To really help people, the first thing is for us to be truly concerned
for individual persons, and I'm thinking of the poor here, valuing them for their goodness. Valuing them, however,
also means being ready to learn from them. The poor have much to teach us about humanity, goodness,



13

sacrifice and solidarity. As Christians, moreover, we have an additional reason to love and serve the poor; for in
them we see the face and the flesh of Christ, who made himself poor so to enrich us with his poverty (cf. 2 Cor
8:9). The poor are the flesh of Christ. When people come to me to confession — and | have less opportunities to
hear confessions than when | was in the diocese — | like to ask them: “Do you help people?”. “Yes, | give alms to
the poor”. “I see, and tell me, when you give alms, do you touch the hand of the person you're giving alms to or
do you throw the money to them?” We are speaking of attitudes here. “When you offer alms, do you look into
their eyes or do you look the other way?” This demeans the poor person. They are poor. Let us reflect carefully.
The poor person is just like me and, if he or she is going through a difficult time for many reasons, be they
economic political, social or personal, it could be me in their place, me longing for someone to help me. As well
as desiring this help, if | am in their shoes, | have the right to be respected. We must respect the poor. We must
not use the poor person merely as an instrument to placate my guilt. To learn from the poor, with all the realities
they experience, all of the values they uphold. This is the inspiration for Christians, that the poor are the flesh of
Jesus.

Certainly every country needs economic growth and the creation of wealth, and the extension of these to each
citizen, without exclusion. And this is necessary. But the creation of this wealth must always be at the service of
the common good, and not only for the benefit of a few. On this point we must be very clear. For “the worship of
the ancient golden calf (cf.Ex32:1-35) has returned in a new and ruthless guise in the idolatry of money and the
dictatorship of an impersonal economy lacking a truly human purpose” (Evangelii Gaudium, 55). Those charged
with promoting economic development have the responsibility of ensuring that it always has a human face.
Economic development must have a human face. We say no to an economy without such a face! They have in
their hands the possibility of providing employment for many persons and in this way of giving hope to many
families. Putting bread on the table, putting a roof over the heads of one’s children, giving them health and an
education — these are essential for human dignity, and business men and women, politicians, economists, must
feel challenged in this regard. | ask them not to yield to an economic model which is idolatrous, which needs to
sacrifice human lives on the altar of money and profit. In economics, in business and in politics, what counts first
and foremost, in every instance, is the human person and the environment in which he or she lives.

Paraguay is rightly known throughout the world for being the place where the Reductions began. These were
among the most significant experiences of evangelization and social organization in history. There the Gospel
was the soul and the life of communities which did not know hunger, unemployment, illiteracy or oppression.
This historical experience shows us that, today too, a more humane society is possible. You have truly lived this
here. It is possible! Where there is love of people and a willingness to serve them, it is possible to create the
conditions necessary for everyone to have access to basic goods, so that no one goes without. It is possible to
seek solutions in every situation, through dialogue.

To the fourth question, | have already responded when speaking about an economy which serves the person
and not money. The businesswoman spoke about the limited effectiveness of certain paths. And she mentioned
that | had dealt in Evangelii Gaudium with the area of “irresponsible popularity”, am | correct? It seems that such
an approach does not bear fruit, would you not agree? And there are so many theories aren't there? How to
proceed? | think that my words on an economy with a human face point to the inspiration that can provide an
answer to this question.

To the third question, | think I've also given reply when | spoke about cultures. In other words, there exist
enlightened cultures which are good and which must be respected, as I'm sure you would agree. Today, for
example, during the performance of the ballet, music of one enlightened and positive culture was played. But
there is another culture, which has this same value, which is the culture of the people, of the earliest people, and
represents different ethnic groups. | would dare to call this culture, in a positive sense, a popular culture. People
possess their own culture and create culture. This work is important for culture in the widest sense of the word.
Culture is not just about having studied or enjoyed a concert, or reading an interesting book, but rather it
involves many other facets. The fabric of Nanduti, mentioned earlier, is culture; culture that is born of the people.
This is one example. Before ending, I'd like to make reference to two things. In doing this, as there are political
authorities present here, including the President of the Republic, | wish to say this fraternally. Someone told me:
“Look, ‘Mr so-and-so’ was kidnapped by the Army, please do something to help! | do not know if this is true, or if
it is not true, if it is right, or if it is not right, but one of the methods used by dictatorial ideologies of the last



14

century, which | referred to earlier, was to separate the people, either by exile or imprisonment, or in the case of
concentration camps, Nazis and Stalinists excluded them by death. For there to be a true culture of the people, a
political culture, a culture of the common good, there must be quick and clear judicial proceedings. No other kind
of strategy is required. Clear, concise judgments. That would help all of us. | do not know whether or not this
exists here, and | say it with the greatest respect. | was told this as | came here, | was given this information
here. | was asked to make a request about someone | do not know. | did not manage to grasp the surname of
the person involved. And for the sake of honesty, there is a second thing | would like to say: one method which
does not bestow freedom upon people, and enable them to work responsibly towards the construction of society,
is the method of blackmail. Blackmail is always corruption: “If you do this, we will do this to you, and thus destroy
you”. Corruption is the worm, the gangrene of the people. For example, no politician can work and carry out a
function, if they are being blackmailed by methods of corruption: “Give me this, give me this power, give it to me
or else | will not do this and that for you”. This happens in all populations around the world, and if a society
wishes to maintain its dignity, it must banish such blackmail.

It is a great pleasure to see the number and variety of associations sharing in the creation of an ever more
prosperous Paraguay. But if you do not dialogue, all is pointless. If there is blackmail, all is pointless. This great
multitude of groups and persons are like a great symphony, each one with his or her own specificity and
richness, yet all working together towards a harmonious end. That is what counts. And do not fear conflict, but
speak about matters and look for paths that lead to solutions.

Love your country, your fellow citizens, and, above all, love the poor. In this way, you will bear witness before the
world that another model of development is possible. | am convinced, by virtue of your own history, that you
possess the greatest strength of all: your humanity, your faith, your love. Being part of the Paraguayan people is
what distinguishes you among the nations of the world.

| ask Our Lady of Caacupé, our Mother, to watch over you and protect you, and to encourage you in all your
efforts. God bless you and pray for me. Thank you.

Atfter the singing, the Pope added:

One piece of advice | offer you before the final blessing: the worst thing that could happen to each of you as you
leave here is to think: “What nice words the Pope spoke to so-and-so and to that other person”. If you are
tempted to think this way, and this can often happen, as it does to me on occasion, you must reject the thought:
“to whom did the Pope address his words?”. “To me”. | now invite you to pray the our Father together, each in
his or her own language. Our Father...

[01180-EN.02] [Original text: Spanish]

Al termine dell'incontro, il Santo Padre ha raggiunto in auto la Cattedrale di Asuncion per la recita dei Vespri con
Vescovi, sacerdoti, diaconi, religiosi e religiose, seminaristi e membri dei movimenti cattolici.

[B0564-XX.02]



