SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0120
Domenica 15.02.2015

Santa Messa con i nuovi Cardinali e il Collegio Cardinalizio

Santa Messa con i nuovi Cardinali e il Collegio Cardinalizio

Omelia del Santo Padre

Traduzione in lingua francese

Traduzione in lingua inglese

Traduzione in lingua tedesca

Traduzione in lingua spagnola

Traduzione in lingua portoghese

Traduzione in lingua polacca

Alle ore 10 di oggi, VI Domenica del Tempo Ordinario, il Santo Padre Francesco ha presieduto nella Basilica
Vaticana la concelebrazione eucaristica con i Cardinali creati nel Concistoro di ieri e con tutti i Porporati
convenuti a Roma per il Concistoro.

Pubblichiamo di seguito il testo del’'omelia che il Papa ha pronunciato dopo la proclamazione del Santo
Vangelo:

Omelia del Santo Padre

"Signore, se vuoi, tu puoi purificarmi". Gesu, mosso a compassione, tese la mano, lo tocco e gli disse: "Lo
voglio, sii purificato!" (cfr Mc 1,40-41). La compassione di Gesu! Quel "patire con" che lo avvicinava ad ogni
persona sofferente. Gesu non si risparmia, anzi si lascia coinvolgere nel dolore e nel bisogno della gente,
semplicemente perché Egli sa e vuole "patire con", perché ha un cuore che non si vergogna di avere
"compassione".



2

«Non poteva piu entrare pubblicamente in una citta, ma rimaneva fuori, in luoghi deserti» (Mc 1,45). Questo
significa che, oltre a guarire il lebbroso, Gesu ne ha preso su di sé anche I'emarginazione che la legge di Mose
imponeva (cfr Lv 13,1-2.45-46). Gesu non ha paura del rischio di assumere la sofferenza dell’altro, ma ne paga
fino in fondo il prezzo (cfr /s 53,4).

La compassione porta Gesu ad agire in concreto: a reintegrare 'emarginato. E questi sono i tre concetti-chiave
che la Chiesa ci propone oggi nella liturgia della Parola: la compassione di Gesu di fronte al’emarginazione e la
sua volonta di integrazione.

Emarginazione: Mose, trattando giuridicamente la questione dei lebbrosi, chiede che vengano allontanati ed
emarginati dalla comunita, finché perduri il loro male, e li dichiara "impuri" (cfr Lv 13,1-2.45-46).

Immaginate quanta sofferenza e quanta vergogna doveva provare un lebbroso: fisicamente, socialmente,
psicologicamente e spiritualmente! Egli non € solo vittima della malattia, ma sente di esserne anche il colpevole,
punito per i suoi peccati! E un morto vivente, "come uno a cui suo padre ha sputato in faccia" (cfr Nm 12,14).

Inoltre, il lebbroso incute paura, disdegno, disgusto e per questo viene abbandonato dai propri familiari, evitato
dalle altre persone, emarginato dalla societa, anzi la societa stessa lo espelle e lo costringe a vivere in luoghi
distanti dai sani, lo esclude. E cio al punto che se un individuo sano si fosse avvicinato a un lebbroso sarebbe
stato severamente punito e spesso trattato, a sua volta, da lebbroso.

E’ vero, la finalita di tale normativa era quella di salvare i sani, proteggere i giusti e, per salvaguardarli da ogni
rischio, emarginare "il pericolo" trattando senza pieta il contagiato. Cosi, infatti, esclamo il sommo sacerdote
Caifa: «E meglio che muoia un solo uomo per il popolo e non perisca la nazione intera» (Gv 11, 50).

Integrazione: Gesu rivoluziona e scuote con forza quella mentalita chiusa nella paura e autolimitata dai
pregiudizi. Egli, tuttavia, non abolisce la Legge di Mosé ma la porta a compimento (cfr Mt 5,17), dichiarando, ad
esempio, l'inefficacia controproducente della legge del taglione; dichiarando che Dio non gradisce 'osservanza
del Sabato che disprezza 'uomo e lo condanna; o quando, di fronte alla donna peccatrice, non la condanna,
anzi la salva dallo zelo cieco di coloro che erano gia pronti a lapidarla senza pieta, ritenendo di applicare la
Legge di Mose. Gesu rivoluziona anche le coscienze nel Discorso della montagna (cfr Mt 5), aprendo nuovi
orizzonti per 'umanita e rivelando pienamente la logica di Dio. La logica dell’amore che non si basa sulla paura
ma sulla liberta, sulla carita, sullo zelo sano e sul desiderio salvifico di Dio: «Dio, nostro salvatore, ... vuole che
tutti gli uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verita» (1 Tm 2,3-4). «Misericordia io voglio € non
sacrifici» (Mt 12,7; Os 6,6).

Gesu, nuovo Mose, ha voluto guarire il lebbroso, I’ha voluto toccare, I'ha voluto reintegrare nella comunita,
senza "autolimitarsi" nei pregiudizi; senza adeguarsi alla mentalita dominante della gente; senza preoccuparsi
affatto del contagio. Gesu risponde alla supplica del lebbroso senza indugio e senza i soliti rimandi per studiare
la situazione e tutte le eventuali conseguenze! Per Gesu cid che conta, soprattutto, &€ raggiungere e salvare i
lontani, curare le ferite dei malati, reintegrare tutti nella famiglia di Dio. E questo scandalizza qualcuno!

E Gesu non ha paura di questo tipo di scandalo! Egli non pensa alle persone chiuse che si scandalizzano
addirittura per una guarigione, che si scandalizzano di fronte a qualsiasi apertura, a qualsiasi passo che non
entri nei loro schemi mentali e spirituali, a qualsiasi carezza o tenerezza che non corrisponda alle loro abitudini
di pensiero e alla loro purita ritualistica. Egli ha voluto integrare gli emarginati, salvare coloro che sono fuori
dall’'accampamento (cfr Gv 10).

Sono due logiche di pensiero e di fede: la paura di perdere i salvati e il desiderio di salvare i perduti. Anche oggi
accade, a volte, di trovarci nell'incrocio di queste due logiche: quella dei dottori della legge, ossia emarginare il
pericolo allontanando la persona contagiata, e la logica di Dio che, con la sua misericordia, abbraccia e accoglie
reintegrando e trasfigurando il male in bene, la condanna in salvezza e I'esclusione in annuncio.



3

Queste due logiche percorrono tutta la storia della Chiesa: emarginare e reintegrare. San Paolo, attuando il
comandamento del Signore di portare I'annuncio del Vangelo fino agli estremi confini della terra (cfr Mt 28,19),
scandalizzo e incontro forte resistenza e grande ostilita soprattutto da coloro che esigevano un’incondizionata
osservanza della Legge mosaica anche da parte dei pagani convertiti. Anche san Pietro venne criticato
duramente dalla comunita quando entrd nella casa del centurione pagano Cornelio (cfr At 10).

La strada della Chiesa, dal Concilio di Gerusalemme in poi, &€ sempre quella di Gesu: della misericordia e
dell’integrazione. Questo non vuol dire sottovalutare i pericoli o fare entrare i lupi nel gregge, ma accogliere il
figlio prodigo pentito; sanare con determinazione e coraggio le ferite del peccato; rimboccarsi le maniche e non
rimanere a guardare passivamente la sofferenza del mondo. La strada della Chiesa € quella di non condannare
eternamente nessuno; di effondere la misericordia di Dio a tutte le persone che la chiedono con cuore sincero;
la strada della Chiesa & proprio quella di uscire dal proprio recinto per andare a cercare i lontani nelle "periferie”
essenziali dell'esistenza; quella di adottare integralmente la logica di Dio; di seguire il Maestro che disse: «Non
sono i sani che hanno bisogno del medico, ma i malati; io non sono venuto a chiamare i giusti, ma i peccatori»
(Lc 5,31-32).

Guarendo il lebbroso, Gesu non reca alcun danno a chi € sano, anzi lo libera dalla paura; non gli apporta un
pericolo ma gli dona un fratello; non disprezza la Legge ma apprezza I'uomo, per il quale Dio ha ispirato la
Legge. Infatti, Gesu libera i sani dalla tentazione del "fratello maggiore" (cfr Lc 15,11-32) e dal peso dell'invidia e
della mormorazione degli "operai che hanno sopportato il peso della giornata e il caldo" (cfr Mt 20,1-16).

Di conseguenza: /a carita non puo essere neutra, asettica, indifferente, tiepida o imparziale! La carita contagia,
appassiona, rischia e coinvolge! Perché la carita vera é sempre immeritata, incondizionata e gratuita! (cfr 1 Cor
13). La carita € creativa nel trovare il linguaggio giusto per comunicare con tutti coloro che vengono ritenuti
inguaribili e quindi intoccabili. Trovare il linguaggio giusto... |l contatto € il vero linguaggio comunicativo, lo
stesso linguaggio affettivo che ha trasmesso al lebbroso la guarigione. Quante guarigioni possiamo compiere e
trasmettere imparando questo linguaggio del contatto! Era un lebbroso ed € diventato annunciatore dell’'amore di
Dio. Dice il Vangelo: «Ma quello si allontano e si mise a proclamare e a divulgare il fatto» (Mc 1,45).

Cari nuovi Cardinali, questa € la logica di Gesu, questa € la strada della Chiesa: non solo accogliere e integrare,
con coraggio evangelico, quelli che bussano alla nostra porta, ma uscire, andare a cercare, senza pregiudizi e
senza paura, i lontani manifestando loro gratuitamente cid che noi abbiamo gratuitamente ricevuto. «Chi dice di
rimanere in [Cristo], deve anch’egli comportarsi come lui si &€ comportato» (7 Gv 2,6). La totale disponibilita nel
servire gli altri € il nostro segno distintivo, € I'unico nostro titolo di onore!

E pensate bene, in questi giorni in cui avete ricevuto il titolo cardinalizio, invochiamo I'intercessione di Maria,
Madre della Chiesa, che ha sofferto in prima persona I'emarginazione a causa delle calunnie (cfr Gv 8,41) e
dell’esilio (cfr Mt 2,13-23), affinché ci ottenga di essere servi fedeli a Dio. Ci insegni Lei - che & la Madre - a non
avere paura di accogliere con tenerezza gli emarginati; a non avere paura della tenerezza. Quante volte
abbiamo paura della tenerezza! Ci insegni a non avere paura della tenerezza e della compassione; ci rivesta di
pazienza nelllaccompagnarli nel loro cammino, senza cercare i risultati di un successo mondano; ci mostri Gesu
e ci faccia camminare come Lui.

Cari fratelli nuovi Cardinali, guardando a Gesu e alla nostra Madre, vi esorto a servire la Chiesa in modo tale
che i cristiani - edificati dalla nostra testimonianza - non siano tentati di stare con Gesu senza voler stare con gl
emarginati, isolandosi in una casta che nulla ha di autenticamente ecclesiale. Vi esorto a servire Gesu crocifisso
in ogni persona emarginata, per qualsiasi motivo; a vedere il Signore in ogni persona esclusa che ha fame, che
ha sete, che € nuda; il Signore che € presente anche in coloro che hanno perso la fede, o che si sono allontanati
dal vivere la propria fede, o che si dichiarano atei; il Signore che € in carcere, che € ammalato, che non ha
lavoro, che € perseguitato; il Signore che € nel lebbroso - nel corpo o nell’anima -, che € discriminato! Non
scopriamo il Signore se non accogliamo in modo autentico 'emarginato! Ricordiamo sempre I'immagine di san
Francesco che non ha avuto paura di abbracciare il lebbroso e di accogliere coloro che soffrono qualsiasi
genere di emarginazione. In realta, cari fratelli, sul vangelo degli emarginati, si gioca e si scopre e si rivela la
nostra credibilita!



[00266-01.01] [Testo originale: Italiano]

Traduzione in lingua francese

"Seigneur, si tu le veux, tu peux me purifier"... Jésus, saisi de compassion, étendit la main, le toucha et lui dit : "
Je le veux, sois purifie!" (cf. Mc 1, 40-41). La compassion de Jésus | Ce "patir avec" qui le rapprochait de toute
personne souffrante! Jésus, ne se ménage pas, au contraire il se laisse impliquer dans la douleur et dans le
besoin des gens... simplement, parce qu’il sait et veut "patir avec", parce qu’il a un cceur qui n’a pas honte
d’avoir "compassion".

« Il ne pouvait plus entrer ouvertement dans une ville, mais restait a I'écart, dans des endroits déserts » (Mc 1,
45). Cela signifie que, en plus de guérir le Iépreux, Jésus a pris aussi sur lui la marginalisation que la loi de
Moise imposait (cf. Lv 13, 1-2. 45-46). Jésus n’a pas peur du risque d’assumer la souffrance de I'autre, mais il
en paie le prix jusqu’au bout (cf. Is 53, 4).

La compassion porte Jésus a agir concretement : a réintégrer celui qui est exclu ! Et ce sont les trois concepts-
clé que I'Eglise nous propose aujourd’hui dans la liturgie de la parole : la compassion de Jésus face a I'exclusion
et sa volonté d’intégration.

Exclusion : Moise, traitant juridiquement la question des lépreux, demande qu’ils soient éloignés et exclus de la
communauté, tant que dure leur mal, et il les déclare « impurs » (cf. Lv 13, 1-2. 45-46).

Imaginez combien de souffrance et combien de honte devait éprouver un Iépreux : physiquement , socialement,
psychologiquement et spirituellement ! Il n’est pas seulement victime de la maladie, mais il éprouve en étre
aussi le coupable, puni pour ses péchés ! C’est un mort-vivant, "comme quelqu’un a qui son pére a craché au
visage" (cf. Nb 12, 14).

En outre, le Iépreux inspire la peur, le dédain, le dégolt et pour cela il est abandonné de sa propre famille, évité
par les autres personnes, exclu de la société, ou plutdt la société elle-méme I'expulse et le contraint a vivre dans
des lieux éloignés des gens bien-portants, I'exclut. Et cela au point que si un individu bien-portant s’était
approché d’un lépreux il aurait été sévérement puni et souvent traité, a son tour, de lépreux.

[l

C’est vrai, le but de cette réglementation était de "sauver les bien-portants”, "protéger les justes" et pour les
sauvegarder de tout risque, exclure "le danger", traitant sans pitié celui qui est contaminé. Ainsi, en effet,
s’exclama le grand-prétre Caiphe : « Il vaut mieux qu’un seul homme meure pour le peuple, et que 'ensemble
de la nation ne périsse pas » (Jn 11, 50).

Intégration : Jésus révolutionne et secoue avec force cette mentalité enfermée dans la peur et autolimitée par
les préjugés. Toutefois, il n’abolit pas la Loi de Moise mais il la porte a son accomplissement (cf. Mt 5, 17),
déclarant, par exemple, I'inefficacité contre-productive de la loi du talion ; déclarant que Dieu n’apprécie pas
I'observance du Sabbat qui méprise 'homme et le condamne ; ou quand, face a la pécheresse, il ne la
condamne pas mais au contraire la sauve du zéle aveugle de ceux qui étaient déja préts a la lapider sans pitié,
estimant appliquer la Loi de Moise. Jésus révolutionne aussi les consciences dans le Discours sur la montagne
(cf. Mt5), ouvrant de nouveaux horizons pour 'humanité et révélant pleinement la logique de Dieu. La logique
de I'amour qui ne se fonde pas sur la peur mais sur la liberté, sur la charité, sur le zéle sain et sur le désir
salvifique de Dieu : « Dieu notre Sauveur veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent a la pleine
connaissance de la vérité » (1 Tm 2, 3-4). « Je veux la miséricorde, non le sacrifice » (Mt 12, 7 ; Os 6, 6).

Jésus, nouveau Moise, a voulu guérir le Iépreux, il a voulu le toucher, il a voulu le réintégrer dans la
communauté, sans "s’autolimiter" dans les préjugés ; sans s’adapter a la mentalité dominante des gens ; sans
se préoccuper du tout de la contagion. Jésus répond a la supplication du lIépreux sans hésitation et sans les
habituels renvois pour étudier la situation et toutes les éventuelles conséquences ! Pour Jésus ce qui compte,
avant tout, c’est de rejoindre et de sauver ceux qui sont loin, soigner les blessures des malades, réintégrer tous
les hommes dans la famille de Dieu ! Et cela scandalise certains !



5

Et Jésus n’a pas peur de ce type de scandale ! Il ne pense pas aux personnes fermées qui se scandalisent
méme pour une guérison, qui se scandalisent face a n'importe quelle ouverture, a n'importe quel pas qui n’entre
pas dans leurs schémas mentaux et spirituels, a n’importe quelle caresse ou tendresse qui ne correspond pas a
leurs habitudes de pensée et a leur pureté rituelle. Il a voulu intégrer les exclus, sauver ceux qui sont en dehors
du campement (cf. Jn 10).

Il y a deux logiques de pensée et de foi : la peur de perdre ceux qui sont sauvés et le désir de sauver ceux qui
sont perdus. Aujourd’hui aussi il arrive, parfois, de nous trouver au croisement de ces deux logiques : celle des
docteurs de la loi, c’est-a-dire marginaliser le danger en éloignant la personne contaminée, et la logique de Dieu
qui, avec sa miséricorde, serre dans ses bras et accueille en réintégrant et en transfigurant le mal en bien, la
condamnation en salut et I'exclusion en annonce.

Ces deux logiques parcourent toute I'histoire de I'Eglise : exclure et réintégrer. Saint Paul, mettant en ceuvre le
commandement du Seigneur de porter 'annonce de I'Evangile jusqu’aux extrémes limites de la terre (cf. Mt 28,
19), scandalisa et rencontra une forte résistance et une grande hostilité surtout de ceux qui exigeaient aussi une
observance inconditionnelle de la Loi mosaique de la part des paiens convertis. Méme saint Pierre fut durement
critiqué par la communauté quand il entra dans la maison du Centurion paien Corneille (cf. Ac 10).

La route de I'Eglise, depuis le Concile de Jérusalem, est toujours celle de Jésus : celle de la miséricorde et de
l'intégration. Cela ne veut pas dire sous-évaluer les dangers ou faire entrer les loups dans le troupeau, mais
accueillir le fils prodigue repenti ; guérir avec détermination et courage les blessures du péché ; se retrousser les
manches et ne pas rester regarder passivement la souffrance du monde. La route de I'Eglise est celle de ne
condamner personne éternellement ; de répandre la miséricorde de Dieu sur toutes les personnes qui la
demandent d’un coeur sincére ; la route de I'Eglise c’est justement de sortir de son enceinte pour aller chercher
ceux qui sont loin dans les « périphéries » essentielles de I'existence ; celle d’adopter intégralement la logique
de Dieu ; de suivre le Maitre qui dit : « Ce ne sont pas les gens en bonne santé qui ont besoin du médecin, mais
les malades. Je ne suis pas venu appeler les justes mais les pécheurs » (Lc 5, 31-32).

En guérissant le lépreux, Jésus ne porte aucun dommage a qui est bien-portant, au contraire, il le libere de la
peur ; il ne lui apporte pas un danger mais il lui donne un frére ; il ne méprise pas la Loi mais il apprécie
I’'homme, pour qui Dieu a inspiré la Loi. En effet, Jésus libére les bien-portants de la tentation du "frére-ainé" (cf.
Lc 15, 11-32) et du poids de I'envie et des murmures des ouvriers qui ont « enduré le poids du jour et la
chaleur » (Mt 20, 1-16).

En conséquence : la charité ne peut étre neutre, aseptisée, indifférente, tiede ou impartiale ! La charité
contamine, passionne, risque et implique ! Parce que la charité véritable est toujours immeéritée, inconditionnelle
et gratuite ! (cf. 1 Co 13). La charité est créative pour trouver le langage juste afin de communiquer avec tous
ceux qui sont considérés comme inguérissables et donc intouchables. Trouver le langage juste... Le contact est
le vrai langage communicatif, le méme langage affectif qui a transmis la guérison au Iépreux. Que de guérisons
nous pouvons accomplir et transmettre en apprenant ce langage du contact ! C’était un Iépreux et il est devenu
annonciateur de 'amour de Dieu. L'Evangile dit : « Un fois parti, cet homme se mit & proclamer et & répandre la
nouvelle » (Mc 1, 45).

Chers nouveaux Cardinaux, ceci est la logique de Dieu, ceci est la route de I'Eglise : non seulement accueillir et
intégrer, avec un courage évangélique, ceux qui frappent a notre porte, mais sortir, aller chercher, sans préjugés
et sans peur, ceux qui sont loin en leur manifestant gratuitement ce que nous avons regu gratuitement. « Celui
qui déclare demeurer dans le Christ doit, lui aussi, marcher comme Jésus lui-méme a marché » (7 Jn 2, 6). La
totale disponibilité pour servir les autres est notre signe distinctif, est notre unique titre d’honneur !

Et pensez bien, en ces jours ou vous avez regu le titre cardinalice, invoquons I'intercession de Marie, Mére de
I'Eglise, qui a souffert elle-méme I'exclusion a cause des calomnies (cf. Jn 8, 41) et de I'exil (cf. Mt 2, 13-23),
afin qu’elle nous obtienne d’étre des serviteurs fidéles a Dieu. Qu’elle nous enseigne — elle qui est la Mére — a
ne pas avoir peur d’accueillir avec tendresse les exclus ; a ne pas avoir peur de la tendresse. Que de fois nous
avons peur de la tendresse ! Qu’elle nous enseigne a ne pas avoir peur de la tendresse et de la compassion ;



6

gu’elle nous revéte de patience pour les accompagner sur leur chemin, sans chercher les résultats d’'un succes
mondain ; qu’elle nous montre Jésus et nous fasse marcher comme lui.

Chers freres nouveaux Cardinaux, regardant vers Jésus et vers notre Mére, je vous exhorte a servir I’Eglise, de
facon que les chrétiens — édifiés par notre témoignage — ne soient pas tentés d’étre avec Jésus sans vouloir étre
avec les exclus, s’isolant dans une caste qui n’a rien d’authentiquement ecclésial. Je vous exhorte a servir
Jésus crucifié en toute personne exclue, pour quelque motif que ce soit ; a voir le Seigneur en toute personne
exclue qui a faim, qui a soif, qui est nue : le Seigneur qui est présent aussi en ceux qui ont perdu la foi, ou qui se
sont éloignés de leur propre foi ou qui se déclarent athées; le Seigneur qui est en prison, qui est malade, qui n’'a
pas de travail, qui est persécuté ; le Seigneur qui est dans le Iépreux — en son corps ou en son ame —, qui est
discriminé ! Nous ne découvrons pas le Seigneur, si nous n’accueillons pas I'exclu de fagon authentique !
Rappelons-nous toujours I'image de saint Frangois qui n’a pas eu peur d’embrasser le lépreux et d’accueillir
ceux qui souffrent toutes sortes de marginalisation. En réalité, chers fréres, sur I'évangile des exclus, se joue, se
découvre et se révéele notre crédibilité !

[00266-03.01] [Texte original: Italien]

Traduzione in linqua inglese

"Lord, if you choose, you can make me clean"... Jesus, moved with compassion, stretched out his hand and
touched him, and said: "l do choose. Be made clean!" (Mk 1:40-41). The compassion of Jesus! That com-
passion which made him draw near to every person in pain! Jesus does not hold back; instead, he gets involved
in people’s pain and their need... for the simple reason that he knows and wants to show com-passion, because
he has a heart unashamed to have "compassion”.

"Jesus could no longer go into a town openly, but stayed in the country; and people came to him from every
quarter" (Mk 1:45). This means that Jesus not only healed the leper but also took upon himself the
marginalization enjoined by the law of Moses (cf. Lev 13:1-2, 45-46). Jesus is unafraid to risk sharing in the
suffering of others; he pays the price of it in full (cf. Is 53:4).

Compassion leads Jesus to concrete action: he reinstates the marginalized! These are the three key concepts
that the Church proposes in today’s liturgy of the word: the compassion of Jesus in the face of marginalization
and his desire to reinstate.

Marginalization: Moses, in his legislation regarding lepers, says that they are to be kept alone and apart from the
community for the duration of their illness. He declares them: "unclean!" (cf. Lev 13:1-2, 45-46).

Imagine how much suffering and shame lepers must have felt: physically, socially, psychologically and
spiritually! They are not only victims of disease, but they feel guilty about it, punished for their sins! Theirs is a
living death; they are like someone whose father has spit in his face (cf. Num 12:14).

In addition, lepers inspire fear, contempt and loathing, and so they are abandoned by their families, shunned by
other persons, cast out by society. Indeed, society rejects them and forces them to live apart from the healthy. It
excludes them. So much so that if a healthy person approached a leper, he would be punished severely, and
often be treated as a leper himself.

True, the purpose of this rule was "to safeguard the healthy", "to protect the righteous”, and, in order to guard
them from any risk, to eliminate "the peril" by treating the diseased person harshly. As the high priest Caiaphas
exclaimed: "It is better to have one man die for the people than to have the whole nation destroyed" (Jn 11:50).

Reinstatement: Jesus revolutionizes and upsets that fearful, narrow and prejudiced mentality. He does not
abolish the law of Moses, but rather brings it to fulfillment (cf. Mt 5:17). He does so by stating, for example, that
the law of retaliation is counterproductive, that God is not pleased by a Sabbath observance which demeans or
condemns a man. He does so by refusing to condemn the sinful woman, but saves her from the blind zeal of



those prepared to stone her ruthlessly in the belief that they were applying the law of Moses. Jesus also
revolutionizes consciences in the Sermon on the Mount (cf. Mt 5), opening new horizons for humanity and fully
revealing God’s "logic". The logic of love, based not on fear but on freedom and charity, on healthy zeal and the
saving will of God. For "God our Saviour desires everyone to be saved and to come to the knowledge of the
truth" (7 Tim 2:3-4). "l desire mercy and not sacrifice" (Mt 12:7; Hos 6:6).

Jesus, the new Moses, wanted to heal the leper. He wanted to touch him and restore him to the community
without being "hemmed in" by prejudice, conformity to the prevailing mindset or worry about becoming infected.
Jesus responds immediately to the leper’s plea, without waiting to study the situation and all its possible
consequences! For Jesus, what matters above all is reaching out to save those far off, healing the wounds of the
sick, restoring everyone to God'’s family! And this is scandalous to some people!

Jesus is not afraid of this kind of scandal! He does not think of the closed-minded who are scandalized even by
a work of healing, scandalized before any kind of openness, by any action outside of their mental and spiritual
boxes, by any caress or sign of tenderness which does not fit into their usual thinking and their ritual purity. He
wanted to reinstate the outcast, to save those outside the camp (cf. Jn 10).

There are two ways of thinking and of having faith: we can fear to lose the saved and we can want to save the
lost. Even today it can happen that we stand at the crossroads of these two ways of thinking. The thinking of the
doctors of the law, which would remove the danger by casting out the diseased person, and the thinking of God,
who in his mercy embraces and accepts by reinstating him and turning evil into good, condemnation into
salvation and exclusion into proclamation.

These two ways of thinking are present throughout the Church’s history: casting off and reinstating. Saint Paul,
following the Lord’s command to bring the Gospel message to the ends of the earth (cf. Mt 28:19), caused
scandal and met powerful resistance and great hostility, especially from those who demanded unconditional
obedience to the Mosaic law, even on the part of converted pagans. Saint Peter, too, was bitterly criticized by
the community when he entered the house of the pagan centurion Cornelius (cf. Acts 10).

The Church’s way, from the time of the Council of Jerusalem, has always always been the way of Jesus, the
way of mercy and reinstatement. This does not mean underestimating the dangers of letting wolves into the fold,
but welcoming the repentant prodigal son; healing the wounds of sin with courage and determination; rolling up
our sleeves and not standing by and watching passively the suffering of the world. The way of the Church is not
to condemn anyone for eternity; to pour out the balm of God’s mercy on all those who ask for it with a sincere
heart. The way of the Church is precisely to leave her four walls behind and to go out in search of those who are
distant, those essentially on the "outskirts" of life. It is to adopt fully God’s own approach, to follow the Master
who said: "Those who are well have no need of the physician, but those who are sick; | have come to call, not
the righteous but sinners" (Lk 5:31-32).

In healing the leper, Jesus does not harm the healthy. Rather, he frees them from fear. He does not endanger
them, but gives them a brother. He does not devalue the law but instead values those for whom God gave the
law. Indeed, Jesus frees the healthy from the temptation of the "older brother" (cf. Lk 15:11-32), the burden of
envy and the grumbling of the labourers who bore "the burden of the day and the heat" (cf. Mt 20:1-16).

In a word: charity cannot be neutral, antiseptic, indifferent, lukewarm or impartial! Charity is infectious, it excites,
it risks and it engages! For true charity is always unmerited, unconditional and gratuitous! (cf. 1 Cor 13). Charity
is creative in finding the right words to speak to all those considered incurable and hence untouchable. Finding
the right words... Contact is the language of genuine communication, the same endearing language which
brought healing to the leper. How many healings can we perform if only we learn this language of contact! The
leper, once cured, became a messenger of God’s love. The Gospel tells us that "he went out and began to
proclaim it freely and to spread the word" (cf. Mk 1:45).

Dear new Cardinals, this is the "logic", the mind of Jesus, and this is the way of the Church. Not only to welcome
and reinstate with evangelical courage all those who knock at our door, but to go out and seek, fearlessly and



8

without prejudice, those who are distant, freely sharing what we ourselves freely received. "Whoever says: ‘I
abide in [Christ]’, ought to walk just as he walked" (71 Jn 2:6). Total openness to serving others is our hallmark, it
alone is our title of honour!

Consider carefully that, in these days when you have become Cardinals, we have asked Mary, Mother of the
Church, who herself experienced marginalization as a result of slander (cf. Jn 8:41) and exile (cf. Mt 2:13-23), to
intercede for us so that we can be God'’s faithful servants. May she - our Mother - teach us to be unafraid of
tenderly welcoming the outcast; not to be afraid of tenderness. How often we fear tenderness! May Mary teach
us not to be afraid of tenderness and compassion. May she clothe us in patience as we seek to accompany
them on their journey, without seeking the benefits of worldly success. May she show us Jesus and help us to
walk in his footsteps.

Dear new Cardinals, my brothers, as we look to Jesus and our Mother, | urge you to serve the Church in such a
way that Christians - edified by our witness - will not be tempted to turn to Jesus without turning to the outcast, to
become a closed caste with nothing authentically ecclesial about it. | urge you to serve Jesus crucified in every
person who is emarginated, for whatever reason; to see the Lord in every excluded person who is hungry,
thirsty, naked; to see the Lord present even in those who have lost their faith, or turned away from the practice of
their faith, or say that they are atheists; to see the Lord who is imprisoned, sick, unemployed, persecuted; to see
the Lord in the leper — whether in body or soul - who encounters discrimination! We will not find the Lord unless
we truly accept the marginalized! May we always have before us the image of Saint Francis, who was unafraid
to embrace the leper and to accept every kind of outcast. Truly, dear brothers, the Gospel of the marginalized is
where our credibility is at stake, is discovered and is revealed!

[00266-02.01] [Original text: Italian]

Traduzione in lingua tedesca

»Herr, wenn du willst, kannst du machen, dass ich rein werde«. Von Mitleid bewegt, streckte Jesus die Hand
aus, berlhrte ihn und sagte zu ihm: »lch will es — werde reinl« (vgl. Mk 1,40-41). Das Mitleid Jesu! Dieses Mit-
leiden, das ihn jedem leidenden Menschen nahebringt! Jesus schont sich nicht, nein, er Iasst sich hineinziehen
in den Schmerz und in die Not der Menschen, einfach weil er ,mit-leiden" kann und will, weil er ein Herz hat, das
sich nicht schamt, ,Mitleid" zu haben.

»Jesus [konnte sich] in keiner Stadt mehr zeigen ... er hielt sich nur noch auerhalb der Stadte an einsamen
Orten auf« (Mk 1,45). Das bedeutet, dass Jesus den Aussatzigen nicht nur geheilt hat, sondern aulRerdem auch
dessen Ausgrenzung auf sich genommen hat, die das Gesetz des Mose vorschrieb (vgl.Lev13,1-2.45-46). Jesus
hat keine Angst vor dem Risiko, das Leiden des anderen auf sich zu nehmen, sondern er zahlt dessen Preis bis
zum AuRersten (vgl. Jes 53,4).

Das Mitleid bringt Jesus dazu, konkret zu handeln: den Ausgegrenzten wieder einzugliedern! Und das sind die
drei Schlisselbegriffe, die die Kirche uns heute im Wortgottesdienst vorstellt: das Mitleid Jesu angesichts der
Ausgrenzung und sein Wille zur Eingliederung.

Ausgrenzung: Mose behandelt das Problem der Aussatzigen unter juristischem Gesichtspunkt und verlangt,
dass sie aus der Gesellschaft entfernt und ausgegrenzt werden, solange das Ubel anhalt, und erkléart sie fiir
»unrein« (vgl. Lev 13,1-2.45-46).

Stellt euch vor, wie viel Leiden und wie viel Scham ein Ausséatziger empfinden musste: physisch,
gesellschaftlich, psychologisch und spirituell! Er ist nicht nur Opfer der Krankheit, sondern meint, sie auch
verschuldet zu haben und fihlt sich fiir seine Stinden bestraft!Er ist tot bei lebendigem Leibe, wie einer, dem
sein Vater »ins Gesicht gespuckt« hat (Num 12,14).

Auflerdem fl6R3t der Aussatzige Angst, Verachtung und Ekel ein und wird darum von den eigenen Angehérigen
verlassen, von den anderen gemieden, von der Gesellschaft ausgegrenzt, ja, die Gesellschaft selbst stéf3t ihn



9

aus und zwingt ihn, an Orten zu leben, die von den Gesunden entfernt sind, sie schlie3t ihn aus. Und das geht
so weit, dass ein Gesunder, sollte er sich einem Aussatzigen gendhert haben, schwer bestraft und oft selbst wie
ein Aussatziger behandelt wird.

Es ist wahr, der Zweck dieser Rechtsvorschrift war der, ,die Gesunden zu retten", ,die Gerechten zu schiitzen"
und, um sie vor jedemRisiko zu bewahren, ,die Gefahr" zu bannen, indem man den Ansteckenden
erbarmungslos behandelte.So betonte ja der Hohepriester Kajaphas,»dass es besser... ist, wenn ein einziger
Mensch fiir das Volk stirbt, als wenn das ganze Volk zugrunde geht« (Joh 11,50).

Eingliederung: Jesus stirzt jene Mentalitatum, die sich in Angst verschlief3t und in ihren Vorurteilen selbst
beschrankt, und erschiittert sie nachdriicklich. Er hebt jedoch das Gesetz des Mose nicht auf, sondern erfiillt es
(vgl. Mt5,17), wenn er zum Beispiel das Talionsystem fir unwirksam und schadlich erklart; wenn er erklart, dass
eine Beobachtung des Sabbat, die den Menschen verachtet und verurteilt, Gott nicht gefallt, oder wenn er
angesichts der Ehebrecherin diese nicht verurteilt, sondern sie sogar rettet vor dem blinden Eifer derer, die
schon bereit waren, sie erbarmungslos zu steinigen, weil sie meinten, so das Gesetz des Mose anzuwenden
(vgl. Joh 8,3-11). Auch in der Bergpredigt (vgl. Mt5) krempelt Jesus die Gewissen um, indem er der Menschheit
neue Horizonte erdffnet und die Logik Gottes vollkommen offenbart — die Logik der Liebe, die sich nicht auf die
Angst griindet, sondern auf die Freiheit, die Liebe, auf den gesunden Eifer und auf den Heilswillen Gottes: »Das
... gefallt Gott, unserem Retter;er will, dass alle Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit
gelangen« (1 Tim 2,3-4). »Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer«(vgl. Mt 12,7; Hos 6,6)).

Jesus, der neue Mose, wollte den Aussatzigen heilen, er wollte ihn bertihren, er wollte ihn wieder in die
Gesellschaft eingliedern, ohne sich in Vorurteilen selbst zu beschrénken, ohne sich der herrschenden Mentalitat
der Leute anzupassen, ohne sich Uber die Ansteckung tUberhaupt Gedanken zu machen. Jesus antwortet auf die
flehentliche Bitte des Aussatzigen unverziiglich und ohne die tblichen Verzégerungen, um die Situation zu
untersuchen und alle eventuellen Folgen abzuwagen! Was fir Jesus zahlt, ist vor allem, die Fernen zu erreichen
und zu retten, die Wunden der Kranken zu heilen und alle wieder in die Familie Gottes einzugliedern Und das ist
manchem ein Argernis!

Vor dieser Art von Argernis hat Jesus keine Angst! Er denkt nicht an die Verschlossenen, fiir die sogar eine
Heilung ein Argernis ist, die an jeglicher Offnung AnstoR nehmen, an jedwedem Schritt, der nicht in ihr geistiges
und geistliches Schema passt, an jeder Liebkosung oder Zartlichkeit, die nicht ihren Denkgewohnheiten und
ihrer ritualistischen Reinheit entspricht. Er wollte die Ausgegrenzten eingliedern und diejenigen retten, die sich
aulderhalb des Lagers befinden (vgl. Joh 10).

Es sind zwei Arten von Logik des Denkens und des Glaubens: die Angst, die Geretteten zu verlieren, und der
Wunsch, die Verlorenen zu retten. Auch heute geschieht es manchmal, dass wir uns am Kreuzungspunkt dieser
beiden Arten der Logik befinden: der Logik der Gesetzeslehrer, das heif3t die Gefahr zu bannen durch Entfernen
der angesteckten Person, und der Logik Gottes, der mit seiner Barmherzigkeit den Menschen umarmt und
aufnimmt, ihnwiedereingliedert und so das Bése in Gutes, die Verurteilung in Rettung und die Ausgrenzung in
Verkiindigung verwandelt.

Diese beiden Arten der Logik durchziehen die gesamte Geschichte der Kirche:ausgrenzen und
wiedereingliedern. Als der heilige Paulus den Auftrag des Herrn ausfihrte, die Verkiindigung des Evangeliums
bis an die Grenzen der Erde zu tragen (vgl. Mt 28,19; Apg 1,8), erregte er Argernis und stieR auf starken
Widerstand und grof3e Feindseligkeit vor allem bei denen, die eine bedingungslose Befolgung des mosaischen
Gesetzes auch von den konvertierten Heiden verlangten. Selbst der heilige Petrus wurde von der Gemeinde
hart kritisiert, als er das Haus des heidnischen Hauptmanns Kornelius betreten hatte (vgl. Apg 10).

Der Weg der Kirche ist vom Jerusalemer Konzil an immer der Weg Jesu: der Weg der Barmherzigkeit und der
Eingliederung. Das bedeutet nicht, die Gefahr zu unterschatzen oder die Wolfe in die Herde eindringen zu
lassen, sondern den verlorenen Sohn aufzunehmen, entschieden und mutig die Verletzungen der Siinde zu
heilen, sich die Armel aufzukrempeln und nicht darin zu verharren, passiv das Leiden der Welt zu beobachten.
Der Weg der Kirche ist der, niemanden auf ewig zu verurteilen, die Barmherzigkeit Gottes liber alle Menschen



10

auszugielden, die sie mit ehrlichen Herzen erbitten. Der Weg der Kirche ist genau der, aus der eigenen
Umzaunung herauszugehen, um in den grundlegenden Randgebieten der Existenz die Fernen aufzusuchen; der
Weg, ganz und gar die Logik Gottes zu Gibernehmen und dem Meister zu folgen, der sagte: »Nicht die
Gesunden brauchen den Arzt, sondern die Kranken.Ich bin gekommen, um die Siinder ... zu rufen, nicht die
Gerechten« (Lk 5,31-32).

Indem Jesus den Aussatzigen heilt, flgt er keinem Gesunden Schaden zu, vielmehr befreit er ihn von der Angst;
ersetzt ihn nicht einer Gefahr aus, sondern schenkt ihm einen Bruder; er verachtet nicht das Gesetz, sondern
achtet den Menschen, fir den Gott das Gesetz gegeben hat. Tatsachlich befreit Jesus die Gesunden von der
Versuchung des ,alteren Bruders" (vgl. Lk 15,11-32) wie auch von der Last des Neids und dem Murren der
Arbeiter, die ,den ganzen Tag Uber die Last der Arbeit und die Hitze ertragen haben" (vgl. Mt 20,1-16).

Daraus folgt: Die Liebe kann nicht neutral, ,keimfrei", gleichgdiltig, lau oder unparteiisch sein! Die Liebe steckt
an, begeistert, wagt und bezieht ein! Denn die wirkliche Liebe ist immer unverdient, bedingungslos und
gegenleistungsfrei (vgl. 1 Kor 13). Die Liebe ist kreativ, wenn es darum geht, die richtige Sprache zu finden, um
mit all denen Verbindung aufzunehmen, die als unheilbar und darum unberihrbar angesehen werden. Die
richtige Sprache finden... Die Beruihrung ist die wirklich kommunikative Sprache, dieselbe affektive Sprache, die
dem Aussatzigen die Heilung vermittelt hat. Wie viele Heilungen kénnen wir vollbringen und vermitteln, wenn wir
diese Sprache der Beriihrung lernen! Er war ein Aussatziger und ist ein Verkiinder der Liebe Gottes geworden.
Das Evangelium berichtet: »Der Mann aber ging weg und erzahlte bei jeder Gelegenheit, was geschehen war«
(Mk 1,45).

Liebe neue Kardinale, das ist die Logik Jesu, das ist der Weg der Kirche: nicht nur jene, die an unsere Tlr
klopfen, mit dem Mut, der dem Evangelium entspricht, aufnehmen und eingliedern, sondern hinausgehen, sich
aufmachen und ohne Vorurteile und Angst die Fernstehenden suchen und ihnen gegenleistungsfrei das
offenbaren, was wir selber gegenleistungsfrei empfangen haben. »Wer sagt, dass er in ihm [Christus] bleibt,
muss auch leben, wie er gelebt hat« (1 Joh 2,6). Die riickhaltlose Verfligbarkeit im Dienst an den anderen ist
unser Erkennungszeichen, ist unser einziger Ehrentitel!

Und denkt daran, in diesen Tagen, in denen ihr den Kardinalstitel erhalten habt, bitten wir um die Flrsprache
Marias, der Mutter der Kirche, die selber die Ausgrenzung erlitten hat aufgrund von Verleumdungen (vgl. Joh
8,41) und Exil (vgl.Mt 2,13-23). Sie erwirke uns die Gnade, Diener in der Treue zu Gott zu sein. Sie, die Mutter,
lehre uns, keine Angst zu haben, die Ausgegrenzten mit Zartlichkeit aufzunehmen; keine Angst vor Zartlichkeit
zu haben — wie oft haben wir Angst vor Zartlichkeit! Sie lehre uns, keine Angst vor Zartlichkeit und Mitleid zu
haben. Sie statte uns mit Geduld aus, wenn wir jene Menschen auf ihrem Weg begleiten, ohne Ergebnisse eines
weltlichen Erfolgs zu suchen. Sie zeige uns Jesus und lasse uns vorangehen wie er.

Liebe Brider, ihr neuen Kardinéle, im Blick auf Jesus und auf unsere Mutter rufe ich euch auf, der Kirche so zu
dienen, dass die Christen — durch unser Beispiel angeregt — nicht in Versuchung kommen, bei Jesus zu sein,
aber nicht bei den Ausgegrenzten sein zu wollen, und sich in einer Kaste abkapseln, die nichts mit echter
Kirchlichkeit zu tun hat. Ich rufe euch auf, dem gekreuzigten Christus in jedem Menschen zu dienen, der
ausgegrenzt ist, ganz gleich aus welchem Grund; den Herrn in jedem Ausgeschlossenen zu sehen, der hungert,
der durstet, der nackt ist; den Herrn, der auch in denen gegenwartig ist, die den Glauben verloren haben oder
die davon Abstand genommen haben, ihren Glauben zu leben, oder die sich als Atheisten bezeichnen; den
Herrn, der im Gefangnis ist, der krank ist, der keine Arbeit hat, der verfolgt wird; den Herrn, der im kérperlich
oder seelisch Aussatzigen ist, der diskriminiert ist! Wir entdecken den Herrn nicht, wenn wir den Ausgegrenzten
nicht ehrlich aufnehmen! Erinnern wir uns immer an den heiligen Franziskus, der sich nicht scheute, den
Aussatzigen zu umarmen und die aufzunehmen, die unter jeglicher Art von Ausgrenzung leiden. Tatsé&chlich,
liebe Briider,wenn es um das Evangelium der Ausgegrenzten geht, steht unsere Glaubwirdigkeit auf dem Spiel,
an ihm zeigt und erweist sie sich!

[00266-05.01] [Originalsprache: Italienisch]

Traduzione in lingua spagnola




11

«Seiior, si quieres, puedes limpiarme...» Jesus, sintiendo lastima; extendié la mano y lo tocé diciendo: «Quiero:
queda limpio» (cf. Mc 1,40-41). La compasion de Jesus. Ese padecer con que lo acercaba a cada persona que
sufre. Jesus, se da completamente, se involucra en el dolor y la necesidad de la gente... simplemente, porque
El sabe y quiere padecer con, porque tiene un corazén que no se avergiienza de tener compasion.

«No podia entrar abiertamente en ningun pueblo; se quedaba fuera, en descampado» (Mc 1, 45). Esto significa
que, ademas de curar al leproso, Jesus ha tomado sobre si la marginacion que la ley de Moisés imponia (cf. Lv
13,1-2. 45-46). Jesus no tiene miedo del riesgo que supone asumir el sufrimiento de otro, pero paga el precio
con todas las consecuencias (cf. Is 53,4).

La compasion lleva a Jesus a actuar concretamente: a reintegrar al marginado. Y éstos son los tres conceptos
claves que la Iglesia nos propone hoy en la liturgia de la palabra: la compasion de JesUs ante la marginacion y
su voluntad de integracion.

Marginacion: Moisés, tratando juridicamente la cuestion de los leprosos, pide que sean alejados y marginados
por la comunidad, mientras dure su mal, y los declara: «Impuros» (cf. Lv 13,1-2. 45.46).

Imaginad cuanto sufrimiento y cuanta verglienza debia de sentir un leproso: fisicamente, socialmente,
psicolégicamente y espiritualmente. No es solo victima de una enfermedad, sino que también se siente
culpable, castigado por sus pecados. Es un muerto viviente, como «si su padre le hubiera escupido en la cara»
(Nm12,14).

Ademas, el leproso infunde miedo, desprecio, disgusto y por esto viene abandonado por los propios familiares,
evitado por las otras personas, marginado por la sociedad, es mas, la misma sociedad lo expulsa y lo fuerza a
vivir en lugares alejados de los sanos, lo excluye. Y esto hasta el punto de que si un individuo sano se hubiese
acercado a un leproso, habria sido severamente castigado y, muchas veces, tratado, a su vez, como un
leproso.

Es verdad, la finalidad de esa norma era la de salvar a los sanos, proteger a los justos y, para salvaguardarlos
de todo riesgo, marginar el peligro,tratando sin piedad al contagiado. De aqui, que el Sumo Sacerdote Caifas
exclamase: «Conviene que uno muera por el pueblo, y que no perezca la naciéon entera» (Jn 11,50).

Integracion: Jesus revoluciona y sacude fuertemente aquella mentalidad cerrada por el miedo y recluida en los
prejuicios. El, sin embargo, no deroga la Ley de Moisés, sino que la lleva a plenitud (cf. Mt5, 17), declarando,
por ejemplo, la ineficacia contraproducente de la ley del talion; declarando que Dios no se complace en la
observancia del Sabado que desprecia al hombre y lo condena; o cuando ante la mujer pecadora, no la
condena, sino que la salva de la intransigencia de aquellos que estaban ya preparados para lapidarla sin
piedad, pretendiendo aplicar la Ley de Moisés. Jesus revoluciona también las conciencias en el Discurso de la
montafa (cf. Mt 5) abriendo nuevos horizontes para la humanidad y revelando plenamente la logica de Dios. La
I6gica del amor que no se basa en el miedo sino en la libertad, en la caridad, en el sano celo y en el deseo
salvifico de Dios, Nuestro Salvador, «que quiere que todos se salven y lleguen al conocimiento de la verdad»
(7Tm 2,4). «Misericordia quiero y no sacrificio» (Mt 12,7; Os6,6).

Jesus, nuevo Moisés, ha querido curar al leproso, ha querido tocar, ha querido reintegrar en la comunidad, sin
autolimitarse por los prejuicios; sin adecuarse a la mentalidad dominante de la gente; sin preocuparse para
nada del contagio. Jesus responde a la suplica del leproso sin dilacion y sin los consabidos aplazamientos para
estudiar la situacion y todas sus eventuales consecuencias. Para Jesus lo que cuenta, sobre todo, es alcanzar y
salvar a los lejanos, curar las heridas de los enfermos, reintegrar a todos en la familia de Dios. Y eso
escandaliza a algunos.

Y JesUs no tiene miedo de este tipo de escandalo. El no piensa en las personas obtusas que se escandalizan
incluso de una curacién, que se escandalizan de cualquier apertura, a cualquier paso que no entre en sus

esquemas mentales o espirituales, a cualquier caricia o ternura que no corresponda a su forma de pensary a
su pureza ritualista. El ha querido integrar a los marginados, salvar a los que estan fuera del campamento (cf.



12
Jn 10).

Son dos légicas de pensamiento y de fe: el miedo de perder a los salvados y el deseo de salvar a los perdidos.
Hoy también nos encontramos en la encrucijada de estas dos ldgicas: a veces, la de los doctores de la ley,0
sea, alejarse del peligro apartandose de la persona contagiada, y la légica de Dios que, con su misericordia,
abraza y acoge reintegrando y transfigurando el mal en bien, la condena en salvacion y la exclusion en anuncio.

Estas dos logicas recorren toda la historia de la Iglesia: marginar y reintegrar. San Pablo, dando cumplimiento al
mandamiento del Sefior de llevar el anuncio del Evangelio hasta los extremos confines de la tierra (cf. Mt
28,19), escandaliz6 y encontr6 una fuerte resistencia y una gran hostilidad sobre todo de parte de aquellos que
exigian una incondicional observancia de la Ley mosaica, inclusoa los paganos convertidos. Tambiénsan Pedro
fue duramente criticado por la comunidad cuando entr6 en la casa de Cornelio, elcenturién pagano (cf. Hch 10).

El camino de la Iglesia, desde el concilio de Jerusalén en adelante, es siempre el camino de Jesus, el de la
misericordia y de la integracion.Esto no quiere decir menospreciar los peligros o hacer entrar los lobos en el
rebafio, sino acoger al hijo prodigo arrepentido; sanar con determinacién y valor las heridas del pecado; actuar
decididamente y no quedarse mirando de forma pasiva el sufrimiento del mundo. El camino de la Iglesia es el
de no condenar a nadie para siempre y difundir la misericordia de Dios a todas las personas que la piden con
corazon sincero; el camino de la Iglesia es precisamente el de salir del propio recinto para ir a buscar a los
lejanos en las "periferias" esenciales de la existencia; es el de adoptar integralmente la l6gica de Dios; el de
seguir al Maestro que dice: «No necesitan médico los sanos, sino los enfermos. No he venido a llamar a los
justos, sino a los pecadores» (Lc 5,31-32).

Curando al leproso, Jesus no hace ningun dafo al que esta sano, es mas, lo libra del miedo; no lo expone a un
peligro sino que le da un hermano; no desprecia la Ley sino que valora al hombre, para el cual Dios ha
inspirado la Ley. En efecto, Jesus libra a los sanos de la tentacion del «khermano mayor» (cf. Lc 15,11-32) y del
peso de la envidia y de la murmuracion de los trabajadores que han soportado el peso de la jornada y el calor
(cf. Mt20,1-16).

En consecuencia: la caridad no puede ser neutra, aséptica, indiferente, tibia o imparcial. La caridad contagia,
apasiona, arriesga y compromete. Porque la caridad verdadera siempre es inmerecida, incondicional y gratuita
(cf. 1Cor 13). La caridad es creativa en la busqueda del lenguaje adecuado para comunicar con aquellos que
son considerados incurables y, por lo tanto, intocables. Encontrar el lenguaje justo... El contacto es el auténtico
lenguaje que transmite, fue el lenguaje afectivo, el que proporciond la curacion al leproso. jCuantas curaciones
podemos realizar y transmitir aprendiendo este lenguaje del contacto! Era un leproso y se ha convertido en
mensajero del amor de Dios. Dice el Evangelio: «Pero cuando se fue, empez6 a pregonar bien alto y a divulgar
el hecho» (Mc 1,45).

Queridos nuevos Cardenales, ésta es la logica de Jesus, éste es el camino de la Iglesia: no s6lo acoger y
integrar, con valor evangélico, aquellos que llaman a la puerta, sino salir, ir a buscar, sin prejuicios y sin miedos,
a los lejanos, manifestandoles gratuitamente aquello que también nosotros hemos recibido gratuitamente.
«Quien dice que permanece en Eldebe caminar como El caminé» (1Jn 2,6). jLa disponibilidad total para servir a
los demas es nuestro signo distintivo, es nuestro unico titulo de honor!

Pensadlo bien en estos dias en los que habéis recibido el titulo cardenalicio. Invoquemos la intercesion de
Maria, Madre de la Iglesia, que sufrié en primera persona la marginacion causada por las calumnias(cf. Jn 8,41)
y el exilio (cf. Mt 2,13-23), para que nos conceda el ser siervos fieles de Dios. Ella, que es la Madre, nos ensefie
a no tener miedo de acoger con ternura a los marginados; a no tener miedo dela ternura. Cuantas veces
tenemos miedo de la ternura. Que Ella nos ensefie a no tener miedo de la ternura y de la compasion; nos
revista de paciencia para acompafarlos en su camino, sin buscar los resultados del éxito mundano; nos
muestre a Jesus y nos haga caminar como El.

Queridos hermanos nuevos Cardenales, mirando a Jesus y a nuestra Madre, os exhorto a servir a la Iglesia, en
modo tal que los cristianos — edificados por nuestro testimonio — no tengan la tentacion de estar con Jesus sin



13

querer estar con los marginados, aislandose en una casta que nada tiene de auténticamente eclesial. Os invito
a servira Jesus crucificado en toda persona marginada, por el motivo que sea; a ver al Sefior en cada persona
excluida que tiene hambre, que tiene sed, que esta desnuda; al Sefior que esta presente también en aquellos
qgue han perdido la fe, o que, alejados, no viven la propia fe, o que se declaran ateos;al Sefor que esta en la
carcel, que esta enfermo, que no tiene trabajo, que es perseguido; al Sefor que esta en el leproso — de cuerpo
o de alma -, que esta discriminado. No descubrimos al Sefor, si no acogemos auténticamente al marginado.
Recordemos siempre la imagen de san Francisco que no tuvo miedo de abrazar al leproso y de acoger a
aquellos que sufren cualquier tipo de marginacién. En realidad, queridos hermanos, sobre el evangelio de los
marginados, se juega y se descubre y se revela nuestra credibilidad.

[00266-04.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua portoghese

«Senhor, se quiseres, podes purificar-me». Compadecido, Jesus, estendeu a méo, tocou-o e disse: «Quero, fica
purificado» (cf. Mc 1, 40-41). A compaixao de Jesus! Aquele «padecer com» levava-O a aproximar-Se de cada
pessoa atribulada! Jesus nao Se retrai, antes, pelo contrario, deixa-Se comover pelo sofrimento e as
necessidades do povo, simplesmente porque Ele sabe e quer «padecer com», porque possui um coragao que
ndo se envergonha de ter «compaix&o».

Ele «ja ndo podia entrar abertamente numa cidade; ficava fora, em lugares despovoados» (Mc 1, 45). Isto
significa que, além de curar o leproso, Jesus tomou sobre Si também a marginalizagao que impunha a Lei de
Moisés (cf. Lv 13, 1-2.45-46). Nao teme o risco de assumir o sofrimento alheio, mas paga por inteiro o seu
precgo (cf. Is 53, 4).

A compaixdo leva Jesus a agir de forma concreta: a reintegrar o marginalizado. E estes s&o os trés conceitos-
chave que a Igreja nos propde na liturgia da palavra hodierna: a compaixao de Jesus perante a marginalizagao
e a sua vontade de integragéo.

Marginalizagdo: Moisés, ao tratar juridicamente a questao dos leprosos, reclama que sejam afastados e
marginalizados da comunidade, enquanto persistir o mal, e declara-os «impuros» (cf. Lv 13, 1-2.45-46).

Imaginai quanto sofrimento e quanta vergonha devia sentir, fisica, social, psicoldgica e espiritualmente, um
leproso! Nao é apenas vitima da doenca, mas sente que é também o culpado, punido pelos seus pecados. E
um morto-vivo, como «se o pai lhe tivesse cuspido na cara» (cf. Nm 12, 14).

Além disso, o leproso suscita medo, desprezo, nojo e, por isso, € abandonado pelos seus familiares, evitado
pelas outras pessoas, marginalizado pela sociedade; mais, a propria sociedade o expulsa e constringe a viver
em lugares afastados dos saos, exclui-o. E 0 modo como o faz é tal que, se um individuo sdo se aproximasse
de um leproso seria severamente punido e com frequéncia tratado, por sua vez, como leproso.

Everdade, a finalidade desta legislacdo era «salvar os sdos», «proteger os justos» e, para os defender de
qualquer risco, marginalizava «o perigo» tratando sem piedade o contagiado. De facto, assim exclamou o sumo
sacerdote Caifas: «Convém que morra um sé homem pelo povo, e ndo perega a nagao inteira» (Jo 11, 50).

Integragéo: Jesus revoluciona e sacode intensamente aquela mentalidade fechada no medo e autolimitada
pelos preconceitos. Contudo Ele ndo abole a Lei de Moisés, mas leva-a a perfeigao (cf. Mt 5, 17), declarando,
por exemplo, a ineficacia contraproducente da lei de talido; declarando que Deus nao gosta da observancia do
sabado que despreza o homem e o condena; ou, quando perante a mulher pecadora, ndo a condena, pelo
contrario salva-a do zelo cego de quantos ja estavam prontos para a lapidar sem d6 nem piedade, convictos de
aplicar a Lei de Moisés. Jesus revoluciona também as consciéncias no Sermao da Montanha (cf. Mt 5), abrindo
novos horizontes para a humanidade e revelando plenamente a légica de Deus: a légica do amor, que nao se
baseia no medo mas na liberdade, na caridade, no zelo salutar e no designio salvifico de Deus: «Deus, nosso
Salvador, quer que todos os homens sejam salvos e cheguem ao conhecimento da verdade» (1 Tm 2, 3-4).



14

«Prefiro a misericordia ao sacrificio» (Mt 12, 7; cf. Os 6, 6).

Jesus, novo Moisés, quis curar o leproso, quis toca-lo, quis reintegra-lo na comunidade, sem Se «autolimitar»
nos preconceitos; sem Se adequar a mentalidade dominante do povo; sem Se preocupar de modo algum com o
contagio. Jesus responde a suplica do leproso sem demora e sem os habituais adiamentos para estudar a
situagao e todas as eventuais consequéncias. Para Jesus, o que importa acima de tudo é alcancar e salvar os
afastados, curar as feridas dos doentes, reintegrar a todos na familia de Deus. E isto deixou alguém
escandalizado!

E Jesus nao teme este tipo de escandalo. Nao olha as mentes fechadas que se escandalizam até por uma
cura, que se escandalizam diante de qualquer abertura, qualquer passo que nao entre nos seus esquemas
mentais e espirituais, qualquer caricia ou ternura que nao corresponda aos seus habitos de pensar e a sua
pureza ritualista. Ele quis integrar os marginalizados, salvar aqueles que estao fora do acampamento (cf. Jo
10).

Trata-se de duas légicas de pensamento e de fé: o medo de perder os salvos e o desejo de salvar os perdidos.
Hoje, as vezes, também acontece encontrarmo-nos na encruzilhada destas duas légicas: a dos doutores da lei,
ou seja marginalizar o perigo afastando a pessoa contagiada, e a légica de Deus que, com a sua misericordia,
abraga e acolhe reintegrando e transformando o mal em bem, a condenagao em salvagao e a exclusao em
anuncio.

Estas duas logicas percorrem toda a historia da Igreja: marginalizar e reintegrar. Sdo Paulo, ao pdr em pratica o
mandamento do Senhor de levar o anuncio do Evangelho até aos ultimos confins da terra (cf. Mt 28, 19),
escandalizou e encontrou forte resisténcia e grande hostilidade sobretudo da parte daqueles que exigiam,
inclusive aos pagéaos convertidos, uma observancia incondicional da Lei mosaica. O proprio Sao Pedro foi
duramente criticado pela comunidade, quando entrou na casa de Cornélio, um centurido pagéao (cf. Act 10) .

O caminho da Igreja, desde o Concilio de Jerusalém em diante, é sempre o de Jesus: o caminho da
misericordia e da integragdo. Isto n&o significa subestimar os perigos nem fazer entrar os lobos no rebanho,
mas acolher o filho prédigo arrependido; curar com determinagao e coragem as feridas do pecado; arregacar as
mangas em vez de ficar a olhar passivamente o sofrimento do mundo. O caminho da Igreja é nao condenar
eternamente ninguém; derramar a misericérdia de Deus sobre todas as pessoas que a pedem com coragao
sincero; o caminho da Igreja € precisamente sair do préprio recinto para ir a procura dos afastados nas
«periferias» essenciais da existéncia; adoptar integralmente a l6gica de Deus; seguir o Mestre, que disse: «Nao
sdo os que tém saude que precisam de médico, mas os que estdo doentes. Nao foram os justos que Eu vim
chamar ao arrependimento, mas os pecadores» (Lc 5, 31-32).

Curando o leproso, Jesus nao provoca qualquer dano a quem é sao, antes livra-o do medo; ndo Ihe cria um
perigo, mas da-lhe um irm&o; ndo despreza a Lei, mas preza o homem, para o qual Deus inspirou a Lei. De
facto, Jesus liberta os sdos da tentagao do «irmao mais velho» (cf. Lc 15, 11-32) e do peso da inveja e da
murmuragao dos «trabalhadores que suportaram o cansacgo do dia e o seu calor» (cf. Mt 20, 1-16).

Consequentemente, a caridade ndo pode ser neutra, asséptica, indiferente, morna ou equidistante. A caridade
contagia, apaixona, arrisca e envolve. Porque a caridade verdadeira é sempre imerecida, incondicional e
gratuita (cf. 1 Cor 13). A caridade é criativa, encontrando a linguagem certa para comunicar com todos aqueles
que sdo considerados incuraveis e, portanto, intocaveis. Encontrando a linguagem certa... O contacto € a
verdadeira linguagem comunicativa, a mesma linguagem afectiva que comunicou a cura ao leproso. Quantas
curas podemos realizar e comunicar, aprendendo esta linguagem do contacto! Era um leproso e tornou-se
arauto do amor de Deus. Diz o Evangelho: «Ele, porém, assim que se retirou, comegou a proclamar e a divulgar
o sucedido» (cf. Mc 1, 45).

Amados novos Cardeais, esta € a logica de Jesus, este € o caminho da Igreja: ndo s6 acolher e integrar, com
coragem evangélica, aqueles que batem a nossa porta, mas sair, ir a procura, sem preconceitos nem medo,
dos afastados revelando-lhes gratuitamente aquilo que gratuitamente recebemos. «Quem diz que permanece



15

em [Cristo], deve caminhar como Ele caminhou» (71 Jo 2, 6). A disponibilidade total para servir os outros € o
nosso sinal distintivo, € o nosso unico titulo de honra!

E um bom pensamento, nestes dias em que recebestes o titulo cardinalicio, sera o de invocar a intercessao de
Maria, Mae da Igreja, que sofreu pessoalmente a marginalizagdo por causa das calunias (cf. Jo 8, 41) e do
exilio (cf. Mt 2, 13-23), para que nos alcance a graca de sermos servos fiéis a Deus. Ensine-nos Ela — que é a
Mae - a ndo termos medo de acolher com ternura os marginalizados; a ndo temermos a ternura. Quantas vezes
temos medo da ternura! Que Ela nos ensine a n&do temer a ternura e a compaixao; que Ela nos revista de
paciéncia acompanhando-os no seu caminho, sem buscar os triunfos dum sucesso mundano; que Ela nos
mostre Jesus e faga caminhar como Ele.

Amados irmaos novos Cardeais, com os olhos fixos em Jesus e na nossa Mae, exorto-vos a servir a Igreja de
tal maneira que os cristaos — edificados pelo nosso testemunho — ndo se sintam tentados a estar com Jesus,
sem quererem estar com os marginalizados, isolando-se numa casta que nada tem de autenticamente eclesial.
Exorto-vos a servir Jesus crucificado em toda a pessoa marginalizada, seja pelo motivo que for; a ver o Senhor
em cada pessoa excluida que tem fome, que tem sede, que ndo tem com que se cobrir; a ver o Senhor que
esta presente também naqueles que perderam a fé, que se afastaram da pratica da sua fé ou que se declaram
ateus; o Senhor, que esta na cadeia, que esta doente, que ndo tem trabalho, que € perseguido; o Senhor que
esta no leproso, no corpo ou na alma, que é discriminado. Nao descobrimos o Senhor, se ndo acolhemos de
maneira auténtica o marginalizado. Recordemos sempre a imagem de Sao Francisco, que nao teve medo de
abragar o leproso e acolher aqueles que sofrem qualquer género de marginalizagdo. Verdadeiramente, amados
irmaos, € no evangelho dos marginalizados que se joga, descobre e revela a nossa credibilidade!

[00266-06.01] [Texto original: Italiano]

Traduzione in lingua polacca

"Panie, jesli chcesz, mozesz mnie oczyscic... Jezus, zdjety litoscig, wyciagnat reke, dotknat go i rzekt do niego:
Chce, badz oczyszczony!" (por. Mk 1,40-41). Wspotczucie Jezusa to "wspofcierpienie”, ktére zblizato Go do
kazdej osoby cierpigcej! Jezus sie nie oszczedza, a wrecz pozwala sie wciggngc w cierpienie i potrzeby ludzi...
Zwyczajnie, bo potrafi i pragnie "wspodfcierpiec”, gdyz ma serce, ktére nie wstydzi sie tego, ze "wspdfczuje".

"Nie mogt juz jawnie wejs¢ do miasta, lecz przebywat w miejscach pustynnych" (Mk 1,45). Oznacza to, ze
oprécz uzdrowienia tredowatego, Jezus wziat na siebie takze wykluczenie, jakie naktadato prawo Mojzesza
(zob. Kpt 13,1-2. 45-46). Jezus nie boi sie ryzyka, by podja¢ cierpienie drugiego, ale az do konca ptaci za to
cene (por. [z53,4).

Wspdiczucie popycha Jezusa do konkretnego dziatania: do reintegracji wykluczonego! Trzy kluczowe pojecia,
jakie proponuje nam dzisiaj Koscidt w liturgii stowa, sg nastepujace: wspofczucie Jezusa w obliczu marginalizacji
oraz Jego wola integracji.

Marginalizacja: Mojzesz, traktujgc kwestie tredowatych w sposéb prawniczy, domaga sie, aby byli oni oddaleni i
usuwani na margines wspolnoty, tak dtugo, jak trwa ich choroba i okresla ich jako "nieczystych" (por. Kpf 13.1-2.
45-46).

Wyobrazcie sobie, jak wiele cierpienia i wstydu musiat doswiadczac¢ tredowaty: fizycznie, spotecznie,
psychologicznie i duchowo! Jest on nie tylko ofiarg choroby, ale ma takze poczucie, ze jest jej winny, ukarany za
swoje grzechy! Jest zywym trupem, jak ten, "ktéremu ojciec splunat w twarz" (Lb 12, 14).

Ponadto, tredowaty budzi strach, obrzydzenie i pogarde, i z tego powodu zostaje opuszczony przez swojg
rodzine, unikajg go inni ludzie, jest zepchniety na margines spoteczenstwa, a wrecz samo spoteczenstwo go
wydala i zmusza do zycia w miejscach oddalonych od ludzi zdrowych, wyklucza go. | to do tego stopnia, ze jesli
jakas osoba zdrowa zblizytaby sie do tredowatego, to zostataby surowo ukarana, a czesto sama potraktowana z
kolei, jak tredowaty.



16

mnon

To prawda, ze celem tego unormowania byto "ocalenie zdrowych", "ochrona sprawiedliwych" i, zeby ocali¢ ich
od wszelkiego niebezpieczenstwa, usuniecie na margines "zagrozenia", traktujgc bez litosci zarazonego. Tak w
istocie zawyrokowat arcykaptan Kajfasz: "lepiej jest dla was, gdy jeden cztowiek umrze za lud, niz miatby zginaé
caty naréd" (J 11, 50).

Integracja: Jezus rewolucjonizuje i gwaitownie wstrzgsa tg mentalnoscig zamknietg w strachu i samo-
ograniczong uprzedzeniami. Nie znosi On jednak Prawa Mojzeszowego, ale je doprowadza do petni (por. Mt 5,
17), wskazujgc na przyktad na wywotujgca odwrotny skutek nieskutecznos¢ prawa odwetu; oznajmiajac, ze Bog
nie cieszy sie takim zachowywaniem szabatu, ktére pogardza cztowiekiem i go potepia; lub gdy majac do
czynienia z jawnogrzesznica nie potepia jej, a wrecz jg ocala od slepej gorliwosci tych, ktérzy byli juz gotowi
ukamienowac jg bezlitosnie, utrzymujac, ze stosujg prawo Mojzeszowe. Jezus rewolucjonizuje sumienia takze w
Kazaniu na Gorze (por. Mt5), otwierajac nowe perspektywy dla ludzkosci i objawiajgc w petni logike Boga.
Logike mitosci, ktdra nie opiera sie na strachu, ale na wolnosci, mitosci, zdrowej gorliwosci oraz zbawczym
pragnieniu Boga: "Zbawiciel nasz, Bég, pragnie, by wszyscy ludzie zostali zbawieni i doszli do poznania prawdy"
(7 Tm 2, 3-4). "Chce raczej mitosierdzia niz ofiary" (Mt 12, 7; Oz 6,6).

Jezus, nowy Mojzesz, chciat uzdrowi¢ tredowatego, chciat go dotknaé, chciat go ponownie wtgczy¢ do
spotecznosci, nie "samoograniczajac sie" w uprzedzeniach; nie dostosowujac sie do panujacej mentalnosci
ludzi; wcale nie obawiajgc sie zakazenia. Jezus odpowiada na btaganie tredowatego bezzwtocznie i bez
typowych odwotan, by zbada¢ sytuacje i wszystkie ewentualne konsekwencje! Dla Jezusa liczy sie przede
wszystkim osiagniecie zbawienia dalekich, leczenie ran chorych, ponowne wigczenie wszystkich do rodziny
Bozej! A to niektorych gorszy!

Jezus nie boi sie skandalu tego rodzaju! On nie mys$li o ludziach zamknigtych, ktérzy wrecz sie gorszg z powodu
uzdrowienia, ktorzy sie gorszg w obliczu wszelkiej otwartosci, jakiegokolwiek kroku, ktory nie miesci sie w ich
schematach myslowych i duchowych, wobec wszelkiej czutosci czy delikatnosci nie odpowiadajgcej ich
nawykom myslowym oraz ich rytualnej czystosci. Zechciat On wigczy¢ wykluczonych, zbawi¢ tych, ktérzy sg
poza obozem (por. J 10).

Istniejg dwie logiki myslenia i wiary: strach, by nie straci¢ zbawionych i pragnienie zbawienia straconych. Zdarza
sie niekiedy takze i dzi$, ze stajemy na skrzyzowaniu tych dwoch logik: logiki uczonych w Prawie: usungé
zagrozenie, oddalajgc osobe zarazona, i logiki Boga, ktéry w swoim mitosierdziu obejmuje i przyjmuje wtaczajac
i przemieniajgc zto w dobro, potepienie w zbawienie, a wykluczenie w przepowiadanie.

Te dwie logiki przemierzajg cate dzieje Kosciota: usungc¢ na margines i wigczyc. Swiety Pawet, aktualizujgc
nakaz Pana, by gtosi¢ Ewangelie az po krance ziemi (por. Mt 28, 19), gorszyt i napotkat silny opér oraz wielkg
wrogosc¢, zwtaszcza od tych, ktorzy domagali sie bezwarunkowego przestrzegania prawa mojzeszowego
réwniez przez nawroconych pogan. Takze swiety Piotr byt ostro krytykowany przez wspolnote, kiedy wszedt do
poganskiego domu setnika Korneliusza (por. Dz 10).

Drogg Kosciota, poczawszy od Soboru Jerozolimskiego jest zawsze droga Jezusa: droga mitosierdzia i
integracji. Nie oznacza to nie docenienie zagrozen czy wpuszczenie do owczarni wilkow, ale powitanie
skruszonego syna marnotrawnego; leczenie z determinacjg i odwaga ran grzechu; zakasanie rekawow, a nie
stanie i patrzenie biernie na cierpienia swiata. Drogg Kosciota jest niepotepianie kogokolwiek na wieki;
obdarzanie mitosierdziem Boga wszystkich ludzi, ktérzy szczerym sercem o to proszg; drogg Kosciota jest
wilasnie wyjscie z wlasnego ogrodzenia, aby pojs¢ i szukac¢ dalekich na "peryferiach" egzystenc;ji; to
zastosowanie w pefni logiki Boga; nasladowac¢ Nauczyciela, ktéry powiedziat: "Nie potrzebujg lekarza zdrowi, ale
ci, ktorzy sie zle maja. Nie przyszedtem wezwac¢ do nawrdcenia sprawiedliwych, lecz grzesznikow" (£k 5, 31-32).

Uzdrawiajgc tredowatego, Jezus nie wyrzgdza zadnej szkody tym, ktorzy sg zdrowi, a nawet wyzwala ich z leku;
nie powoduje niebezpieczenstwa, ale daje im brata; nie gardzi prawem, ale docenia czlowieka, dla ktérego Bog
zainspirowat prawo. Faktycznie Jezus uwalnia zdrowych od pokusy "starszego brata" (por. £k 15,11- 32.) i
ciezaru nienawisci oraz "szemrania pracownikow, ktérzy znosili ciezar dnia i spiekoty" (por. Mt 20 1-16).



17

Tak wiec mifos¢ nie moze byc neutralna, jatowa, obojetna, letnia i bezstronna! Mitosc¢ zaraza, jest namietna,
wigze sie z ryzykiem i angazuje! Poniewaz prawdziwa mitos¢ zawsze jest niezastuzona, bezwarunkowa i
bezinteresownal! (por. 1 Kor 13). Mito$¢ jest kreatywna, znajduje odpowiedni jezyk, by komunikowac sie z tymi
wszystkimi, ktérzy uwazani sg za nieuleczalnych a wiec nietykalnych. Znalez¢ odpowiedni jezyk... Kontakt jest
prawdziwym jezykiem komunikatywnym, tym samym jezykiem uczuciowym, ktéry tredowatemu przekazat
uzdrowienie. Jak wiele uzdrowien mozemy dokonac i przekazac¢, uczac sie tego jezyka kontaktu! Byt
tredowatym, a stat sie gtosicielem mitosci Boga. Ewangelia powiada: "Lecz on po wyjsciu zaczat wiele
opowiadac i rozgtaszac to, co zaszto" (Mk 1, 45).

Drodzy nowi kardynatowie, taka jest logika Jezusa, to jest droga Kosciota: nie tylko przyja¢ i wtaczy¢ z
ewangeliczng odwagag tych, ktdrzy pukajg do naszych drzwi, ale wyjs¢ i szukac dalekich, bez uprzedzen i bez
strachu, ukazujgc im bezinteresownie to, co sami darmo otrzymalismy: "Kto twierdzi, ze w Nim trwa, powinien
réwniez sam postepowac tak, jak On postepowat" (7 J 2, 6). Catkowita dyspozycyjno$¢ w postugiwaniu innym
jest naszym znakiem rozpoznawczym, naszym jedynym tytutem honorowym!

| pomysicie dobrze, w tych dniach, w ktorych otrzymaliscie tytut kardynalski przyzywajmy wstawiennictwa Maryi,
Matki Kosciota, ktdra osobiscie znosita wykluczenie z powodu oszczerstw (por. J 8, 41) i wygnania (por. Mt 2,13-
23), zeby nam wyprosita, bySmy byli wiernymi stugami Boga. Niech Ona, ktéra jest Matka, nauczy nas, bySmy
sie nie lekali czule przyjmowac wykluczonych: bysmy nie obawiali sie czutosci. lle razy boimy sie czutosci! Niech
nas nauczy nie ba¢ sie czutosci i wspotczucia; niech nas przyodzieje w cierpliwos¢, by im towarzyszy¢ na ich
drodze, nie szukajac rezultatow doczesnego sukcesu: niech nam ukaze Jezusa i sprawi, bysmy z Nim podazali.

Drodzy bracia, nowi Kardynatowie, patrzac na Jezusa i naszg Matke, zachecam was do stuzby Kosciotowi, tak
aby chrzescijanie - zbudowani naszym swiadectwem - nie byli kuszeni, zeby by¢ z Jezusem, nie chcac byc¢ z
ludzmi zmarginalizowanymi, izolujgc sie w takiej kascie, ktora nie ma nic z tego, co autentycznie koscielne.
Zachecam was do stuzby Jezusowi ukrzyzowanemu w kazdej osobie zmarginalizowanej, z jakiegokolwiek
powodu; do dostrzegania Pana w kazdej osobie wykluczonej, ktéra jest gtodna, spragniona, ktéra jest naga;
Pana, ktory jest obecny takze w tych, ktorzy stracili wiare, lub oddalili sie od zycia wiary, albo deklarujg sie
ateistami; Pana, ktory jest w wiezieniu, ktory jest chory, ktéry nie ma pracy, ktory jest przesladowany; Pana,
ktory jest w tredowatym - na ciele i na duchu, ktory jest dyskryminowany! Nie odkryjemy Pana, jesli autentycznie
nie zaakceptujemy osoby usunietej na margines! Pamietajmy zawsze o obrazie swietego Franciszka, ktory nie
bat sie objac tredowatego i przyjac tych, ktérzy cierpig z powodu wszelkiego rodzaju marginalizaciji. Istotnie,
drodzy bracia, w Ewangelii usunietych na margines wchodzi w gre, odstania sie i ukazuje nasza wiarygodnosc!

[00266-09.01] [Testo originale: Italiano]

[BO120-XX.03]



