2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0753
Lunedi 24.12.2012

SANTA MESSA DELLA NOTTE NELLA SOLENNITA DEL NATALE DEL SIGNORE

Alle ore 22, il Santo Padre Benedetto XVI presiede, nella Basilica Vaticana, la Santa Messa della Notte per la
Solennita del Natale del Signore 2012.

Nel corso della celebrazione eucaristica, dopo la proclamazione del Santo Vangelo, il Papa tiene la seguente
omelia:

* OMELIA DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle!

Sempre di nuovo la bellezza di questo Vangelo tocca il nostro cuore — una bellezza che € splendore della verita.
Sempre di nuovo ci commuove il fatto che Dio si fa bambino, affinché noi possiamo amarlo, affinché osiamo
amarlo, e, come bambino, si mette fiduciosamente nelle nostre mani. Dio dice quasi: So che il mio splendore ti
spaventa, che di fronte alla mia grandezza tu cerchi di affermare te stesso. Ebbene, vengo dunque a te come
bambino, perché tu possa accogliermi ed amarmi.

Sempre di nuovo mi tocca anche la parola dell’evangelista, detta quasi di sfuggita, che per loro non c’era posto
nell’alloggio. Inevitabilmente sorge la domanda su come andrebbero le cose, se Maria e Giuseppe bussassero
alla mia porta. Ci sarebbe posto per loro? E poi ci viene in mente che questa notizia, apparentemente casuale,
della mancanza di posto nell’alloggio che spinge la Santa Famiglia nella stalla, 'evangelista Giovanni I'’ha
approfondita e portata all'essenza scrivendo: "Venne fra i suoi, e i suoi non lo hanno accolto" (Gv 1,11). Cosi la
grande questione morale su come stiano le cose da noi riguardo ai profughi, ai rifugiati, ai migranti ottiene un
senso ancora piu fondamentale: abbiamo veramente posto per Dio, quando Egli cerca di entrare da noi?
Abbiamo tempo e spazio per Lui? Non €& forse proprio Dio stesso ad essere respinto da noi? Cid comincia col
fatto che non abbiamo tempo per Dio. Quanto piu velocemente possiamo muoverci, quanto piu efficaci
diventano gli strumenti che ci fanno risparmiare tempo, tanto meno tempo abbiamo a disposizione. E Dio? La
qguestione che riguarda Lui non sembra mai urgente. |l nostro tempo € gia completamente riempito. Ma le cose
vanno ancora piu in profondita. Dio ha veramente un posto nel nostro pensiero? La metodologia del nostro
pensare € impostata in modo che Egli, in fondo, non debba esistere. Anche se sembra bussare alla porta del
nostro pensiero, Egli deve essere allontanato con qualche ragionamento. Per essere ritenuto serio, il pensiero
deve essere impostato in modo da rendere superflua I'"ipotesi Dio". Non c’€ posto per Lui. Anche nel nostro



2

sentire e volere non c’e€ lo spazio per Lui. Noi vogliamo noi stessi, vogliamo le cose che si possono toccare, la
felicita sperimentabile, il successo dei nostri progetti personali e delle nostre intenzioni. Siamo completamente
"riempiti" di noi stessi, cosi che non rimane alcuno spazio per Dio. E per questo non c’€ neppure spazio per gli
altri, per i bambini, per i poveri, per gli stranieri. A partire dalla semplice parola circa il posto mancante
nell’alloggio possiamo renderci conto di quanto ci sia necessaria I'esortazione di san Paolo: "Lasciatevi
trasformare rinnovando il vostro modo di pensare!" (Rm 12,2). Paolo parla del rinnovamento, del dischiudere il
nostro intelletto (nous); parla, in generale, del modo in cui vediamo il mondo e noi stessi. La conversione di cui
abbiamo bisogno deve giungere veramente fino alle profondita del nostro rapporto con la realta. Preghiamo il
Signore affinché diventiamo vigili verso la sua presenza, affinché sentiamo come Egli bussa in modo sommesso
eppure insistente alla porta del nostro essere e del nostro volere. Preghiamolo affinché nel nostro intimo si crei
uno spazio per Lui. E affinché in questo modo possiamo riconoscerlo anche in coloro mediante i quali si rivolge
a noi: nei bambini, nei sofferenti e negli abbandonati, negli emarginati e nei poveri di questo mondo.

C’e ancora una seconda parola nel racconto di Natale sulla quale vorrei riflettere insieme a voi: I'inno di lode che
gli angeli intonano dopo il messaggio circa il neonato Salvatore: "Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e sulla terra
pace agli uomini del suo compiacimento”. Dio € glorioso. Dio € luce pura, splendore della verita e delllamore.
Egli & buono. E il vero bene, il bene per eccellenza. Gli angeli che lo circondano trasmettono in primo luogo
semplicemente la gioia per la percezione della gloria di Dio. Il loro canto € un’irradiazione della gioia che li
riempie. Nelle loro parole sentiamo, per cosi dire, qualcosa dei suoni melodiosi del cielo. La non & sottesa
alcuna domanda sullo scopo, c'é semplicemente il dato di essere colmi della felicita proveniente dalla
percezione del puro splendore della verita e del’lamore di Dio. Da questa gioia vogliamo lasciarci toccare: esiste
la verita. Esiste la pura bonta. Esiste la luce pura. Dio € buono ed Egli & il potere supremo al di sopra di tutti i
poteri. Di questo fatto dovremmo semplicemente gioire in questa notte, insieme agli angeli e ai pastori.

Con la gloria di Dio nel piu alto dei cieli € in relazione la pace sulla terra tra gli uomini. Dove non si da gloria a
Dio, dove Egli viene dimenticato o addirittura negato, non c’é€ neppure pace. Oggi, pero, diffuse correnti di
pensiero asseriscono il contrario: le religioni, in particolare il monoteismo, sarebbero la causa della violenza e
delle guerre nel mondo; occorrerebbe prima liberare 'umanita dalle religioni, affinché si crei poi la pace; il
monoteismo, la fede nell’'unico Dio, sarebbe prepotenza, causa di intolleranza, perché in base alla sua natura
esso vorrebbe imporsi a tutti con la pretesa dell’'unica verita. E vero che, nella storia, il monoteismo & servito di
pretesto per l'intolleranza e la violenza. E vero che una religione pud ammalarsi e giungere cosi ad opporsi alla
sua natura piu profonda, quando 'uomo pensa di dover egli stesso prendere in mano la causa di Dio, facendo
cosi di Dio una sua proprieta privata. Contro questi travisamenti del sacro dobbiamo essere vigilanti. Se un
qualche uso indebito della religione nella storia € incontestabile, non e tuttavia vero che il "no" a Dio
ristabilirebbe la pace. Se la luce di Dio si spegne, si spegne anche la dignita divina del’'uomo. Allora egli non &
piu 'immagine di Dio, che dobbiamo onorare in ciascuno, nel debole, nello straniero, nel povero. Allora non
siamo piu tutti fratelli e sorelle, figli dell’'unico Padre che, a partire dal Padre, sono in correlazione vicendevole.
Che generi di violenza arrogante allora compaiono e come I'uomo disprezzi e schiacci 'uomo lo abbiamo visto in
tutta la sua crudelta nel secolo scorso. Solo se la luce di Dio brilla sul’'uomo e nell'uomo, solo se ogni singolo
uomo € voluto, conosciuto e amato da Dio, solo allora, per quanto misera sia la sua situazione, la sua dignita &
inviolabile. Nella Notte Santa, Dio stesso si € fatto uomo, come aveva annunciato il profeta Isaia: il bambino qui
nato € "Emmanuele”, Dio con noi (cfr Is 7,14). E nel corso di tutti questi secoli davvero non ci sono stati soltanto
casi di uso indebito della religione, ma dalla fede in quel Dio che si & fatto uomo sono venute sempre di nuovo
forze di riconciliazione e di bonta. Nel buio del peccato e della violenza, questa fede ha inserito un raggio
luminoso di pace e di bonta che continua a brillare.

Cosi Cristo € la nostra pace e ha annunciato la pace ai lontani e ai vicini (cfr Ef2,14.17). Come non dovremmo
noi pregarlo in quest’ora: Si, Signore, annuncia a noi anche oggi la pace, ai lontani e ai vicini. Fa’ che anche
oggi le spade siano forgiate in falci (cfr /s 2,4), che al posto degli armamenti per la guerra subentrino aiuti per i
sofferenti. lllumina le persone che credono di dover esercitare violenza nel tuo nome, affinché imparino a capire
I'assurdita della violenza e a riconoscere il tuo vero volto. Aiutaci a diventare uomini "del tuo compiacimento” —
uomini secondo la tua immagine e cosi uomini di pace.

Appena gli angeli si furono allontanati, i pastori dicevano 'un I'altro: Orsu, passiamo di 1a, a Betlemme e
vediamo questa parola che & accaduta per noi (cfr Lc 2,15). | pastori si affrettavano nel loro cammino verso



3

Betlemme, ci dice I'evangelista (cfr 2,16). Una santa curiosita li spingeva a vedere in una mangiatoia questo
bambino, del quale I'angelo aveva detto che era il Salvatore, il Cristo, il Signore. La grande gioia, di cui 'angelo
aveva parlato, aveva toccato il loro cuore e metteva loro le ali.

Andiamo di Ia, a Betlemme, dice la liturgia della Chiesa oggi a noi. Trans-eamus traduce la Bibbia latina:
"attraversare", andare di la, osare il passo che va oltre, la "traversata", con cui usciamo dalle nostre abitudini di
pensiero e di vita e oltrepassiamo il mondo meramente materiale per giungere all’essenziale, al di 1a, verso quel
Dio che, da parte sua, € venuto di qua, verso di noi. Vogliamo pregare il Signore, perché ci doni la capacita di
oltrepassare i nostri limiti, il nostro mondo; perché ci aiuti a incontrarlo, specialmente nel momento in cui Egli
stesso, nella Santissima Eucaristia, si pone nelle nostre mani e nel nostro cuore.

Andiamo di la, a Betlemme: con queste parole che, insieme con i pastori, ci diciamo I'un I'altro, non dobbiamo
pensare soltanto alla grande traversata verso il Dio vivente, ma anche alla citta concreta di Betlemme, a tutti i
luoghi in cui il Signore ha vissuto, operato e sofferto. Preghiamo in quest’ora per le persone che oggi li vivono e
soffrono. Preghiamo perché li ci sia pace. Preghiamo perché Israeliani e Palestinesi possano sviluppare la loro
vita nella pace dell’'unico Dio e nella liberta. Preghiamo anche per i Paesi circostanti, per il Libano, per la Siria,
per I'lraq e cosi via: affinché li si affermi la pace. Che i cristiani in quei Paesi dove la nostra fede ha avuto origine
possano conservare la loro dimora; che cristiani e musulmani costruiscano insieme i loro Paesi nella pace di
Dio.

| pastori si affrettavano. Una santa curiosita e una santa gioia li spingevano. Tra noi forse accade molto
raramente che ci affrettiamo per le cose di Dio. Oggi Dio non fa parte delle realta urgenti. Le cose di Dio, cosi
pensiamo e diciamo, possono aspettare. Eppure Egli € la realta piu importante, I'Unico che, in ultima analisi, &
veramente importante. Perché non dovremmo essere presi anche noi dalla curiosita di vedere piu da vicino e di
conoscere cio che Dio ci ha detto? Preghiamolo affinché la santa curiosita e la santa gioia dei pastori tocchino in
quest’ora anche noi, e andiamo quindi con gioia di la, a Betlemme — verso il Signore che anche oggi viene
nuovamente verso di noi. Amen.

[01727-01.01] [Testo originale: Italiano]

® TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Chers fréres et sceurs,

La beauté de cet évangile touche toujours a nouveau notre coeur — une beauté qui est splendeur de la vérité. Le
fait que Dieu se fasse petit enfant, afin que nous puissions I'aimer, afin que nous osions I'aimer, et que, comme
un petit enfant, il se mette avec confiance entre nos mains, nous émeut toujours de nouveau. Il dit presque : je
sais que ma splendeur t'effraie, que devant ma grandeur tu cherches a t’affirmer toi-méme. Eh bien, je viens
donc a toi comme un petit enfant, pour que tu puisses m’accueillir et m’aimer.

La parole de I'évangéliste, dite presqu’en passant, affirmant que pour eux il n’y avait pas de place dans la salle
commune, me touche aussi toujours de nouveau. Inévitablement surgit la question de savoir comment se
passeraient les choses, si Marie et Joseph frappaient a ma porte ? Y-aurait-il de la place pour eux ? Et ensuite,
nous vient a I'esprit que cette nouvelle, apparemment fortuite, du manque de place dans la salle commune qui
pousse la Sainte Famille dans I'étable, I'évangéliste Jean I'a approfondie et I'a ramenée a I'essentiel quand il
écrit : « Il est venu chez les siens, et les siens ne l'ont pas regu » (Jn 1, 11). Ainsi, la grande question morale de
savoir comment chez nous se passent les choses concernant les personnes déplacées, les refugiés et les
immigrés, devient encore plus fondamentale : avons-nous vraiment de la place pour Dieu, quand il cherche a
entrer chez nous ? Avons-nous du temps et de I'espace pour lui ? N’est-ce pas peut-étre Dieu lui-méme que
nous refoulons ? Cela commence par le fait que nous n’avons pas du temps pour Dieu. Plus nous pouvons nous
déplacer rapidement, plus les moyens qui nous font gagner du temps deviennent efficaces, moins nous avons
du temps a disposition. Et Dieu ? La question le concernant ne semble jamais urgente. Notre temps est déja
totalement rempli. Mais les choses vont encore plus en profondeur. Dieu a-t-il vraiment une place dans notre
pensée ? Les méthodes de notre pensée sont organisées de maniere qu’au fond, il ne doit pas exister. Méme
s’il semble frapper a la porte de notre penseée, il doit étre éloigné par quelque raisonnement. La pensée, pour



4

étre considérée comme sérieuse, doit étre construite de fagon a rendre superflue I""hypothése Dieu". Il n’y a pas
de place pour lui. Méme dans notre sentiment et dans notre vouloir, il n'y a pas de place pour lui. Nous nous
voulons nous-mémes. Nous voulons les choses tangibles, le bonheur expérimentable, la réussite de nos projets
personnels et de nos intentions. Nous sommes totalement « remplis » de nous-mémes, si bien qu'il ne reste
aucun espace pour Dieu. Et c’est pourquoi, il n’y a pas d’espace non plus pour les autres, pour les enfants, pour
les pauvres, pour les étrangers. En partant de la simple parole sur le manque de place dans la salle commune,
nous pouvons nous rendre compte combien nous est nécessaire I'exhortation de Saint Paul : « Transformez-
vous en renouvelant votre fagon de penser » (Rm 12, 2). Paul parle du renouvellement, de I'ouverture de notre
intellect (nous) ; il parle en général de la fagon dont nous voyons le monde et nous-mémes. La conversion dont
nous avons besoin doit atteindre vraiment jusqu’aux profondeurs de notre rapport avec la réalité. Prions le
Seigneur afin que nous devenions vigilants envers sa présence, afin que nous entendions comment il frappe de
maniére discréte mais insistante a la porte de notre étre et de notre vouloir. Prions-le afin qu’il se crée au fond
de nous-mémes un espace pour lui et afin qu’ainsi nous puissions aussi le reconnaitre en ceux par qui il
s’adresse a nous : dans les enfants, dans les personnes qui souffrent et dans celles qui sont abandonnées,
dans les personnes marginalisées et dans les pauvres de ce monde.

Il y a encore une deuxieme parole dans le récit de Noél sur laquelle je voudrais réfléchir avec vous : 'hymne de
louange que les anges entonnent apres le message concernant le Sauveur nouveau-né : « Gloire a Dieu au plus
haut des cieux, et paix sur la terre aux hommes objets de sa bienveillance ». Dieu est glorieux. Dieu est pure
lumiére, splendeur de la vérité et de 'amour. Il est bon. Il est le véritable bien, le bien par excellence. Les anges
qui 'entourent transmettent simplement d’abord la joie pour la perception de la gloire de Dieu. Leur chant est
une irradiation de la joie dont ils sont remplis. Dans leurs paroles, nous entendons, pour ainsi dire, quelque
chose des sons mélodieux du ciel. La aucune question sur I'objectif n’est sous-entendue, il y a simplement le fait
d’étre comblés du bonheur venant de la perception de la pure splendeur de la vérité et de 'amour de Dieu. Nous
voulons nous laisser toucher par cette joie : la vérité existe. La pure bonté existe. La pure lumiére existe. Dieu
est bon et il est la puissance supréme, au-dessus de toutes les puissances. De cela nous devrions nous réjouir
simplement en cette nuit, avec les anges et les bergers.

La paix sur la terre entre les hommes est en relation avec la gloire de Dieu au plus haut des cieux. La ou on ne
rend pas gloire a Dieu, la ou Dieu est oublié ou méme renié, il N’y pas non plus de paix. Aujourd’hui, pourtant,
des courants de pensée répandus soutiennent le contraire : les religions, en particulier le monothéisme, seraient
la cause de la violence et des guerres dans le monde ; il conviendrait avant tout de libérer 'lhumanité des
religions, afin qu’il se crée ensuite la paix ; le monothéisme, la foi dans le Dieu unique, serait tyrannie, cause
d’intolérance, car, en fonction de sa nature, il voudrait s'imposer a tous avec la prétention de I'unique vérité. Il
est vrai que, dans I'histoire, le monothéisme a servi de prétexte a I'intolérance et a la violence. Il est vrai qu’'une
religion peut devenir malade et arriver ainsi a s’opposer a sa nature la plus profonde, quand I’homme pense
devoir prendre lui-méme en main la cause de Dieu, faisant ainsi de Dieu sa propriété privée. Nous devons étre
vigilants face a ces travestissements du sacré. Si dans I'histoire un certain usage inapproprié de la religion est
incontestable, il n’est pourtant pas vrai que le « non » a Dieu rétablirait la paix. Si la lumiére de Dieu s’éteint, la
dignité divine de I’'homme s’éteint aussi. Alors, il n’est plus I'image de Dieu, que nous devons honorer en
chacun, dans le faible, dans I'étranger, dans le pauvre. Alors, nous ne sommes plus tous fréres et sceurs,
enfants de I'unique Pére qui, a partir du Pére, sont en relation mutuelle. Quels types de violence arrogante
apparaissent alors et comment I’homme déprécie et écrase ’lhomme, nous I'avons vu dans sa toute cruauté au
cours du siécle dernier. Seulement si la lumiére de Dieu brille sur 'lhomme et dans ’lhomme, seulement si
chaque étre humain est voulu, connu et aimé par Dieu, seulement alors, quelle que soit sa situation de misere,
sa dignité est inviolable. Dans la Sainte Nuit, Dieu lui-méme s’est fait homme, comme le prophéte Isaie avait
annonce : I'enfant né ici est "Emmanuel”, Dieu avec nous (cf. Is 7, 14). Et au cours de tous ces siécles,
vraiment, il N’y a pas eu seulement des cas d’'usage inappropri€ de la religion, mais des forces de réconciliation
et de bonté sont toujours venues de nouveau de la foi en ce Dieu qui s’est fait homme. Dans I'obscurité du
péché et de la violence, cette foi a introduit un rayon lumineux de paix et de bonté qui continue a briller.

Ainsi, le Christ est notre paix et il a annonceé la paix a ceux qui sont loin et a ceux qui sont proches (cf. Ep 2,
14.17). Comment ne devrions-nous pas le prier en cette heure : Oui, Seigneur, annonce-nous aussi aujourd’hui
la paix, a ceux qui sont loin et a ceux qui sont proches. Fais qu’aujourd’hui encore les épées soient
transformées en socs (cf. Is 2, 4), qu’a la place des armements pour la guerre succéde de I'aide pour ceux qui



5

souffrent. Eclaire les personnes qui croient devoir exercer la violence en ton nom, afin qu’elles apprennent &
comprendre I'absurdité de la violence et a reconnaitre ton vrai visage. Aide-nous a devenir des hommes «
objets de ta bienveillance » — des hommes a ton image et ainsi des hommes de paix.

Apeine les anges se furent-ils éloignés que les bergers se disaient entre eux : Allons jusque la-bas, & Bethléem
et voyons cette parole qui s’est réalisée pour nous (cf. Lc 2, 15). Les bergers partirent donc en hate vers
Bethléem, nous dit I'évangéliste (cf. 2, 16). Une sainte curiosité les poussait a voir dans une mangeoire ce petit
enfant, dont I'ange avait dit qu’il était le Sauveur, le Christ, le Seigneur. La grande joie, dont 'ange avait parlé,
avait touché leur cceur et leur donnait des ailes.

Allons la-bas, & Bethléem, nous dit aujourd’hui la liturgie de 'Eglise. Trans-eamus traduit la Bible latine :
"traverser", aller la-bas, oser le pas qui va au-dela, la "traversée", par laquelle nous sortons de nos habitudes de
pensée et de vie et dépassons le monde purement matériel pour arriver a I'essentiel, au-dela, vers ce Dieu qui,
pour sa part, est venu ici, vers nous. Nous voulons prier le Seigneur, afin qu’il nous donne la capacité de
dépasser nos limites, notre monde; afin qu’il nous aide a le rencontrer, particulierement au moment ou lui-
méme, dans la Sainte Eucharistie, se pose dans nos mains et dans notre cceur.

Allons la-bas, a Bethléem : avec ces paroles que, en union avec les bergers, nous nous disons les uns aux
autres, nous ne devons pas penser seulement a la grande traversée vers le Dieu vivant, mais aussi a la ville
concrete de Bethléem, a tous les lieux ou le Seigneur a vécu, agi et souffert. Prions en ce moment pour les
personnes qui aujourd’hui y vivent et y souffrent. Prions pour qu'il y ait la paix. Prions afin qu’lsraéliens et
Palestiniens puissent mener leur vie dans la paix du Dieu unique et dans la liberté. Prions aussi pour les pays
environnants, pour le Liban, pour la Syrie, pour I'lraq et ainsi de suite : afin que la paix s’y renforce. Que les
chrétiens dans ces pays ou notre foi a trouvé son origine, puissent maintenir leur demeure; que les chrétiens et
les musulmans construisent ensemble leurs pays dans la paix de Dieu.

Les bergers sont partis en hate. Une sainte curiosité et une sainte joie les poussaient. Parmi nous, il arrive peut-
étre trés rarement que nous nous hations pour les choses de Dieu. Aujourd’hui, Dieu ne fait pas partie des
réalités urgentes. Les choses de Dieu, ainsi pensons-nous et disons-nous, peuvent attendre. Pourtant, il est la
réalité la plus importante, I'Unique qui, en derniére analyse, est vraiment important. Pourquoi ne devrions-nous
pas étre pris, nous aussi, par la curiosité de voir de plus prés et de connaitre ce que Dieu nous a dit ? Prions-le
afin que la sainte curiosité et la sainte joie des bergers nous touchent nous aussi en ce moment, et allons donc
avec joie la-bas, a Bethléem — vers le Seigneur qui, aujourd’hui aussi, vient de nouveau vers nous. Amen.

[01727-03.01] [Texte original: Italien]

® TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers and Sisters!

Again and again the beauty of this Gospel touches our hearts: a beauty that is the splendour of truth. Again and
again it astonishes us that God makes himself a child so that we may love him, so that we may dare to love him,
and as a child trustingly lets himself be taken into our arms. It is as if God were saying: | know that my glory
frightens you, and that you are trying to assert yourself in the face of my grandeur. So now | am coming to you
as a child, so that you can accept me and love me.

| am also repeatedly struck by the Gospel writer’s almost casual remark that there was no room for them at the
inn. Inevitably the question arises, what would happen if Mary and Joseph were to knock at my door. Would
there be room for them? And then it occurs to us that Saint John takes up this seemingly chance comment about
the lack of room at the inn, which drove the Holy Family into the stable; he explores it more deeply and arrives at
the heart of the matter when he writes: "he came to his own home, and his own people received him not" (Jn
1:11). The great moral question of our attitude towards the homeless, towards refugees and migrants, takes on a
deeper dimension: do we really have room for God when he seeks to enter under our roof? Do we have time
and space for him? Do we not actually turn away God himself? We begin to do so when we have no time for
God. The faster we can move, the more efficient our time-saving appliances become, the less time we have.



6

And God? The question of God never seems urgent. Our time is already completely full. But matters go deeper
still. Does God actually have a place in our thinking? Our process of thinking is structured in such a way that he
simply ought not to exist. Even if he seems to knock at the door of our thinking, he has to be explained away. If
thinking is to be taken seriously, it must be structured in such a way that the "God hypothesis" becomes
superfluous. There is no room for him. Not even in our feelings and desires is there any room for him. We want
ourselves. We want what we can seize hold of, we want happiness that is within our reach, we want our plans
and purposes to succeed. We are so "full" of ourselves that there is no room left for God. And that means there
is no room for others either, for children, for the poor, for the stranger. By reflecting on that one simple saying
about the lack of room at the inn, we have come to see how much we need to listen to Saint Paul’s exhortation:
"Be transformed by the renewal of your mind" (Rom 12:2). Paul speaks of renewal, the opening up of our
intellect (nous), of the whole way we view the world and ourselves. The conversion that we need must truly
reach into the depths of our relationship with reality. Let us ask the Lord that we may become vigilant for his
presence, that we may hear how softly yet insistently he knocks at the door of our being and willing. Let us ask
that we may make room for him within ourselves, that we may recognize him also in those through whom he
speaks to us: children, the suffering, the abandoned, those who are excluded and the poor of this world.

There is another verse from the Christmas story on which | should like to reflect with you — the angels’ hymn of
praise, which they sing out following the announcement of the new-born Saviour: "Glory to God in the highest
and on earth peace among men with whom he is pleased." God is glorious. God is pure light, the radiance of
truth and love. He is good. He is true goodness, goodness par excellence. The angels surrounding him begin by
simply proclaiming the joy of seeing God'’s glory. Their song radiates the joy that fills them. In their words, it is as
if we were hearing the sounds of heaven. There is no question of attempting to understand the meaning of it alll,
but simply the overflowing happiness of seeing the pure splendour of God’s truth and love. We want to let this
joy reach out and touch us: truth exists, pure goodness exists, pure light exists. God is good, and he is the
supreme power above all powers. All this should simply make us joyful tonight, together with the angels and the
shepherds.

Linked to God'’s glory on high is peace on earth among men. Where God is not glorified, where he is forgotten or
even denied, there is no peace either. Nowadays, though, widespread currents of thought assert the exact
opposite: they say that religions, especially monotheism, are the cause of the violence and the wars in the world.
If there is to be peace, humanity must first be liberated from them. Monotheism, belief in one God, is said to be
arrogance, a cause of intolerance, because by its nature, with its claim to possess the sole truth, it seeks to
impose itself on everyone. Now it is true that in the course of history, monotheism has served as a pretext for
intolerance and violence. It is true that religion can become corrupted and hence opposed to its deepest
essence, when people think they have to take God’s cause into their own hands, making God into their private
property. We must be on the lookout for these distortions of the sacred. While there is no denying a certain
misuse of religion in history, yet it is not true that denial of God would lead to peace. If God’s light is
extinguished, man’s divine dignity is also extinguished. Then the human creature would cease to be God’s
image, to which we must pay honour in every person, in the weak, in the stranger, in the poor. Then we would
no longer all be brothers and sisters, children of the one Father, who belong to one another on account of that
one Father. The kind of arrogant violence that then arises, the way man then despises and tramples upon man:
we saw this in all its cruelty in the last century. Only if God’s light shines over man and within him, only if every
single person is desired, known and loved by God is his dignity inviolable, however wretched his situation may
be. On this Holy Night, God himself became man; as Isaiah prophesied, the child born here is "Emmanuel”, God
with us (/s 7:14). And down the centuries, while there has been misuse of religion, it is also true that forces of
reconciliation and goodness have constantly sprung up from faith in the God who became man. Into the
darkness of sin and violence, this faith has shone a bright ray of peace and goodness, which continues to shine.

So Christ is our peace, and he proclaimed peace to those far away and to those near at hand (cf. Eph 2:14, 17).
How could we now do other than pray to him: Yes, Lord, proclaim peace today to us too, whether we are far
away or near at hand. Grant also to us today that swords may be turned into ploughshares (/s 2:4), that instead
of weapons for warfare, practical aid may be given to the suffering. Enlighten those who think they have to
practise violence in your name, so that they may see the senselessness of violence and learn to recognize your
true face. Help us to become people "with whom you are pleased" — people according to your image and thus
people of peace.



7

Once the angels departed, the shepherds said to one another: Let us go over to Bethlehem and see this thing
that has happened for us (cf. Lk 2:15). The shepherds went with haste to Bethlehem, the Evangelist tells us (cf.
2:16). A holy curiosity impelled them to see this child in a manger, who the angel had said was the Saviour,
Christ the Lord. The great joy of which the angel spoke had touched their hearts and given them wings.

Let us go over to Bethlehem, says the Church’s liturgy to us today. Trans-eamus is what the Latin Bible says: let
us go "across", daring to step beyond, to make the "transition" by which we step outside our habits of thought
and habits of life, across the purely material world into the real one, across to the God who in his turn has come
across to us. Let us ask the Lord to grant that we may overcome our limits, our world, to help us to encounter
him, especially at the moment when he places himself into our hands and into our heart in the Holy Eucharist.

Let us go over to Bethlehem: as we say these words to one another, along with the shepherds, we should not
only think of the great "crossing over" to the living God, but also of the actual town of Bethlehem and all those
places where the Lord lived, ministered and suffered. Let us pray at this time for the people who live and suffer
there today. Let us pray that there may be peace in that land. Let us pray that Israelis and Palestinians may be
able to live their lives in the peace of the one God and in freedom. Let us also pray for the countries of the
region, for Lebanon, Syria, Iraq and their neighbours: that there may be peace there, that Christians in those
lands where our faith was born may be able to continue living there, that Christians and Muslims may build up
their countries side by side in God’s peace.

The shepherds made haste. Holy curiosity and holy joy impelled them. In our case, it is probably not very often
that we make haste for the things of God. God does not feature among the things that require haste. The things
of God can wait, we think and we say. And yet he is the most important thing, ultimately the one truly important
thing. Why should we not also be moved by curiosity to see more closely and to know what God has said to us?
At this hour, let us ask him to touch our hearts with the holy curiosity and the holy joy of the shepherds, and thus
let us go over joyfully to Bethlehem, to the Lord who today once more comes to meet us. Amen.

[01727-02.01] [Original text: Italian]
¢ TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Immer wieder rihrt die Schénheit dieses Evangelium unser Herz an — Schénheit, die Glanz der Wahrheit ist.
Immer wieder trifft es uns, dal® Gott, damit wir ihn lieben kénnen, damit wir wagen, ihn zu lieben, sich zu einem
Kind macht, sich vertrauend als Kind in unsere Hande gibt. Er sagt gleichsam: Ich weil3, dafl mein Glanz dich
erschreckt. Dall du dich gegen meine Grofie zu behaupten versuchst. Nun, so komme ich als Kind zu dir, damit
du mich annehmen, mich lieben kannst.

Immer wieder trifft mich auch das fast nebenbei gesagte Wort des Evangelisten, dal in der Herberge kein Platz
fur sie war. Unausweichlich steht die Frage auf, wie es denn wére, wenn Maria und Josef bei mir anklopfen
wulrden. Ware da Platz fir sie? Und dann kommt uns in den Sinn, dall der Evangelist Johannes die fast zufallig
erscheinende Notiz Gber den fehlenden Platz in der Herberge, der die heilige Familie in den Stall dréngte, ins
Grundsétzliche vertieft und geschrieben hat: ,Er kam in sein Eigentum, und die Seinigen nahmen ihn nicht auf"
(Joh 1, 11). Die groRe moralische Frage, wie es um die Heimatlosen, die Fliichtenden, die Menschen unterwegs
bei uns steht, wird so noch grundséatzlicher: Haben wir eigentlich Platz fiir Gott, wenn er bei uns einzutreten
versucht? Haben wir Zeit und Raum fiir ihn? Wird nicht gerade Gott selbst von uns abgewiesen? Das beginnt
damit, da® wir keine Zeit fir Gott haben. Je schneller wir uns bewegen kdnnen, je zeitsparender unsere Gerate
werden, desto weniger Zeit haben wir. Und Gott? Die Frage nach ihm erscheint nie dringend. Unsere Zeit ist
schon angefiillt. Aber die Dinge gehen noch tiefer. Hat Gott eigentlich Platz in unserem Denken? Die Methoden
unseres Denkens sind so angelegt, daf} es ihn eigentlich nicht geben darf. Auch wenn er anzuklopfen scheint an
die TUr unseres Denkens, mul er weg-erklart werden. Das Denken muf}, um als ernstlich zu gelten, so angelegt
werden, dal die ,Hypothese Gott" Gberflissig wird. Es gibt keinen Platz fur ihn. Auch in unserem Fihlen und
Wollen ist kein Raum fir ihn da. Wir wollen uns selbst. Wir wollen das Handgreifliche, das falbare Glick, den
Erfolg unserer eigenen Plane und Absichten. Wir sind mit uns selbst vollgestellt, so dal® kein Raum fiir Gott
bleibt. Und deshalb gibt es auch keinen Raum fiir die anderen, fir die Kinder, fir die Armen und Fremden. Von
dem einfachen Wort Gber den fehlenden Platz in der Herberge her kdnnen wir sehen, wie nétig uns der Anruf



8

des heiligen Paulus ist: ,Lal3t euch umgestalten und euer Denken erneuern" (Rém 12, 2). Paulus spricht von der
Erneuerung, von dem Aufbrechen unseres Verstandes (nous), von der ganzen Weise, wie wir die Welt und uns
selber betrachten. Die Bekehrung, derer wir bedirfen, muf® wirklich bis in die Tiefe unseres Verhaltnisses zur
Wirklichkeit hineinreichen. Bitten wir den Herrn, dal® wir wach werden fir seine Gegenwart. Dal’ wir horen, wie
er leise und doch eindringlich an die Tur unseres Seins und Wollens anklopft. Bitten wir ihn, daf3 in uns Raum
werde fiur ihn. Und dafd wir so ihn erkennen auch in denen, durch die er uns anredet: in den Kindern, in den
Leidenden und Verlassenen, in den Ausgestolienen und in den Armen dieser Welt.

Noch ein zweites Wort der Weihnachtsgeschichte mdchte ich gern mit Ihnen bedenken: den Lobgesang der
Engel, den sie nach der Botschaft vom neugeborenen Erléser anstimmen: Herrlichkeit ist Gott in der Héhe und
Friede mit den Menschen seines Wohlgefallens. Gott ist herrlich. Gott ist reines Licht, Leuchten der Wahrheit
und der Liebe. Er ist gut. Er ist das wahrhaft Gute, der Gute schlechthin. Die Engel, die um ihn sind, geben
zunachst einfach die Freude Gber die Wahrnehmung von Gottes Herrlichkeit weiter. |hr Singen ist Ausstrahlen
der Freude, die sie erfilllt. Bei ihren Worten héren wir gleichsam in die Klange des Himmels hinein. Da ist keine
Frage nach Zwecken dahinter, sondern einfach das Erfulltsein vom Glick der Wahrnehmung der reinen
Helligkeit von Gottes Wahrheit und Liebe. Von dieser Freude wollen wir uns anrtihren lassen: Es gibt die
Wahrheit. Es gibt die reine Gite. Es gibt das reine Licht. Gott ist gut, und er ist die letzte Macht Gber allen
Méachten. Darob sollten wir in dieser Nacht mit den Engeln, mit den Hirten einfach froh werden.

Mit der Herrlichkeit Gottes in der H6he hangt der Friede auf Erden unter den Menschen zusammen. Wo Gott
nicht in Ehren steht, wo er vergessen oder gar geleugnet wird, da ist auch kein Friede. Heute freilich behaupten
weitverbreitete Strdomungen des Denkens das Gegenteil: Die Religionen, besonders der Monotheismus, seien
der Grund fir die Gewalt und fir die Kriege in der Welt. Von ihnen miisse man die Menschheit zuerst befreien,
damit Friede werde. Der Monotheismus, der Glaube an den einen Gott, sei Rechthaberei, Grund der Intoleranz,
weil er sich von seinem eigenen Wesen her allen mit dem Anspruch der alleinigen Wahrheit aufdrangen wolle.
Nun ist wahr, dal} in der Geschichte der Monotheismus als Vorwand fir Intoleranz und Gewalt gedient hat. Wahr
ist, dal® Religion erkranken und so sich ihrem tieferen Wesen entgegenstellen kann, wenn der Mensch meint,
selbst die Sache Gottes in die Hand nehmen zu missen und so Gott zu seinem Privateigentum macht. Gegen
diese Verzerrungen des Heiligen missen wir wachsam sein. Wenn MiRbrauch der Religion in der Geschichte
unbestreitbar ist, so ist es doch nicht wahr, da® das Nein zu Gott den Frieden herstellen wirde. Wenn das Licht
Gottes erlischt, erlischt auch die goéttliche Wiirde des Menschen. Dann ist er nicht mehr Gottes Ebenbild, das wir
in jedem, im Schwachen, im Fremden, im Armen in Ehren halten miissen. Dann sind wir nicht mehr alle Briider
und Schwestern, Kinder des einen Vaters, die vom Vater her einander zugehéren. Welche Arten von
anmafender Gewalt dann erscheinen, wie dann der Mensch den Menschen mif3achtet und zertritt, das haben
wir in seiner ganzen Grausamkeit im vergangenen Jahrhundert gesehen. Nur wenn das Licht Gottes Uber den
Menschen und in ihm leuchtet, nur wenn jeder einzelne Mensch von Gott gewollt, gekannt und geliebt ist, nur
dann ist seine Wiirde unantastbar, wie armselig seine Situation auch immer sein mag. In der Heiligen Nacht ist
Gott selbst ein Menschenkind geworden, wie der Prophet Jesaja angekiindigt hatte: Das hier geborene Kindlein
ist ,lImmanuel", Gott mit uns (Jes 7, 14). Und all die Jahrhunderte hindurch hat es wahrhaft nicht nur den
MiRbrauch der Religion gegeben, sondern von dem Glauben an den Gott, der Mensch wurde, sind immer wieder
Krafte der Verséhnung und der Glte ausgegangen. In das Dunkel von Siinde und Gewalt hat dieser Glaube
einen Lichtstrahl des Friedens und der Giite eingezeichnet, der immerfort weiter leuchtet.

So ist Christus unser Friede und hat Frieden verkiindet den Fernen und den Nahen (vgl. Eph 2, 14. 17). Wie
sollten wir nicht in dieser Stunde zu ihm beten: Ja, Herr, kiinde uns auch heute Frieden, den Fernen und den
Nahen. Gib, da auch heute Schwerter in Pflugscharen umgewandelt werden (Jes 2, 4), dal’ anstelle von
Kriegsrustung Hilfe fur die Leidenden trete. Erleuchte Menschen, die in deinem Namen glauben, Gewalt
ausuben zu missen, dal} sie den Widersinn der Gewalt einsehen und dein wahres Antlitz erkennen lernen. Hilf
uns, dafld wir Menschen deines Wohlgefallens werden — Menschen nach deinem Bild und so Menschen des
Friedens.

Als die Engel gegangen waren, sagen die Hirten zueinander: Auf, la3t uns hintibergehen nach Bethlehem und

das Wort sehen, das uns geworden ist (Lk 2, 15). Die Hirten eilten auf ihrem Weg nach Bethlehem, so sagt uns
der Evangelist (2, 16). Eine heilige Neugier trieb sie, dieses Kind in einer Futterkrippe zu sehen, Gber das doch
der Engel gesagt hatte, dal® es der Retter, der Gesalbte, der Herr sei. Die grolde Freude, von der der Engel



gesprochen hatte, hatte ihr Herz beriihrt und befligelte sie.

Laft uns hiniibergehen nach Bethlehem, so sagt die Liturgie der Kirche heute zu uns. Trans-eamus heif’t es in
der lateinischen Bibel: hinliber-gehen, den Uberschritt, das ,Trans" wagen, mit dem wir aus unseren Denk- und
Lebensgewohnheiten herausgehen und die blo3 materielle Welt Giberschreiten auf das Eigentliche hin, hinlber
zu dem Gott, der seinerseits zu uns heriibergekommen ist. Wir wollen den Herrn bitten, dal® er uns das
Uberschreiten unserer Grenzen, unserer eigenen Welt schenke, daR er uns helfe, ihm zu begegnen, besonders
in dem Augenblick, in dem er sich selbst in der heiligen Eucharistie in unsere Hande und in unser Herz
hineinlegt.

Gehen wir hintiber nach Bethlehem: Bei diesem Wort, das wir mit den Hirten zueinander sagen, sollen wir nicht
nur an den groRen Uber-Schritt zum lebendigen Gott hin denken, sondern auch an die konkrete Stadt
Bethlehem, an all die Orte, an denen der Herr gelebt, gewirkt und gelitten hat. Beten wir in dieser Stunde fir die
Menschen, die heute dort leben und leiden. Beten wir darum, daf} dort Friede sei. Beten wir darum, dal} Israelis
und Palastinenser im Frieden des einen Gottes und in Freiheit ihr Leben entfalten konnen. Beten wir auch fir die
umliegenden Lander, fir den Libanon, fir Syrien, den Irak und so fort: da dort Friede werde. Dal die Christen
in diesen Landern des Ursprungs unseres Glaubens dort ihr Zuhause behalten kénnen, daf® Christen und
Muslime im Frieden Gottes miteinander ihre Lander aufbauen.

Die Hirten eilten. Heilige Neugier und heilige Freude trieb sie. Bei uns kommt es wohl sehr selten vor, dal} wir fir
die Dinge Gottes eilen. Gott gehort heute nicht zu den eilbedirftigen Wirklichkeiten. Die Dinge Gottes haben
Zeit, so denken und sagen wir. Und doch ist er das Wichtigste, der allein letztlich wirklich Wichtige. Warum sollte
nicht auch uns die Neugier befallen, ndher zu sehen und zu erkennen, was Gott uns gesagt hat? Bitten wir ihn,
dal’ die heilige Neugier und die heilige Freude der Hirten in dieser Stunde auch uns anrtihren, und gehen wir so
freudig hintiber nach Bethlehem — zum Herrn, der auch heute neu zu uns kommt. Amen.

[01727-05.01] [Originalsprache: Italienisch]

® TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos y hermanas

Una vez mas, como siempre, la belleza de este Evangelio nos llega al corazoén: una belleza que es esplendor
de la verdad. Nuevamente nos conmueve que Dios se haya hecho nifio, para que podamos amarlo, para que
nos atrevamos a amarlo, y, como nifio, se pone confiadamente en nuestras manos. Dice algo asi: Sé que mi
esplendor te asusta, que ante mi grandeza tratas de afianzarte tu mismo. Pues bien, vengo por tanto a ti como
nifo, para que puedas acogerme y amarme.

Nuevamente me llega al corazén esa palabra del evangelista, dicha casi de pasada, de que no habia lugar para
ellos en la posada. Surge inevitablemente la pregunta sobre qué pasaria si Maria y José llamaran a mi puerta.

¢ Habria lugar para ellos? Y después nos percatamos de que esta noticia aparentemente casual de la falta de
sitio en la posada, que lleva a la Sagrada Familia al establo, es profundizada en su esencia por el evangelista
Juan cuando escribe: «Vino a su casa, y los suyos no la recibieron» (Jn 1,11). Asi que la gran cuestion moral de
lo que sucede entre nosotros a propdsito de los profugos, los refugiados, los emigrantes, alcanza un sentido
mas fundamental aun: § Tenemos un puesto para Dios cuando él trata de entrar en nosotros? ¢ Tenemos tiempo
y espacio para €l? ;No es precisamente a Dios mismo al que rechazamos? Y asi se comienza porque no
tenemos tiempo para Dios. Cuanto mas rapidamente nos movemos, cuanto mas eficaces son los medios que
nos permiten ahorrar tiempo, menos tiempo nos queda disponible. 4 Y Dios? Lo que se refiere a él, nunca
parece urgente. Nuestro tiempo ya esta completamente ocupado. Pero la cuestion va todavia mas a fondo.

¢ Tiene Dios realmente un lugar en nuestro pensamiento? La metodologia de nuestro pensar esta planteada de
tal manera que, en el fondo, él no debe existir. Aunque parece llamar a la puerta de nuestro pensamiento, debe
ser rechazado con algun razonamiento. Para que se sea considerado serio, el pensamiento debe estar
configurado de manera que la «hipétesis Dios» sea superflua. No hay sitio para él. Tampoco hay lugar para €l
en nuestros sentimientos y deseos. Nosotros nos queremos a nosotros mismos, queremos las cosas tangibles,
la felicidad que se pueda experimentar, el éxito de nuestros proyectos personales y de nuestras intenciones.



10

Estamos completamente «llenos» de nosotros mismos, de modo que ya no queda espacio alguno para Dios. Y,
por eso, tampoco queda espacio para los otros, para los nifios, los pobres, los extranjeros. A partir de la sencilla
palabra sobre la falta de sitio en la posada, podemos darnos cuenta de lo necesaria que es la exhortaciéon de
san Pablo: «Transformaos por la renovacion de la mente» (Rm 12,2). Pablo habla de renovacion, de abrir
nuestro intelecto (nous); habla, en general, del modo en que vemos el mundo y nos vemos a nosotros mismos.
La conversion que necesitamos debe llegar verdaderamente hasta las profundidades de nuestra relacion con la
realidad. Roguemos al Sefior para que estemos vigilantes ante su presencia, para que oigamos cémo él llama,
de manera callada pero insistente, a la puerta de nuestro ser y de nuestro querer. Oremos para que se cree en
nuestro interior un espacio para él. Y para que, de este modo, podamos reconocerlo también en aquellos a
través de los cuales se dirige a nosotros: en los nifios, en los que sufren, en los abandonados, los marginados y
los pobres de este mundo.

En el relato de la Navidad hay también una segunda palabra sobre la que quisiera reflexionar con vosotros: el
himno de alabanza que los angeles entonan después del mensaje sobre el Salvador recién nacido: «Gloria a
Dios en el cielo, y en la tierra paz a los hombres en quienes él se complace». Dios es glorioso. Dios es luz pura,
esplendor de la verdad y del amor. El es bueno. Es el verdadero bien, el bien por excelencia. Los angeles que
lo rodean transmiten en primer lugar simplemente la alegria de percibir la gloria de Dios. Su canto es una
irradiacion de la alegria que los inunda. En sus palabras oimos, por decirlo asi, algo de los sonidos melodiosos
del cielo. En ellas no se supone ninguna pregunta sobre el porqué, aparece simplemente el hecho de estar
llenos de la felicidad que proviene de advertir el puro esplendor de la verdad y del amor de Dios. Queremos
dejarnos embargar de esta alegria: existe la verdad. Existe la pura bondad. Existe la luz pura. Dios es bueno y
él es el poder supremo por encima de todos los poderes. En esta noche, deberiamos simplemente alegrarnos
de este hecho, junto con los angeles y los pastores.

Con la gloria de Dios en las alturas, se relaciona la paz en la tierra a los hombres. Donde no se da gloria a Dios,
donde se le olvida o incluso se le niega, tampoco hay paz. Hoy, sin embargo, corrientes de pensamiento muy
difundidas sostienen lo contrario: la religién, en particular el monoteismo, seria la causa de la violencia y de las
guerras en el mundo; seria preciso liberar antes a la humanidad de la religién para que se estableciera después
la paz; el monoteismo, la fe en el Unico Dios, seria prepotencia, motivo de intolerancia, puesto que por su
naturaleza quisiera imponerse a todos con la pretensién de la Unica verdad. Es cierto que el monoteismo ha
servido en la historia como pretexto para la intolerancia y la violencia. Es verdad que una religion puede
enfermar y llegar asi a oponerse a su naturaleza mas profunda, cuando el hombre piensa que debe tomar en
sus manos la causa de Dios, haciendo asi de Dios su propiedad privada. Debemos estar atentos contra esta
distorsion de lo sagrado. Si es incontestable un cierto uso indebido de la religidon en la historia, no es verdad, sin
embargo, que el «no» a Dios restableceria la paz. Si la luz de Dios se apaga, se extingue también la dignidad
divina del hombre. Entonces, ya no es la imagen de Dios, que debemos honrar en cada uno, en el débil, el
extranjero, el pobre. Entonces ya no somos todos hermanos y hermanas, hijos del Unico Padre que, a partir del
Padre, estan relacionados mutuamente. Qué géneros de violencia arrogante aparecen entonces, y como el
hombre desprecia y aplasta al hombre, lo hemos visto en toda su crueldad el siglo pasado. Solo cuando la luz
de Dios brilla sobre el hombre y en el hombre, sélo cuando cada hombre es querido, conocido y amado por
Dios, solo entonces, por miserable que sea su situacion, su dignidad es inviolable. En la Noche Santa, Dios
mismo se ha hecho hombre, como habia anunciado el profeta Isaias: el nifio nacido aqui es «kEmmanuel», Dios
con nosotros (cf. Is 7,14). Y, en el transcurso de todos estos siglos, no se han dado ciertamente soélo casos de
uso indebido de la religidn, sino que la fe en ese Dios que se ha hecho hombre ha provocado siempre de nuevo
fuerzas de reconciliacion y de bondad. En la oscuridad del pecado y de la violencia, esta fe ha insertado un rayo
luminoso de paz y de bondad que sigue brillando.

Asi pues, Cristo es nuestra paz, y ha anunciado la paz a los de lejos y a los de cerca (cf. Ef2,14.17). Como
dejar de implorarlo en esta hora: Si, Sefior, anuncianos también hoy la paz, a los de cerca y a los de lejos. Haz
que, también hoy, de las espadas se forjen arados (cf. Is 2,4), que en lugar de armamento para la guerra
lleguen ayudas para los que sufren. llumina la personas que se creen en el deber aplicar la violencia en tu
nombre, para que aprendan a comprender lo absurdo de la violencia y a reconocer tu verdadero rostro.
Ayudanos a ser hombres «en los que te complaces», hombres conformes a tu imagen y, asi, hombres de paz.

Apenas se alejaron los angeles, los pastores se decian unos a otros: Vamos, pasemos alla, a Belén, y veamos



11

esta palabra que se ha cumplido por nosotros (cf. Lc 2,15). Los pastores se apresuraron en su camino hacia
Belén, nos dice el evangelista (cf. 2,16). Una santa curiosidad los impulsaba a ver en un pesebre a este nifio,
que el angel habia dicho que era el Salvador, el Cristo, el Sefior. La gran alegria, a la que el angel se habia
referido, habia entrado en su corazén y les daba alas.

Vayamos alla, a Belén, dice hoy la liturgia de la Iglesia. Trans-eamus traduce la Biblia latina: «atravesar», ir al
otro lado, atreverse a dar el paso que va mas alla, la «travesia» con la que salimos de nuestros habitos de
pensamiento y de vida, y sobrepasamos el mundo puramente material para llegar a lo esencial, al mas alla,
hacia el Dios que, por su parte, ha venido aca, hacia nosotros. Pidamos al Sefior que nos dé la capacidad de
superar nuestros limites, nuestro mundo; que nos ayude a encontrarlo, especialmente en el momento en el que
€l mismo, en la Sagrada Eucaristia, se pone en nuestras manos y en nuestro corazon.

Vayamos alla, a Belén. Con estas palabras que nos decimos unos a otros, al igual que los pastores, no
debemos pensar solo en la gran travesia hacia el Dios vivo, sino también en la ciudad concreta de Belén, en
todos los lugares donde el Sefior vivid, trabajo y sufrid. Pidamos en esta hora por quienes hoy viven y sufren
alli. Oremos para que alli reine la paz. Oremos para que israelies y palestinos puedan llevar una vida en la paz
del unico Dios y en libertad. Pidamos también por los paises circunstantes, por el Libano, Siria, Irak, y asi
sucesivamente, de modo que en ellos se asiente la paz. Que los cristianos en aquellos paises donde ha tenido
origen nuestra fe puedan conservar su morada; que cristianos y musulmanes construyan juntos sus paises en
la paz de Dios.

Los pastores se apresuraron. Les movia una santa curiosidad y una santa alegria. Tal vez es muy raro entre
nosotros que nos apresuremos por las cosas de Dios. Hoy, Dios no forma parte de las realidades urgentes. Las
cosas de Dios, asi decimos y pensamos, pueden esperar. Y, sin embargo, él es la realidad mas importante, el
Unico que, en definitiva, importa realmente. Por qué no deberiamos también nosotros dejarnos llevar por la
curiosidad de ver mas de cerca y conocer lo que Dios nos ha dicho? Pidamosle que la santa curiosidad y la
santa alegria de los pastores nos inciten también hoy a nosotros, y vayamos pues con alegria alla, a Belén;
hacia el Sefor que también hoy viene de nuevo entre nosotros. Amén.

[01727-04.01] [Texto original: Italiano]

e TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Amados irmaos e irmas!

A beleza deste Evangelho ndo cessa de tocar o nosso coragao: uma beleza que € esplendor da verdade. Nao
cessa de nos comover o facto de Deus Se ter feito menino, para que nés pudéssemos ama-Lo, para que
ousassemos ama-Lo, e, como menino, Se coloca confiadamente nas nossas maos. Como se dissesse: Sei que
0 meu esplendor te assusta, que a vista da minha grandeza procuras impor-te a ti mesmo. Por isso venho a ti
como menino, para que Me possas acolher e amar.

Sempre de novo me toca também a palavra do evangelista, dita quase de fugida, segundo a qual ndo havia
lugar para eles na hospedaria. Inevitavelmente se pde a questdo de saber como reagiria eu, se Maria e José
batessem a minha porta. Haveria lugar para eles? E recordamos entdo que esta noticia, aparentemente casual,
da falta de lugar na hospedaria que obriga a Sagrada Familia a ir para o estabulo, foi aprofundada e referida na
sua esséncia pelo evangelista Jodo nestes termos: «Veio para o que era Seu, e os Seus nao O acolheram» (Jo
1, 11). Deste modo, a grande questdao moral sobre 0 modo como nos comportamos com os profugos, os
refugiados, os imigrantes ganha um sentido ainda mais fundamental: Temos verdadeiramente lugar para Deus,
quando Ele tenta entrar em n6s? Temos tempo e espaco para Ele? Porventura nao € ao préprio Deus que
rejeitamos? Isto comega pelo facto de ndo termos tempo para Deus. Quanto mais rapidamente nos podemos
mover, quanto mais eficazes se tornam os meios que nos fazem poupar tempo, tanto menos tempo temos
disponivel. E Deus? O que diz respeito a Ele nunca parece uma questao urgente. O nosso tempo ja esta
completamente preenchido. Mas vejamos o caso ainda mais em profundidade. Deus tem verdadeiramente um
lugar no nosso pensamento? A metodologia do nosso pensamento esta configurada de modo que, no fundo,
Ele nao deva existir. Mesmo quando parece bater a porta do nosso pensamento, temos de arranjar qualquer



12

raciocinio para O afastar; o pensamento, para ser considerado «sério», deve ser configurado de modo que a
«hipotese Deus» se torne supérflua. E também nos nossos sentimentos e vontade ndo ha espago para Ele.
Queremo-nos a nds mesmos, queremos as coisas que se conseguem tocar, a felicidade que se pode
experimentar, o sucesso dos nossos projectos pessoais e das nossas inten¢gdes. Estamos completamente
«cheios» de n6s mesmos, de tal modo que nao resta qualquer espaco para Deus. E por isso ndo ha espaco
sequer para os outros, para as criangas, para os pobres, para os estrangeiros. A partir duma frase simples
como esta sobre o lugar inexistente na hospedaria, podemos dar-nos conta da grande necessidade que ha
desta exortacdo de Sao Paulo: «Transformai-vos pela renovagao da vossa mente» (Rm 12, 2). Paulo fala da
renovacgao, da abertura do nosso intelecto (nous); fala, em geral, do modo como vemos o0 mundo e a nés
mesmos. A conversao, de que temos necessidade, deve chegar verdadeiramente até as profundezas da nossa
relagao com a realidade. Pegamos ao Senhor para que nos tornemos vigilantes quanto a sua presenca, para
gue oucamos como Ele bate, de modo suave mas insistente, a porta do nosso ser e da nossa vontade.
Pegamos para que se crie, no nosso intimo, um espaco para Ele e possamos, deste modo, reconhecé-Lo
também naqueles sob cujas vestes vem ter connosco: nas criangas, nos doentes e abandonados, nos
marginalizados e pobres deste mundo.

Na narragao do Natal, ha ainda outro ponto que gostava de reflectir juntamente convosco: o hino de louvor que
os anjos entoam depois de anunciar o Salvador recém-nascido: «Gléria a Deus nas alturas, e paz na terra aos
homens do seu agrado». Deus & glorioso. Deus é pura luz, esplendor da verdade e do amor. Ele é bom. E o
verdadeiro bem, o bem por exceléncia. Os anjos que O rodeiam transmitem, primeiro, a pura e simples alegria
pela percepgao da gléria de Deus. O seu canto € uma irradiagéo da alegria que os inunda. Nas suas palavras,
sentimos, por assim dizer, algo dos sons melodiosos do céu. No canto, ndo esta subjacente qualquer pergunta
sobre a finalidade; ha simplesmente o facto de transbordarem da felicidade que deriva da percepg¢ao do puro
esplendor da verdade e do amor de Deus. Queremos deixar-nos tocar por esta alegria: existe a verdade; existe
a pura bondade; existe a luz pura. Deus € bom; Ele é o poder supremo que esta acima de todos os poderes.
Nesta noite, deveremos simplesmente alegrar-nos por este facto, juntamente com os anjos e os pastores.

E, com a gldria de Deus nas alturas, esta relacionada a paz na terra entre os homens. Onde nao se da gléria a
Deus, onde Ele é esquecido ou até mesmo negado, também nao ha paz. Hoje, porém, ha correntes
generalizadas de pensamento que afirmam o contrario: as religides, mormente o monoteismo, seriam a causa
da violéncia e das guerras no mundo; primeiro seria preciso libertar a humanidade das religides, para se criar
entdo a paz; o monoteismo, a fé no Unico Deus, seria prepoténcia, causa de intolerancia, porque pretenderia,
fundamentado na sua prépria natureza, impor-se a todos com a pretenséo da verdade Unica. E verdade que, na
histéria, o monoteismo serviu de pretexto para a intolerancia e a violéncia. E verdade que uma religido pode
adoecer e chegar a contrapor-se a sua natureza mais profunda, quando o homem pensa que deve ele mesmo
deitar mao a causa de Deus, fazendo assim de Deus uma sua propriedade privada. Contra estas deturpacgdes
do sagrado, devemos estar vigilantes. Se é incontestavel algum mau uso da religido na histoéria, nao € verdade
que o «ndox» a Deus restabeleceria a paz. Se a luz de Deus se apaga, apaga-se também a dignidade divina do
homem. Entao, este deixa de ser a imagem de Deus, que devemos honrar em todos e cada um, no fraco, no
estrangeiro, no pobre. Entdo deixamos de ser, todos, irmaos e irmas, filhos do unico Pai que, a partir do Pai, se
encontram interligados uns aos outros. Os tipos de violéncia arrogante que aparecem entao com o homem a
desprezar e a esmagar o homem, vimo-los, em toda a sua crueldade, no século passado. S6 quando a luz de
Deus brilha sobre o homem e no homem, sé quando cada homem ¢é querido, conhecido e amado por Deus, s6
entao, por mais miseravel que seja a sua situacao, a sua dignidade ¢é inviolavel. Na Noite Santa, o préprio Deus
Se fez homem, como anunciara o profeta Isaias: 0 menino nascido aqui € « Emmanuel — Deus-connosco» (cf. Is
7, 14). E verdadeiramente, no decurso de todos estes séculos, ndo houve apenas casos de mau uso da
religido; mas, da fé no Deus que Se fez homem, nunca cessou de brotar forgas de reconciliagéo e
magnanimidade. Na escuridao do pecado e da violéncia, esta fé fez entrar um raio luminoso de paz e bondade
que continua a brilhar.

Assim, Cristo € a nossa paz e anunciou a paz aqueles que estavam longe e aqueles que estavam perto (cf. Ef
2, 14.17). Quanto ndo deveremos nods suplicar-Lhe nesta hora! Sim, Senhor, anunciai a paz também hoje a nos,
tanto aos que estdo longe como aos que estao perto. Fazei que também hoje das espadas se forjem foices (cf.
Is 2, 4), que, em vez dos armamentos para a guerra, aparegam ajudas para os enfermos. lluminai a quantos
acreditam que devem praticar violéncia em vosso nome, para que aprendam a compreender o absurdo da



13

violéncia e a reconhecer o vosso verdadeiro rosto. Ajudai a tornarmo-nos homens «do vosso agrado»: homens
segundo a vossa imagem e, por conseguinte, homens de paz.

Logo que os anjos se afastaram, os pastores disseram uns para os outros: Coragem! Vamos até 13, a Belém, e
vejamos esta palavra que nos foi mandada (cf. Lc 2, 15). Os pastores puseram-se apressadamente a caminho
para Belém - diz-nos o evangelista (cf. 2, 16). Uma curiosidade santa os impelia, desejosos de verem numa
manjedoura este menino, de quem o anjo tinha dito que era o Salvador, o Messias, 0 Senhor. A grande alegria,
de que o anjo falara, apoderara-se dos seus coragdes e dava-lhes asas.

Vamos até 13, a Belém: diz-nos hoje a liturgia da Igreja. Trans-eamus — |1é-se na Biblia latina — «atravessary, ir
até |a, ousar o passo que vai mais além, que faz a «travessia», saindo dos nossos habitos de pensamento e de
vida e ultrapassando o mundo meramente material para chegarmos ao essencial, ao além, rumo aquele Deus
que, por sua vez, viera ao lado de ca, para nés. Queremos pedir ao Senhor que nos dé a capacidade de
ultrapassar os nossos limites, 0 nosso mundo; que nos ajude a encontra-Lo, sobretudo no momento em que Ele
mesmo, na Santa Eucaristia, Se coloca nas nossas maos e no nosso coragao.

Vamos até 13, a Belém! Ao dizermos estas palavras uns aos outros, como fizeram os pastores, ndo devemos
pensar apenas na grande travessia até junto do Deus vivo, mas também na cidade concreta de Belém, em
todos os lugares onde o Senhor viveu, trabalhou e sofreu. Rezemos nesta hora pelas pessoas que actualmente
vivem e sofrem |a. Rezemos para que |a haja paz. Rezemos para que Israelitas e Palestinianos possam
conduzir a sua vida na paz do unico Deus e na liberdade. Pegamos também pelos paises vizinhos — o Libano, a
Siria, o Iraque, etc. — para que la se consolide a paz. Que os cristdos possam conservar a sua casa naqueles
paises onde teve origem a nossa fé; que cristdos e mugulmanos construam, juntos, os seus paises na paz de
Deus.

Os pastores apressaram-se... Uma curiosidade santa e uma santa alegria os impelia. No nosso caso, talvez
acontega muito raramente que nos apressemos pelas coisas de Deus. Hoje, Deus nao faz parte das realidades
urgentes. As coisas de Deus — assim o pensamos e dizemos — podem esperar. E todavia Ele é a realidade mais
importante, o Unico que, em Ultima anélise, é verdadeiramente importante. Por que motivo ndo deveriamos
também nds ser tomados pela curiosidade de ver mais de perto e conhecer o que Deus nos disse?
Supliguemos-Lhe para que a curiosidade santa e a santa alegria dos pastores nos toquem nesta hora também
a nos e assim vamos com alegria até |a, a Belém, para o Senhor que hoje vem de novo para nés. Amen.

[01727-06.01] [Texto original: ltaliano]
® TRADUZIONE IN LINGUA POLACCA

Drodzy bracia i siostry!

Nieustannie na nowo piekno tej ewangelii wzrusza nasze serca — piekno, ktére jest blaskiem prawdy.
Nieustannie na nowo wzrusza nas fakt, ze Bog staje sie dzieckiem, abysmy Go mogli mitowac i jako dziecko
powierza sie z ufnoscig w nasze rece. Niemalze mowi: wiem, ze moja wspaniatos¢ cie przeraza, w obliczu mojej
wielkosci szukasz uznania dla siebie samego. Tak wiec przychodze do ciebie jako dziecko, abys mogt mnie
przyjac i pokochadé.

Nieustannie na nowo wzrusza mnie takze stowo ewangelisty, wypowiedziane niemal mimochodem, ze nie byto
dla nich miejsca w gospodzie. Nasuwa sie nieuchronnie pytanie, co by sie stato, gdyby Maryja i J6zef zapukali
do moich drzwi. Czy bytoby dla nich miejsce? Przychodzi nam takze na mysl, ze te uwage, pozornie
przypadkowg o braku miejsca w gospodzie, co zmusito Swietg Rodzine, by schronita sie w stajence, ewangelista
Jan pogtebit i wskazat na istote, méwigc: ,[Stowo] przyszio do swojej wiasnosci, a swoi Go nie przyjeli" (J, 11). W
ten sposdb wielka kwestia moralna dotyczaca tego, jak podchodzimy do uchodzcow, uciekinierow, migrantow
zyskuje znaczenie jeszcze bardziej fundamentalne: czy naprawde mamy miejsce dla Boga, kiedy prébuje do nas
przyby¢? Czy mamy dla Niego czas i miejsce? Czyz to wtasnie nie sam Bog jest przez nas odrzucany?
Rozpoczyna sie to od tego, ze nie mamy czasu dla Boga. Im szybciej mozemy sie poruszac, im bardziej
skuteczne stajg sie narzedzia, pozwalajgce oszczedzi¢ nam czas, tym mniej mamy czasu do dyspozycji. A Bog?



14

Kwestia dotyczgca Jego nigdy nie wydaje sie pilna. Nasz czas juz jest catkowicie wypetniony. Sprawy idg jednak
znacznie gtebiej. Czy Bog ma naprawde miejsce w naszym mysleniu? Metodologia naszego myslenia jest tak
ustawiona, ze w istocie On nie powinien istnie¢. Nawet jesli zdaje sie puka¢ do bram naszej mysli, musi On
zostac oddalony z jaka$ argumentacjg. Aby jakas mysl byta uwazana za powazng, musi byé skonstruowana w
ten sposob, aby uczyni¢ zbedng ,hipoteze Boga". Nie ma dla Niego miejsca. Takze w naszym odczuwaniu i
pragnieniach nie ma dla Niego miejsca. Chcemy samych siebie, pragniemy rzeczy, ktérych mozna dotkngg,
szczescia doswiadczalnego, sukcesu naszych planéw osobistych i naszych zamiaréw. Jestesmy catkowicie
~wypetnieni" samymi soba, tak, ze nie ma juz wcale miejsca dla Boga. Dlatego tez nie ma miejsca dla innych, dla
dzieci, dla ubogich, dla obcokrajowcow. Wychodzac z prostego stowa, o braku miejsca w gospodzie mozemy
sobie uswiadomi¢, jak bardzo potrzebujemy zachety swietego Pawta: ,Przemieniajcie sie przez odnawianie
umystu" (Rz 12, 2). Pawet méwi o odnowieniu, o otwarciu naszego umystu (nous); mowi, ogolnie rzecz biorgc, o
sposobie w jaki postrzegamy $wiat i samych siebie. Nawrdcenie, ktérego potrzebujemy musi naprawde siegngc
az do gtebi naszej relacji z rzeczywistoscig. Modimy sie, aby w naszych sercach tworzyta sie przestrzen dla
Niego. A takze, abysmy w ten sposéb mogli Go rozpoznac¢ rowniez i w tych, poprzez ktérych do nas sie zwraca:
w dzieciach, cierpigcych i opuszczonych, zmarginalizowanych i biednych tego $wiata.

Jest jeszcze drugie stowo w opisie Bozego Narodzenia, nad ktérym chciatbym sie wraz z wami zastanowic:
hymn uwielbienia, ktéry aniotowie wznoszg po ogtoszeniu oredzia o nowo narodzonym Zbawicielu: ,Chwata
Bogu na wysokosciach, a na ziemi pokdj ludziom Jego upodobania”. Bog jest chwalebny. Bog jest czystym
Swiattem, blaskiem prawdy i mitosci. On jest dobry. Jest prawdziwym dobrem, dobrem par excellence.
Otaczajgcy Go aniotowie, przekazujg przede wszystkim zwyczajnie rados¢ z powodu postrzegania chwaty
Bozej. Ich $piew jest promieniowaniem wypetniajgcej ich radosci. W ich stowach styszymy, ze tak powiem, cos z
melodyjnych dzwiekdéw nieba. Nie ma zadnych watpliwosci co do celu, jest po prostu fakt wypetnienia
szczesciem wyptywajgcym z percepcji czystego blasku prawdy i mitosci Boga. Pragniemy, aby ta rados¢ nas
dotkneta: istnieje rados¢. Istnieje czyste dobro. Istnieje czyste Swiatto. Bdg jest dobry i jest On najwyzszg mocg
ponad wszystkimi mocami. Z tego faktu powinnismy sie po prostu tej nocy radowac razem z aniotami i
pasterzami.

Z chwatg Boga na wysokosciach zwigzany jest pokdj na ziemi miedzy ludzmi. Tam, gdzie nie oddaje sie chwaty
Bogu, gdzie sie o Nim zapomina lub wrecz Jemu zaprzecza, nie ma takze pokoju. Jednakze dzisiaj
rozpowszechnione nurty myslenia twierdzg odwrotnie: religie, szczegolnie monoteizm, miatyby by¢ przyczyng
przemocy i wojen na swiecie; nalezatoby najpierw wyzwoli¢ ludzkos¢ od religii, aby nastepnie budowac pokoj;
monoteizm, wiara w jednego Boga, miataby by¢ despotyzmem, przyczyna nietolerancji, poniewaz ze swej natury
chciataby narzuci¢ siebie wszystkim, uzurpujgac sobie, ze jest jedyng prawda. To fakt, ze w historii monoteizm
postuzyt za pretekst do nietolerancji i przemocy. To prawda, ze religia moze ulec chorobie i w ten sposéb
przeciwstawic sie swojej najgtebszej naturze, kiedy cztowiek mysli, ze musi sam we wtasne rece wzig¢ sprawe
Boga, czynigc w ten sposob z Boga swojg wtasnos¢ prywatng. Trzeba by¢ czujnym wobec tych wypaczen
sacrum. O ile niepodwazalne jest w historii pewne naduzywanie religii, to jednak nie jest prawda, ze odrzucenie
Boga przywrdci pokdj. Jesli gasi sie Boze Swiatto, gasi sie takze nadang przez Boga godnos¢ cztowieka. Nie jest
on juz wtedy obrazem Boga, ktéry w kazdym musimy czci¢, w cztowieku stabym, obcym, ubogim. Nie jestesmy
juz wtedy wszyscy bra¢mi i siostrami, dzie¢mi tego samego Ojca, ktdre poczawszy od Ojca sg ze sobg
nawzajem powigzane. W minionym wieku widzieliSmy z catym okrucienstwem jakie wowczas pojawiajg sie
rodzaje aroganckiej przemocy, i jak cztowiek gardzi i druzgocze cztowieka. Tylko wtedy, gdy swiatlo Boze
jasnieje nad cztowiekiem i w cztowieku, tylko jesli kazdy cztowiek jest chciany, znany i mitowany przez Boga, i
tylko wéwczas — niezaleznie od tego jak bardzo nedzna byta by jego sytuacja — jego godnos$¢ jest nienaruszalna.
W Swietg Noc sam Bdg stat sie cztowiekiem, jak zapowiedziat prorok Izajasz: narodzone tutaj dziecko jest
.,Emanuelem", Bogiem z nami (por. Iz 7, 14). W ciggu tych wszystkich stuleci byty naprawde nie tylko przypadki
naduzywania religii, ale z wiary w tego Boga, ktory stat sie cztowiekiem, nieustannie na nowo wyptywaty sity
pojednania i dobroci. Ta wiara wniosta w ciemnosci grzechu i przemocy $wietlisty promien pokoju i dobroci, ktory
nadal swieci.

Tak wiec Chrystus jest naszym pokojem i ogtosit pokdj dalekim i bliskim (por. Ef2, 14.17). Jakzez nie
powinnismy sie do niego w tej godzinie modli¢: Tak, Panie, gtos takze i nam dzisiaj pokoj, dalekim i bliskim.
Spraw, aby i dzis miecze przekuwano na sierpy (por. Iz 2, 4), aby miejsce broni na potrzeby wojenne zajeta
pomoc dla cierpigcych. Oswieci¢ ludzi, ktoérzy wierzg, ze muszg dopuszczac sie przemocy w Twoje imie, aby



15

nauczyli sie zrozumienia absurdu przemocy i rozpoznawania Twojego prawdziwego oblicza. Poméz nam stac
sie ludzmi ,Twojego upodobania" — ludzmi na Twoj obraz, a wiec ludzmi pokoju.

Gdy aniotowie sie oddalili, pasterze moéwili miedzy sobg: Péjdzmy do Betlejem i zobaczmy, to stowo, kidre dla
nas sie wydarzyto (por. tk 2, 15). Ewangelista nam moéwi, ze pasterze pospiesznie dgzyli do Betlejem (por. 2,
16). Jakas swieta ciekawos¢ pobudzita ich, by zobaczy¢ w Ztobie to dziecie, o ktérym aniot moéwit, ze byt
Zbawicielem, Chrystusem, Panem. Wielka rados¢, o ktérej mowit aniot poruszyta ich serce i przydawata im
skrzydet.

Chodzmy do Betlejem, méwi do nas dzisiaj liturgia Kosciota. Trans-eamus ttumaczy Biblia facinska: ,przejs¢", is¢
poza, odwazy¢ sie na krok, ktory wykracza poza, ,przeprawa", przez ktérg wychodzimy z naszych nawykow
myslowych i zyciowych i przekraczamy swiat czysto materialny, aby osiggna¢ to, co istotne, poza to, co teraz, do
tego Boga, ktory ze swej strony, przyszedt tu do nas. Pragniemy prosi¢ Pana, aby dat nam zdolnos¢ wyjscia
poza nasze ograniczenia, nasz $wiat; aby nam pomogt w spotkaniu Go, zwtaszcza, gdy On sam, w Eucharystii,
sktada sie w nasze rece i w nasze serce.

Chodzmy do Betlejem: tymi stowami, wraz z pasterzami, méwimy sobie nawzajem, ze nie powinnismy mysle¢
tylko o wielkiej drodze do Boga zywego, ale rowniez do konkretnego miasta Betlejem, do wszystkich miejsc
gdzie Pan mieszkat, pracowat i cierpiat. Médimy sie w tej godzinie za ludzi, ktdrzy dzi§ tam zyjg i cierpig. Modimy
sig, aby byt tam pokoj. Médimy sie, aby Izraelici i Palestynczycy mogli rozwija¢ swoje zycie w pokoju jednego
Boga i w wolnosci. Modimy sie takze za sgsiednie kraje, za Liban, Syrie, Irak i inne: aby umocnit sie tam pokg;.
Aby chrzescijanie w tych krajach, gdzie poczatki miata nasza wiara, mogli nadal mieszkac; aby chrzescijanie i
muzutmanie wspolnie budowali swoje kraje w pokoju Bozym.

Pasterze szli z pospiechem. Pobudzata ich Swieta ciekawos¢ i Swieta rados¢. By¢ moze miedzy nami bardzo
rzadko sie zdarza, ze spieszymy do Bozych spraw. Bég nie nalezy dzis do rzeczy pilnych. My$limy i méwimy, ze
sprawy Boze mogg poczekac. Ale to On jest sprawg najwazniejsza, jedynym ktoéry w ostatecznym rozrachunku
jest naprawde wazny. Dlaczego nie mielibysmy i my dac sie porwaé ciekawoscia, by widzie¢ blizej i poznac to,
co Bég nam powiedziat? Prosmy Go, aby $wieta ciekawos$¢ i Swieta rados¢ pasterzy poruszyta w tej chwili takze
nas i idzmy wiec z radoscig tam, do Betlejem — do tego Pana, ktory takze dzi$ na nowo przybywa ku nam.
Amen.

[01727-09.01] [Testo originale: Italiano]

[BO753-XX.02]



