2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0746
Venerdi 21.12.2012

UDIENZA DEL SANTO PADRE ALLA CURIA ROMANA IN OCCASIONE DELLA
PRESENTAZIONE DEGLI AUGURI NATALIZI

Alle ore 11 di questa mattina, nella Sala Clementina del Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre Benedetto
XVl riceve in Udienza i Cardinali, i membri della Curia Romana e del Governatorato per la presentazione degli
auguri natalizi.

Nel corso dell'incontro, dopo l'indirizzo di omaggio al Santo Padre del Cardinale Angelo Sodano, Decano del
Collegio Cardinalizio, il Papa rivolge ai presenti il discorso che riportiamo di seguito:

® DISCORSO DEL SANTO PADRE

Signori Cardinali,

venerati Fratelli nellEpiscopato e nel Presbiterato,

cari fratelli e sorelle!

Con grande gioia vi incontro oggi, cari Membri del Collegio Cardinalizio, Rappresentanti della Curia Romana e
del Governatorato, per questo tradizionale momento prima del Santo Natale. Rivolgo a ciascuno un cordiale
saluto, iniziando dal Cardinale Angelo Sodano, che ringrazio per le belle parole e per i fervidi auguri che mi ha
indirizzato anche a nome vostro. Il Cardinale Decano ci ha ricordato un’espressione che ritorna spesso in questi
giorni nella liturgia latina: Prope est iam Dominus, venite, adoremus! Il Signore é ormai vicino, venite
adoriamolo! Anche noi, come un’unica famiglia ci disponiamo ad adorare, nella grotta di Betlemme, quel
Bambino che & Dio stesso fattosi cosi vicino da diventare uomo come noi. Ricambio volentieri gli auguri e
ringrazio di cuore tutti, compresi i Rappresentanti Pontifici sparsi per il mondo, per la generosa e qualificata
collaborazione che ognuno di voi presta al mio Ministero.

Ci troviamo alla fine di un anno che nuovamente, nella Chiesa e nel mondo, & stato caratterizzato da molteplici
situazioni travagliate, da grandi questioni e sfide, ma anche da segni di speranza. Menziono soltanto alcuni
momenti salienti nell’ambito della vita della Chiesa e del mio ministero petrino. Ci sono stati - come menzionato
dal Cardinale Decano - anzitutto i viaggi in Messico e a Cuba - incontri indimenticabili con la forza della fede,



2

profondamente radicata nei cuori degli uomini, e con la gioia per la vita che scaturisce dalla fede. Ricordo che,
dopo l'arrivo in Messico, ai bordi della lunga strada da percorrere, c’erano interminabili schiere di persone che
salutavano, sventolando fazzoletti e bandiere. Ricordo che durante il tragitto verso Guanajuato, pittoresca
capitale dello Stato omonimo, c’erano giovani devotamente inginocchiati ai margini della strada per ricevere la
benedizione del Successore di Pietro; ricordo come la grande liturgia nelle vicinanze della statua di Cristo Re sia
diventata un atto che ha reso presente la regalita di Cristo — la sua pace, la sua giustizia, la sua verita. Tutto cid
sullo sfondo dei problemi di un Paese che soffre per molteplici forme di violenza e per le difficolta di dipendenze
economiche. Sono problemi che, certo, non possono essere risolti semplicemente mediante la religiosita, ma lo
possono ancor meno senza quella purificazione interiore dei cuori che proviene dalla forza della fede,
dall'incontro con Gesu Cristo. E c’é stata poi I'esperienza di Cuba — anche qui le grandi liturgie, nei cui canti,
preghiere e silenzi si € resa percepibile la presenza di Colui al quale, per molto tempo, si era voluto rifiutare un
posto nel Paese. La ricerca, in quel Paese, di una giusta impostazione del rapporto tra vincoli e liberta,
sicuramente non puo riuscire senza un riferimento a quei criteri di fondo che si sono manifestati allumanita
nell’incontro con il Dio di Gesu Cristo.

Quali ulteriori tappe dell’anno che volge al termine, vorrei menzionare la grande Festa della Famiglia a Milano,
come anche la visita in Libano con la consegna dell’Esortazione Apostolica Postsinodale, che ora dovra
costituire, nella vita delle Chiese e della societa in Medio Oriente, un orientamento sulle difficili vie dell’'unita e
della pace. L'ultimo avvenimento importante di questo anno che sta tramontando & stato il Sinodo sulla Nuova
Evangelizzazione che & stato contemporaneamente un inizio comunitario dell’ Anno della Fede, con cui
commemoriamo l'inaugurazione del Concilio Vaticano Il, cinquant’anni orsono, per comprenderlo e assimilarlo
nuovamente nella mutata situazione.

Con tutte queste occasioni si sono toccati temi fondamentali del nostro momento storico: la famiglia (Milano), il
servizio alla pace nel mondo e il dialogo interreligioso (Libano), come anche I'annuncio del messaggio di Gesu
Cristo nel nostro tempo a coloro che ancora non I’hanno incontrato e ai tanti che lo conoscono soltanto
dall'esterno e, proprio per questo, non lo ri-conoscono. Tra queste grandi tematiche vorrei riflettere un po’ piu
dettagliatamente soprattutto sul tema della famiglia e sulla natura del dialogo, per aggiungere poi ancora una
breve annotazione sul tema della Nuova Evangelizzazione.

La grande gioia con cui a Milano si sono incontrate famiglie provenienti da tutto il mondo ha mostrato che,
nonostante tutte le impressioni contrarie, la famiglia & forte e viva anche oggi. E incontestabile, perd, anche la
crisi che — particolarmente nel mondo occidentale — la minaccia fino nelle basi. Mi ha colpito che nel Sinodo si
sia ripetutamente sottolineata I'importanza della famiglia per la trasmissione della fede come luogo autentico in
cui si trasmettono le forme fondamentali dell’essere persona umana. Le si impara vivendole e anche soffrendole
insieme. Cosi si € reso evidente che nella questione della famiglia non si tratta soltanto di una determinata
forma sociale, ma della questione dell’'uomo stesso — della questione di che cosa sia 'uomo e di che cosa
occorra fare per essere uomini in modo giusto. Le sfide in questo contesto sono complesse. C’é anzitutto la
questione della capacita dell’'uomo di legarsi oppure della sua mancanza di legami. Pud 'uomo legarsi per tutta
una vita? Corrisponde alla sua natura? Non & forse in contrasto con la sua liberta e con 'ampiezza della sua
autorealizzazione? L’'uomo diventa se stesso rimanendo autonomo e entrando in contatto con I'altro solo
mediante relazioni che puo interrompere in ogni momento? Un legame per tutta la vita € in contrasto con la
liberta? Il legame merita anche che se ne soffra? Il rifiuto del legame umano, che si diffonde sempre piu a causa
di un’errata comprensione della liberta e dell’autorealizzazione, come anche a motivo della fuga davanti alla
paziente sopportazione della sofferenza, significa che 'uomo rimane chiuso in se stesso e, in ultima analisi,
conserva il proprio "io" per se stesso, non lo supera veramente. Ma solo nel dono di sé 'uomo raggiunge se
stesso, e solo aprendosi all’altro, agli altri, ai figli, alla famiglia, solo lasciandosi plasmare nella sofferenza, egli
scopre I'ampiezza dell’essere persona umana. Con il rifiuto di questo legame scompaiono anche le figure
fondamentali dell’esistenza umana: il padre, la madre, il figlio; cadono dimensioni essenziali dell’esperienza
dell’essere persona umana.

Il Gran Rabbino di Francia, Gilles Bernheim, in un trattato accuratamente documentato e profondamente
toccante, ha mostrato che I'attentato, al quale oggi ci troviamo esposti, all’autentica forma della famiglia,
costituita da padre, madre e figlio, giunge ad una dimensione ancora piu profonda. Se finora avevamo visto
come causa della crisi della famiglia un fraintendimento dell’essenza della liberta umana, ora diventa chiaro che



3

qui € in gioco la visione dell’essere stesso, di cio che in realta significa I'essere uomini. Egli cita I'affermazione,
diventata famosa, di Simone de Beauvoir: "Donna non si nasce, lo si diventa" ("On ne nait pas femme, on le
devient"). In queste parole € dato il fondamento di cid che oggi, sotto il lemma "gender", viene presentato come
nuova filosofia della sessualita. Il sesso, secondo tale filosofia, non & piu un dato originario della natura che
'uomo deve accettare e riempire personalmente di senso, bensi un ruolo sociale del quale si decide
autonomamente, mentre finora era la societa a decidervi. La profonda erroneita di questa teoria e della
rivoluzione antropologica in essa soggiacente € evidente. L'uomo contesta di avere una natura precostituita
dalla sua corporeita, che caratterizza I'essere umano. Nega la propria natura e decide che essa non gli & data
come fatto precostituito, ma che € lui stesso a crearsela. Secondo il racconto biblico della creazione, appartiene
all'essenza della creatura umana di essere stata creata da Dio come maschio e come femmina. Questa dualita
€ essenziale per I'essere umano, cosi come Dio I'ha dato. Proprio questa dualita come dato di partenza viene
contestata. Non & piu valido cio che si legge nel racconto della creazione: "Maschio e femmina Egli li cred"
(Gen 1,27). No, adesso vale che non é stato Lui a crearli maschio e femmina, ma finora € stata la societa a
determinarlo e adesso siamo noi stessi a decidere su questo. Maschio e femmina come realta della creazione,
come natura della persona umana non esistono piu. L'uomo contesta la propria natura. Egli € ormai solo spirito
e volonta. La manipolazione della natura, che oggi deploriamo per quanto riguarda I'ambiente, diventa qui la
scelta di fondo delluomo nei confronti di se stesso. Esiste ormai solo 'uomo in astratto, che poi sceglie per sé
autonomamente qualcosa come sua natura. Maschio e femmina vengono contestati nella loro esigenza
creazionale di forme della persona umana che si integrano a vicenda. Se, pero, non esiste la dualita di maschio
e femmina come dato della creazione, allora non esiste neppure piu la famiglia come realta prestabilita dalla
creazione. Ma in tal caso anche la prole ha perso il luogo che finora le spettava e la particolare dignita che le
propria. Bernheim mostra come essa, da soggetto giuridico a sé stante, diventi ora necessariamente un oggetto,
a cui si ha diritto e che, come oggetto di un diritto, ci si puod procurare. Dove la liberta del fare diventa liberta di
farsi da sé, si giunge necessariamente a negare il Creatore stesso e con cio, infine, anche 'uomo quale creatura
di Dio, quale immagine di Dio viene avvilito nellessenza del suo essere. Nella lotta per la famiglia € in gioco
'uomo stesso. E si rende evidente che la dove Dio viene negato, si dissolve anche la dignita dell'uomo. Chi
difende Dio, difende 'uomo.

Con cio vorrei giungere al secondo grande tema che, da Assisi fino al Sinodo sulla Nuova Evangelizzazione, ha
pervaso tutto 'anno che volge al termine: la questione cioé del dialogo e dell’annuncio. Parliamo anzitutto del
dialogo. Vedo per la Chiesa nel nostro tempo soprattutto tre campi di dialogo nei quali essa deve essere
presente, nella lotta per 'uomo e per che cosa significhi essere persona umana: il dialogo con gli Stati, il dialogo
con la societa — in esso incluso il dialogo con le culture e con la scienza — e, infine, il dialogo con le religioni. In
tutti questi dialoghi, la Chiesa parla a partire da quella luce che le offre la fede. Essa, pero, incarna al tempo
stesso la memoria dell’'umanita che, fin dagli inizi e attraverso i tempi, € memoria delle esperienze e delle
sofferenze dell’'umanita, in cui la Chiesa ha imparato cid che significa essere uomini, sperimentandone il limite e
la grandezza, le possibilita e le limitazioni. La cultura dell'umano, di cui essa si fa garante, € nata e si &
sviluppata dall’incontro tra la rivelazione di Dio e I'esistenza umana. La Chiesa rappresenta la memoria
dell’essere uomini di fronte a una civilta dell’oblio, che ormai conosce soltanto se stessa e il proprio criterio di
misure. Ma come una persona senza memoria ha perso la propria identita, cosi anche un’'umanita senza
memoria perderebbe la propria identita. Cio che, nell'incontro tra rivelazione ed esperienza umana, € stato
mostrato alla Chiesa va, certo, al di la del’'ambito della ragione, ma non costituisce un mondo particolare che
per il non credente sarebbe senza alcun interesse. Se 'uomo con il proprio pensiero entra nella riflessione e
nella comprensione di quelle conoscenze, esse allargano I'orizzonte della ragione e cid riguarda anche coloro
che non riescono a condividere la fede della Chiesa. Nel dialogo con lo Stato e con la societa, la Chiesa
certamente non ha soluzioni pronte per le singole questioni. Insieme con le altre forze sociali, essa lottera per le
risposte che maggiormente corrispondano alla giusta misura dell’essere umano. Cio che essa ha individuato
come valori fondamentali, costitutivi e non negoziabili dell’'esistenza umana, lo deve difendere con la massima
chiarezza. Deve fare tutto il possibile per creare una convinzione che poi possa tradursi in azione politica.

Nella situazione attuale dell'umanita, il dialogo delle religioni € una condizione necessaria per la pace nel
mondo, e pertanto & un dovere per i cristiani come pure per le altre comunita religiose. Questo dialogo delle
religioni ha diverse dimensioni. Esso sara innanzi tutto semplicemente un dialogo della vita, un dialogo della
condivisione pratica. In esso non si parlera dei grandi temi della fede — se Dio sia trinitario o come sia da
intendere I'ispirazione delle Sacre Scritture ecc. Si tratta dei problemi concreti della convivenza e della



4

responsabilita comune per la societa, per lo Stato, per 'umanita. In cid bisogna imparare ad accettare l'altro nel
suo essere e pensare in modo diverso. A questo scopo € necessario fare della responsabilita comune per la
giustizia e per la pace il criterio di fondo del colloquio. Un dialogo in cui si tratta di pace e di giustizia diventa da
sé, al di la di cid che & semplicemente pragmatico, una lotta etica circa la verita e circa 'essere umano; un
dialogo circa le valutazioni che sono presupposte al tutto. Cosi il dialogo, in un primo momento meramente
pratico, diventa tuttavia anche una lotta per il giusto modo di essere persona umana. Anche se le scelte di fondo
non sono come tali in discussione, gli sforzi intorno a una questione concreta diventano un processo in cui,
mediante I'ascolto dell’altro, ambedue le parti possono trovare purificazione e arricchimento. Cosi questi sforzi
possono avere anche il significato di passi comuni verso I'unica verita, senza che le scelte di fondo vengano
cambiate. Se ambedue le parti muovono da un’ermeneutica di giustizia e di pace, la differenza di fondo non
scomparira, crescera tuttavia anche una vicinanza piu profonda tra loro.

Per I'essenza del dialogo interreligioso, oggi in genere si considerano fondamentali due regole:

1. Il dialogo non ha di mira la conversione, bensi la comprensione. In questo si distingue dall’evangelizzazione,
dalla missione.

2. Conformemente a cio, in questo dialogo ambedue le parti restano consapevolmente nella loro identita, che,
nel dialogo, non mettono in questione né per sé né per gli altri.

Queste regole sono giuste. Penso, tuttavia, che in questa forma siano formulate troppo superficialmente. Si, il
dialogo non ha di mira la conversione, ma una migliore comprensione reciproca: cid & corretto. La ricerca di
conoscenza e di comprensione, pero, vuole sempre essere anche un avvicinamento alla verita. Cosi, ambedue
le parti, avvicinandosi passo passo alla verita, vanno in avanti e sono in cammino verso una piu grande
condivisione, che si fonda sull’'unita della verita. Per quanto riguarda il restare fedeli alla propria identita: sarebbe
troppo poco se il cristiano con la sua decisione per la propria identita interrompesse, per cosi dire, in base alla
sua volonta, la via verso la verita. Allora il suo essere cristiano diventerebbe qualcosa di arbitrario, una scelta
semplicemente fattuale. Allora egli, evidentemente, non metterebbe in conto che nella religione si ha a che fare
con la verita. Rispetto a questo direi che il cristiano ha la grande fiducia di fondo, anzi, la grande certezza di
fondo di poter prendere tranquillamente il largo nel vasto mare della verita, senza dover temere per la sua
identita di cristiano. Certo, non siamo noi a possedere la verita, ma € essa a possedere noi: Cristo, che € la
Verita, ci ha presi per mano, e sulla via della nostra ricerca appassionata di conoscenza sappiamo che la sua
mano ci tiene saldamente. L’essere interiormente sostenuti dalla mano di Cristo ci rende liberi e al tempo stesso
sicuri. Liberi. se siamo sostenuti da Lui, possiamo entrare in qualsiasi dialogo apertamente e senza paura.
Sicuri, perché Egli non ci lascia, se non siamo noi stessi a staccarci da Lui. Uniti a Lui, siamo nella luce della
verita.

Alla fine, € doverosa ancora una breve annotazione sull’annuncio, sull’evangelizzazione, di cui infatti, a seguito
delle proposte dei Padri sinodali, parlera ampiamente il documento postsinodale. Trovo che gli elementi
essenziali del processo di evangelizzazione appaiano in modo molto eloquente nel racconto di san Giovanni
sulla chiamata di due discepoli del Battista, che diventano discepoli di Cristo (cfr Gv 1,35-39). C’é anzitutto il
semplice atto dell’annuncio. Giovanni Battista addita Gesu e dice: "Ecco I'agnello di Dio!" Un po’ piu avanti
I'evangelista racconta un evento simile. Questa volta € Andrea che dice a suo fratello Simone: "Abbiamo trovato
il Messia" (1,41). Il primo e fondamentale elemento € il semplice annuncio, il kerigma, che attinge la sua forza
dalla convinzione interiore dell’annunciatore. Nel racconto dei due discepoli segue poi I'ascolto, I'andare dietro i
passi di Gesu, un seguire che non & ancora sequela, ma piuttosto una santa curiosita, un movimento di ricerca.
Sono, infatti, ambedue persone alla ricerca, persone che, al di la del quotidiano, vivono nell’attesa di Dio —
nell’attesa perché Egli c’e e quindi si mostrera. Toccata dall’annuncio, la loro ricerca diventa concreta. Vogliono
conoscere meglio Colui che il Battista ha qualificato come Agnello di Dio. |l terzo atto poi prende avvio per il fatto
che Gesu si volge indietro, si volge verso di essi e domanda loro: "Che cosa cercate?". La risposta dei due &,
nuovamente, una domanda che indica I'apertura della loro attesa, la disponibilita a fare nuovi passi.
Domandano: "Rabbi, dove dimori?" La risposta di Gesu: "Venite e vedrete!" € un invito ad accompagnarlo e,
camminando con Lui, a diventare vedenti.



5

La parola dell’annuncio diventa efficace la dove nell’'uomo esiste la disponibilita docile per la vicinanza di Dio;
dove l'uomo € interiormente in ricerca e cosi in cammino verso il Signore. Allora, I'attenzione di Gesu per lui lo
colpisce al cuore e poi I'impatto con I'annuncio suscita la santa curiosita di conoscere Gesu piu da vicino.
Questo andare con Lui conduce al luogo dove Gesu abita, nella comunita della Chiesa, che € il suo Corpo.
Significa entrare nella comunione itinerante dei catecumeni, che € una comunione di approfondimento e,
insieme, di vita, in cui il camminare con Gesu ci fa diventare vedenti.

"Venite e vedrete!" Questa parola che Gesu rivolge ai due discepoli in ricerca, la rivolge anche alle persone di
oggi che sono in ricerca. Alla fine dell’anno vogliamo pregare il Signore, affinché la Chiesa, nonostante le
proprie poverta, diventi sempre piu riconoscibile come sua dimora. Lo preghiamo perché, nel cammino verso la
sua casa, renda anche noi sempre piu vedenti, affinché possiamo dire sempre meglio e in modo sempre piu
convincente: Abbiamo trovato Colui, del quale € in attesa tutto il mondo, Gesu Cristo, vero Figlio di Dio e vero
uomo. In questo spirito auguro di cuore a tutti voi un Santo Natale e un felice Anno Nuovo. Grazie.

[01714-01.01] [Testo originale: Italiano]
e TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Cardinals,
Brother Bishops and Priests,
Dear Brothers and Sisters,

It is with great joy that | meet you today, dear Members of the College of Cardinals, Representatives of the
Roman Curia and the Governorate, for this traditional event in the days leading up to the feast of Christmas. |
greet each one of you cordially, beginning with Cardinal Angelo Sodano, whom | thank for his kind words and for
the warm good wishes that he extended to me on behalf of all present. The Dean of the College of Cardinals
reminded us of an expression that appears frequently during these days in the Latin liturgy: Prope est iam
Dominus, venite, adoremus! The Lord is already near, come, let us adore him! We too, as one family, prepare
ourselves to adore the Child in the stable at Bethlehem who is God himself and has come so close as to become
a man like us. | willingly reciprocate your good wishes and | thank all of you from my heart, including the Papal
Representatives all over the world, for the generous and competent assistance that each of you offers me in my
ministry.

Once again we find ourselves at the end of a year that has seen all kinds of difficult situations, important
questions and challenges, but also signs of hope, both in the Church and in the world. | shall mention just a few
key elements regarding the life of the Church and my Petrine ministry. First of all, as the Dean of the College of
Cardinals mentioned, there were the journeys to Mexico and Cuba — unforgettable encounters with the power of
faith, so deeply rooted in human hearts, and with the joie de vivre that issues from faith. | recall how, on my
arrival in Mexico, there were endless crowds of people lining the long route, cheering and waving flags and
handkerchiefs. | recall how, on the journey to the attractive provincial capital Guanajuato, there were young
people respectfully kneeling by the side of the road to receive the blessing of Peter's Successor; | recall how the
great liturgy beside the statue of Christ the King made Christ’s kingship present among us — his peace, his
justice, his truth. All this took place against the backdrop of the country’s problems, afflicted as it is by many
different forms of violence and the hardships of economic dependence. While these problems cannot be solved
simply by religious fervour, neither can they be solved without the inner purification of hearts that issues from the
power of faith, from the encounter with Jesus Christ. And then there was Cuba — here too there were great
liturgical celebrations, in which the singing, the praying and the silence made tangibly present the One that the
country’s authorities had tried for so long to exclude. That country’s search for a proper balancing of the
relationship between obligations and freedom cannot succeed without reference to the basic criteria that
mankind has discovered through encounter with the God of Jesus Christ.

As further key moments in the course of the year, | should like to single out the great Meeting of Families in
Milan and the visit to Lebanon, where | consigned the Post-Synodal Apostolic Exhortation that is intended to



6

offer signposts for the life of churches and society in the Middle East along the difficult paths of unity and peace.
The last major event of the year was the Synod on the New Evangelization, which also served as a collective
inauguration of the Year of Faith, in which we commemorate the opening of the Second Vatican Council fifty
years ago, seeking to understand it anew and appropriate it anew in the changed circumstances of today.

All these occasions spoke to fundamental themes of this moment in history: the family (Milan), serving peace in
the world and dialogue among religions (Lebanon) and proclaiming the message of Jesus Christ in our day to
those who have yet to encounter him and to the many who know him only externally and hence do not actually
recognize him. Among these broad themes, | should like to focus particularly on the theme of the family and the
nature of dialogue, and then to add a brief observation on the question of the new evangelization.

The great joy with which families from all over the world congregated in Milan indicates that, despite all
impressions to the contrary, the family is still strong and vibrant today. But there is no denying the crisis that
threatens it to its foundations — especially in the western world. It was noticeable that the Synod repeatedly
emphasized the significance, for the transmission of the faith, of the family as the authentic setting in which to
hand on the blueprint of human existence. This is something we learn by living it with others and suffering it with
others. So it became clear that the question of the family is not just about a particular social construct, but about
man himself — about what he is and what it takes to be authentically human. The challenges involved are
manifold. First of all there is the question of the human capacity to make a commitment or to avoid commitment.
Can one bind oneself for a lifetime? Does this correspond to man’s nature? Does it not contradict his freedom
and the scope of his self-realization? Does man become himself by living for himself alone and only entering into
relationships with others when he can break them off again at any time? Is lifelong commitment antithetical to
freedom? Is commitment also worth suffering for? Man’s refusal to make any commitment — which is becoming
increasingly widespread as a result of a false understanding of freedom and self-realization as well as the desire
to escape suffering — means that man remains closed in on himself and keeps his "I" ultimately for himself,
without really rising above it. Yet only in self-giving does man find himself, and only by opening himself to the
other, to others, to children, to the family, only by letting himself be changed through suffering, does he discover
the breadth of his humanity. When such commitment is repudiated, the key figures of human existence likewise
vanish: father, mother, child — essential elements of the experience of being human are lost.

The Chief Rabbi of France, Gilles Bernheim, has shown in a very detailed and profoundly moving study that the
attack we are currently experiencing on the true structure of the family, made up of father, mother, and child,
goes much deeper. While up to now we regarded a false understanding of the nature of human freedom as one
cause of the crisis of the family, it is now becoming clear that the very notion of being — of what being human
really means — is being called into question. He quotes the famous saying of Simone de Beauvoir: "one is not
born a woman, one becomes so" (on ne nait pas femme, on le devient). These words lay the foundation for what
is put forward today under the term "gender" as a new philosophy of sexuality. According to this philosophy, sex
is no longer a given element of nature, that man has to accept and personally make sense of: it is a social role
that we choose for ourselves, while in the past it was chosen for us by society. The profound falsehood of this
theory and of the anthropological revolution contained within it is obvious. People dispute the idea that they have
a nature, given by their bodily identity, that serves as a defining element of the human being. They deny their
nature and decide that it is not something previously given to them, but that they make it for themselves.
According to the biblical creation account, being created by God as male and female pertains to the essence of
the human creature. This duality is an essential aspect of what being human is all about, as ordained by God.
This very duality as something previously given is what is now disputed. The words of the creation account:
"male and female he created them" (Gen 1:27) no longer apply. No, what applies now is this: it was not God who
created them male and female — hitherto society did this, now we decide for ourselves. Man and woman as
created realities, as the nature of the human being, no longer exist. Man calls his nature into question. From now
on he is merely spirit and will. The manipulation of nature, which we deplore today where our environment is
concerned, now becomes man’s fundamental choice where he himself is concerned. From now on there is only
the abstract human being, who chooses for himself what his nature is to be. Man and woman in their created
state as complementary versions of what it means to be human are disputed. But if there is no pre-ordained
duality of man and woman in creation, then neither is the family any longer a reality established by creation.
Likewise, the child has lost the place he had occupied hitherto and the dignity pertaining to him. Bernheim shows
that now, perforce, from being a subject of rights, the child has become an object to which people have a right



7

and which they have a right to obtain. When the freedom to be creative becomes the freedom to create oneself,
then necessarily the Maker himself is denied and ultimately man too is stripped of his dignity as a creature of
God, as the image of God at the core of his being. The defence of the family is about man himself. And it
becomes clear that when God is denied, human dignity also disappears. Whoever defends God is defending
man.

At this point | would like to address the second major theme, which runs through the whole of the past year from
Assisi to the Synod on the New Evangelization: the question of dialogue and proclamation. Let us speak firstly of
dialogue. For the Church in our day | see three principal areas of dialogue, in which she must be present in the
struggle for man and his humanity: dialogue with states, dialogue with society — which includes dialogue with
cultures and with science — and finally dialogue with religions. In all these dialogues the Church speaks on the
basis of the light given her by faith. But at the same time she incorporates the memory of mankind, which is a
memory of man’s experiences and sufferings from the beginnings and down the centuries, in which she has
learned about the human condition, she has experienced its boundaries and its grandeur, its opportunities and
its limitations. Human culture, of which she is a guarantee, has developed from the encounter between divine
revelation and human existence. The Church represents the memory of what it means to be human in the face
of a civilization of forgetfulness, which knows only itself and its own criteria. Yet just as an individual without
memory has lost his identity, so too a human race without memory would lose its identity. What the Church has
learned from the encounter between revelation and human experience does indeed extend beyond the realm of
pure reason, but it is not a separate world that has nothing to say to unbelievers. By entering into the thinking
and understanding of mankind, this knowledge broadens the horizon of reason and thus it speaks also to those
who are unable to share the faith of the Church. In her dialogue with the state and with society, the Church does
not, of course, have ready answers for individual questions. Along with other forces in society, she will wrestle
for the answers that best correspond to the truth of the human condition. The values that she recognizes as
fundamental and non-negotiable for the human condition she must propose with all clarity. She must do all she
can to convince, and this can then stimulate political action.

In man’s present situation, the dialogue of religions is a necessary condition for peace in the world and it is
therefore a duty for Christians as well as other religious communities. This dialogue of religions has various
dimensions. In the first place it is simply a dialogue of life, a dialogue of being together. This will not involve
discussing the great themes of faith — whether God is Trinitarian or how the inspiration of the sacred Scriptures
is to be understood, and so on. It is about the concrete problems of coexistence and shared responsibility for
society, for the state, for humanity. In the process, it is necessary to learn to accept the other in his otherness
and the otherness of his thinking. To this end, the shared responsibility for justice and peace must become the
guiding principle of the conversation. A dialogue about peace and justice is bound to move beyond the purely
pragmatic to become an ethical struggle for the truth and for the human being: a dialogue concerning the values
that come before everything. In this way what began as a purely practical dialogue becomes a quest for the right
way to live as a human being. Even if the fundamental choices themselves are not under discussion, the search
for an answer to a specific question becomes a process in which, through listening to the other, both sides can
obtain purification and enrichment. Thus this search can also mean taking common steps towards the one truth,
even if the fundamental choices remain unaltered. If both sides set out from a hermeneutic of justice and peace,
the fundamental difference will not disappear, but a deeper closeness will emerge nevertheless.

Two rules are generally regarded nowadays as fundamental for interreligious dialogue:

1. Dialogue does not aim at conversion, but at understanding. In this respect it differs from evangelization, from
mission;

2. Accordingly, both parties to the dialogue remain consciously within their identity, which the dialogue does not
place in question either for themselves or for the other.

These rules are correct, but in the way they are formulated here | still find them too superficial. True, dialogue
does not aim at conversion, but at better mutual understanding — that is correct. But all the same, the search for
knowledge and understanding always has to involve drawing closer to the truth. Both sides in this piece-by-piece



8

approach to truth are therefore on the path that leads forward and towards greater commonality, brought about
by the oneness of the truth. As far as preserving identity is concerned, it would be too little for the Christian, so to
speak, to assert his identity in a such a way that he effectively blocks the path to truth. Then his Christianity
would appear as something arbitrary, merely propositional. He would seem not to reckon with the possibility that
religion has to do with truth. On the contrary, | would say that the Christian can afford to be supremely confident,
yes, fundamentally certain that he can venture freely into the open sea of the truth, without having to fear for his
Christian identity. To be sure, we do not possess the truth, the truth possesses us: Christ, who is the truth, has
taken us by the hand, and we know that his hand is holding us securely on the path of our quest for knowledge.
Being inwardly held by the hand of Christ makes us free and keeps us safe: free — because if we are held by
him, we can enter openly and fearlessly into any dialogue; safe — because he does not let go of us, unless we
cut ourselves off from him. At one with him, we stand in the light of truth.

Finally, at least a brief word should be added on the subject of proclamation, or evangelization, on which the
post-synodal document will speak in depth, on the basis of the Synod Fathers’ propositions. | find that the
essential elements of the process of evangelizing appear most eloquently in Saint John’s account of the calling
of two of John the Baptist’s disciples, who become disciples of Jesus Christ (1:35-39). First of all, we have the
simple act of proclamation. John the Baptist points towards Jesus and says: "Behold the Lamb of God!" A similar
act is recounted a few verses later. This time it is Andrew, who says to his brother Simon "We have found the
Messiah" (1:41). The first and fundamental element is the straightforward proclamation, the kerygma, which
draws its strength from the inner conviction of the one proclaiming. In the account of the two disciples, the next
stage is that of listening and following behind Jesus, which is not yet discipleship, but rather a holy curiosity, a
movement of seeking. Both of them, after all, are seekers, men who live over and above everyday affairs in the
expectation of God - in the expectation that he exists and will reveal himself. Stimulated by the proclamation,
their seeking becomes concrete. They want to come to know better the man described as the Lamb of God by
John the Baptist. The third act is set in motion when Jesus turns round, approaches them and asks: "What do
you seek?" They respond with a further question, which demonstrates the openness of their expectation, their
readiness to take new steps. They ask: "Rabbi, where are you staying?" Jesus’ answer "Come and see!" is an
invitation to walk with him and thereby to have their eyes opened with him.

The word of proclamation is effective in situations where man is listening in readiness for God to draw near,
where man is inwardly searching and thus on the way towards the Lord. His heart is touched when Jesus turns
towards him, and then his encounter with the proclamation becomes a holy curiosity to come to know Jesus
better. As he walks with Jesus, he is led to the place where Jesus lives, to the community of the Church, which
is his body. That means entering into the journeying community of catechumens, a community of both learning
and living, in which our eyes are opened as we walk.

"Come and see!" This saying, addressed by Jesus to the two seeker-disciples, he also addresses to the seekers
of today. At the end of the year, we pray to the Lord that the Church, despite all her shortcomings, may be
increasingly recognizable as his dwelling-place. We ask him to open our eyes ever wider as we make our way to
his house, so that we can say ever more clearly, ever more convincingly: "we have found him for whom the
whole world is waiting, Jesus Christ, the true Son of God and true man". With these sentiments, | wish you all
from my heart a blessed Christmas and a happy New Year. Thank you.

[01714-02.01] [Original text: Italian]
¢ TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Messieurs les Cardinaux,

vénérés Fréres dans I'épiscopat et dans le sacerdoce,

chers fréres et sosurs !

C’est avec grande joie que je vous rencontre aujourd’hui, chers membres du Collége cardinalice, Représentants
de la Curie romaine et du Gouvernatorat, pour ce moment traditionnel avant Noél. J'adresse a chacun un cordial



9

salut, a commencer par le Cardinal Angelo Sodano, que je remercie pour les belles paroles et les voeux fervents
qu’il m’a adressés aussi en votre nom. Le Cardinal Doyen nous a rappelé une expression qui revient souvent en
ces jours dans la liturgie latine : Prope est iam Dominus, venite, adoremus ! Désormais le Seigneur est proche,
venez adorons-le ! Nous aussi, comme une unique famille, nous nous disposons a adorer, dans la grotte de
Bethléem, cet Enfant qui est Dieu lui-méme qui se fait proche jusqu’a devenir homme comme nous. Je vous
rends volontiers vos souhaits et je vous remercie tous de grand cceur, y compris les Représentants pontificaux
dispersés a travers le monde, pour la collaboration généreuse et qualifiée que chacun de vous préte a mon
Ministere.

Nous nous trouvons a la fin d’'une année qui de nouveau, dans I'Eglise et dans le monde, a été caractérisée par
de multiples situations tourmentées, par de grandes questions et des défis, mais aussi par des signes
d’espérance. Je mentionne seulement quelques moments saillants dans le domaine de la vie de I'Eglise et de
mon ministére pétrinien. Il y a eu avant tout — comme I'a mentionné le Cardinal Doyen — les voyages au Mexique
et a Cuba - rencontres inoubliables avec la force de la foi, profondément enracinée dans les coeurs des
hommes, et avec la joie pour la vie qui nait de la foi. Aprés I'arrivée au Mexique, je me rappelle que, sur les
bords de la longue route a parcourir, il y avait d’'interminables foules de personnes qui saluaient, agitant des
foulards et des drapeaux. Je me rappelle que durant le trajet vers Guanajuato, pittoresque capitale de I'Etat du
méme nom, il y avait des jeunes pieusement agenouillés au bord de la route pour recevoir la bénédiction du
Successeur de Pierre ; je me rappelle comment la grande liturgie aupres de la statue du Christ Roi est devenue
un acte rendant présente la royauté du Christ — sa paix, sa justice, sa vérité. Tout cela s’est déroulé avec en
arriere-plan les problemes d’'un pays qui souffre de multiples formes de violence et des difficultés d’'une
dépendance économique. Ce sont des problemes qui, certes, ne peuvent pas étre résolus simplement par la
religiosité, mais encore moins sans cette purification intérieure des cceurs qui vient de la force de la foi, de la
rencontre avec Jésus Christ. Et il y eut ensuite I'expérience de Cuba - ici aussi au cours des grandes liturgies, a
travers les chants, les prieres et les silences, la présence de Celui a qui, pendant longtemps, on avait voulu
refuser une place dans le pays se rendait perceptible. La recherche, dans ce pays, d’'une nouvelle organisation
du rapport entre contraintes et liberté ne peut assurément pas réussir sans une référence a ces critéres
fondamentaux qui se sont manifestés a ’lhumanité dans la rencontre avec le Dieu de Jésus Christ.

Comme étapes ultérieures de I'année qui touche a sa fin, je voudrais mentionner la grande Féte de la Famille a
Milan, ainsi que ma visite au Liban avec la remise de I'Exhortation apostolique post-synodale, qui maintenant
devra constituer, dans la vie des Eglises et de la société au Moyen-Orient, une orientation sur les difficiles
chemins de l'unité et de la paix. Le dernier événement important de cette année qui s’achéve a été le Synode
sur la Nouvelle Evangélisation qui a ét¢ en méme temps un commencement communautaire de I'Année de la
Foi, par laquelle nous commémorons I'ouverture du Concile Vatican I, il y a cinquante ans, pour le comprendre
et 'assimiler de nouveau dans une situation changeante.

Avec toutes ces occasions on a abordé des thémes fondamentaux de notre moment de I'histoire : la famille
(Milan), le service de la paix dans le monde et le dialogue interreligieux (Liban), ainsi que 'annonce a notre
époque du message de Jésus Christ a ceux qui ne 'ont pas encore rencontré et aux nombreuses personnes qui
le connaissent seulement de I'extérieur et qui, justement pour cela, ne le reconnaissent pas. Parmi ces grands
thémes je voudrais réfléchir un peu plus en détail surtout sur le théme de la famille et sur la nature du dialogue,
pour ajouter ensuite encore une bréve annotation sur le théme de la Nouvelle Evangélisation.

La grande joie avec laquelle des familles provenant du monde entier se sont rencontrées a Milan a montré que,
malgré toutes les impressions inverses, la famille est forte et vivante encore aujourd’hui. Cependant la crise qui
— particulierement dans le monde occidental — la menace jusque dans ses fondements est aussi incontestable.
J’ai été frappé du fait qu’au Synode on a souligné a maintes reprises I'importance de la famille pour la
transmission de la foi, comme lieu authentique ou se transmettent les formes fondamentales du fait d’étre une
personne humaine. On les apprend en les vivant et aussi en les souffrant ensemble. Et ainsi, il apparait avec
évidence que la question de la famille n’est pas seulement celle d’'une forme sociale déterminée, mais celle de
la question de I'étre humain lui-méme — de la question de ce qu’est I'étre humain et de ce qu'il faut faire pour
étre de fagon juste une personne humaine. Dans ce contexte, les défis sont complexes. Il y a avant tout la
question de la capacité de 'homme de se lier ou de son manque de liens. L’étre humain peut-il se lier pour toute
une vie ? Cela correspond-il a sa nature ? N’est-ce pas en opposition avec sa liberté et avec la dimension de



10

son auto-réalisation ? L’étre humain devient-il lui-méme en demeurant autonome et en entrant en contact avec
I'autre uniquement par des relations qu’il peut interrompre a tout moment ? Un lien pour toute la vie est-il en
opposition avec la liberté ? Le lien mérite-t-il aussi qu’on en souffre ? Le refus du lien humain, qui se répand
toujours plus a cause d’une compréhension erronée de la liberté et de I'auto-réalisation, comme aussi en raison
de la fuite devant le support patient de la souffrance, signifie que 'lhomme demeure fermé sur lui-méme et, en
derniére analyse, conserve son propre « moi » pour lui-méme, et ne le dépasse pas vraiment. Mais c’est
seulement dans le don de soi que I'étre humain se réalise lui-méme, et c’est seulement en s’ouvrant a I'autre,
aux autres, aux enfants, a la famille, c’est seulement en se laissant modeler dans la souffrance, qu’il découvre la
dimension du fait d’étre une personne humaine. Avec le refus de ce lien disparaissent aussi les figures
fondamentales de I'existence humaine : le pére, la mére, I'enfant ; des dimensions essentielles de I'expérience
du fait d’étre une personne humaine tombent.

Le Grand Rabbin de France, Gilles Bernheim, dans un traité soigneusement documenté et profondément
touchant, a montré que I'atteinte a I'authentique forme de la famille, constituée d’'un pére, d’'une mére et d’'un
enfant — une atteinte a laquelle nous nous trouvons exposés aujourd’hui — parvient a une dimension encore plus
profonde. Si jusqu’ici nous avons vu comme cause de la crise de la famille un malentendu sur I'essence de la
liberté humaine, il devient clair maintenant qu’ici est en jeu la vision de I'étre méme, de ce que signifie en réalité
le fait d’étre une personne humaine. Il cite I'affirmation devenue célébre, de Simone de Beauvoir : « On ne nait
pas femme, on le devient ». Dans ces paroles se trouve le fondement de ce qui aujourd’hui, sous le mot

« gender », est présenté comme une nouvelle philosophie de la sexualité. Le sexe, selon cette philosophie, n’est
plus un donné d’origine de la nature, un donné que I'étre humain doit accepter et remplir personnellement de
sens, mais c’est un réle social dont on décide de maniére autonome, alors que jusqu’ici c’était a la société d’en
décider. La profonde fausseté de cette théorie et de la révolution anthropologique qui y est sous-jacente, est
évidente. L’étre humain conteste d’avoir une nature préparée a I'avance de sa corporéité, qui caractérise son
étre de personne. Il nie sa nature et décide qu’elle ne lui est pas donnée comme un fait préparé a I'avance, mais
que c’est lui-méme qui se la crée. Selon le récit biblique de la création, il appartient a 'essence de la créature
humaine d’avoir été créée par Dieu comme homme et comme femme. Cette dualité est essentielle pour le fait
d’étre une personne humaine, telle que Dieu I'a donnée. Justement, cette dualité comme donné de départ est
contestée. Ce qui se lit dans le récit de la création n’est plus valable : « Homme et femme il les créa » (Gn 1,
27). Non, maintenant ce qui vaut c’est que ce n’est pas lui qui les a créés homme et femme, mais c’est la
société qui I'a déterminé jusqu’ici et maintenant c’est nous-mémes qui décidons de cela. Homme et femme
n’existent plus comme réalité de la création, comme nature de I'étre humain. Celui-ci conteste sa propre nature.
Il est désormais seulement esprit et volonté. La manipulation de la nature, qu’aujourd’hui nous déplorons pour
ce qui concerne I'environnement, devient ici le choix fondamental de 'lhomme a I'égard de lui-méme. L’étre
humain désormais existe seulement dans I'abstrait, qui ensuite, de fagcon autonome, choisit pour soi quelque
chose comme sa nature. L’homme et la femme sont contestés dans leur exigence qui provient de la création,
étant des formes complémentaires de la personne humaine. Cependant, si la dualité d’homme et de femme
n’existe pas comme donné de la création, alors la famille n’existe pas non plus comme réalité établie a I'avance
par la création. Mais en ce cas aussi I'enfant a perdu la place qui lui revenait jusqu’a maintenant et la dignité
particuliere qui lui est propre. Bernheim montre comment, de sujet juridique indépendant en soi, il devient
maintenant nécessairement un objet, auquel on a droit et que, comme objet d’'un droit, on peut se procurer. La
ou la liberté du faire devient la liberté de se faire soi-méme, on parvient nécessairement a nier le Créateur lui-
méme, et enfin par Ia, ’homme méme — comme créature de Dieu, comme image de Dieu — est dégradé dans
I'essence de son étre. Dans la lutte pour la famille, I'étre humain lui-méme est en jeu. Et il devient évident que la
ou Dieu est nié, la dignité de I'étre humain se dissout aussi. Celui qui défend Dieu, défend I'étre humain !

Avec cela, je voudrais aborder le deuxiéme grand théme qui, depuis Assise jusqu’au Synode sur la nouvelle
Evangélisation, a traversé toute 'année qui touche & son terme : c’est-a-dire la question du dialogue et de
I'annonce. Parlons d’abord du dialogue. Pour I'Eglise de notre temps, je vois surtout trois domaines de dialogue
dans lesquels elle doit étre présente, dans la lutte pour la personne humaine et pour ce que signifie étre une
personne humaine : le dialogue avec les Etats, le dialogue avec la société — qui inclut le dialogue avec les
cultures et la science — et, enfin, le dialogue avec les religions. Dans tous ces dialogues, 'Eglise parle & partir de
la lumiére que lui offre la foi. Toutefois, elle incarne en méme temps la mémoire de I'humanité qui, depuis les
origines et a travers les temps, est la mémoire des expériences et des souffrances de ’humanité, dans laquelle
I'Eglise a appris ce que signifie &tre humains, en en expérimentant la limite et la grandeur, les possibilités et les



11

limitations. La culture de 'Humain, dont elle se fait la garante, est née et s’est développée a partir de la
rencontre entre la révélation de Dieu et I'existence humaine. L’Eglise représente la mémoire de 'humain face &
une civilisation de I'oubli, qui désormais connait seulement elle-méme et son propre critére de mesure. Mais, de
méme qu’une personne sans mémoire a perdu sa propre identité, de méme une humanité sans mémoire
perdrait sa propre identité. Ce qui a été montré a I'Eglise, dans la rencontre entre la révélation et I'expérience
humaine, va, certes, au-dela du domaine de la raison, mais ne constitue pas un monde particulier qui serait
sans aucun intérét pour le non croyant. Si I'étre humain, par sa pensée, entre dans la réflexion et dans la
compréhension de ces connaissances, celles-ci élargissent I’'horizon de la raison et ceci concerne aussi ceux
qui ne réussissent pas a partager la foi de 'Eglise. Dans le dialogue avec I'Etat et avec la société, I'Eglise n’a
certainement pas de solutions toute faites a chaque question. Avec les autres forces sociales, elle luttera en
faveur des réponses qui correspondent le plus a la juste mesure de I'étre humain. Elle doit défendre avec la plus
grande clarté ce qu’elle a identifié comme valeurs fondamentales, constitutives et non négociables, de
I'existence humaine. Elle doit faire tout son possible pour créer une conviction qui ensuite puisse se traduire en
action politique.

Dans la situation actuelle de 'humanité, le dialogue des religions est une condition nécessaire pour la paix dans
le monde, et il est par conséquent un devoir pour les chrétiens comme aussi pour les autres communautés
religieuses. Ce dialogue des religions a différentes dimensions. Avant tout, il sera simplement un dialogue de la
vie, un dialogue du partage pratique. On n’y parlera pas des grands thémes de la foi — si Dieu est trinitaire ou
comment il faut comprendre l'inspiration des Saintes Ecritures etc. Il s’agit des problémes concrets de la
cohabitation et de la responsabilité commune pour la société, pour I'Etat, pour 'humanité. En cela, on doit
apprendre a accepter l'autre dans sa diversité d’étre et de pensée. Dans ce but, il est nécessaire de faire de la
responsabilité commune pour la justice et pour la paix le critére fondamental de I'entretien. Un dialogue ou il
s’agit de paix et de justice, devient en soi, — au-dela de ce qui est simplement pragmatique — une lutte éthique
pour la vérité et pour I'étre humain ; un dialogue a propos des évaluations qui sont les prémisses a tout. Ainsi,
simplement pragmatique dans un premier temps, le dialogue devient cependant aussi une lutte pour le juste
mode d’étre personne humaine. Méme si les choix fondamentaux ne sont pas comme tels en discussion, les
efforts autour d’'une question concréte deviennent un processus ou, par I'écoute de I'autre, les deux parties
peuvent trouver purification et enrichissement. Ainsi, ces efforts peuvent aussi avoir le sens de pas communs
vers l'unique vérité, sans que les choix fondamentaux soient changés. Si les deux parties partent d’'une
herméneutique de justice et de paix, la différence de fond ne disparaitra pas, mais, entre elles grandira plutot
une proximité plus profonde.

Pour I'essence du dialogue interreligieux, deux régles sont aujourd’hui généralement considérées comme
fondamentales :

1. Le dialogue ne vise pas la conversion, mais bien la compréhension. En cela, il se distingue de
I'évangélisation, de la mission.

2. Conformément a cela, dans ce dialogue, les deux parties restent consciemment dans leur identité, qu’elles ne
mettent pas en question dans le dialogue ni pour elles-mémes ni pour les autres.

Ces régles sont justes. Mais je pense que, sous cette forme, elles sont formulées trop superficiellement. Oui, le
dialogue ne vise pas la conversion, mais une meilleure compréhension réciproque — c’est juste. Cependant, la
recherche de connaissance et de compréhension veut toujours étre aussi un rapprochement de la vérité. Ainsi,
les deux parties, en s’approchant pas a pas de la vérité, avancent et sont en marche vers un plus grand partage,
fondé sur l'unité de la vérité. En ce qui concerne le fait de rester fidéle a sa propre identité, ce serait trop peu, si
par sa décision pour sa propre identité, le chrétien interrompait, pour ainsi dire, de sa propre volonté, le chemin
vers la vérité. Son étre chrétien deviendrait alors quelque chose d’arbitraire, un choix simplement factuel. Alors,
évidemment, il ne prendrait pas en compte que dans la religion on touche & la vérité. A ce sujet, je dirais que le
chrétien a la grande confiance fondamentale, ou mieux, la grande certitude fondamentale de pouvoir
tranquillement prendre le large dans la vaste mer de la vérité, sans avoir a craindre pour son identité de
chrétien. Certes, ce n’est pas nous qui possédons la vérité, mais c’est elle qui nous posséede : le Christ qui est la
Vérité nous a pris par la main, et sur le chemin de notre recherche passionnée de connaissance, nous savons
gue sa main nous tient fermement. Le fait d’étre intérieurement soutenus par la main du Christ nous rend libres



12

et en méme temps assurés. Libres : si nous sommes soutenus par lui, nous pouvons ouvertement et sans peur,
entrer dans tout dialogue. Assurés, nous le sommes, car le Christ ne nous abandonne pas, si nous ne nous
détachons pas de lui. Unis a lui, nous sommes dans la lumiére de la vérité.

Enfin, il est juste qu’il y ait aussi une bréve annotation sur I'annonce, sur I'évangélisation, dont en effet, suite aux
propositions des Péres synodaux, parlera largement le document post-synodal. Je trouve que les éléments
essentiels du processus d’évangélisation apparaissent de maniére trés éloquente dans le récit de saint Jean sur
la vocation de deux disciples du Baptiste, qui deviennent disciples du Christ (cf. Jn 1, 35-39). Il y a d’abord le
simple acte de I'annonce. Jean-Baptiste indique Jésus et il dit : « Voici 'agneau de Dieu ». Un peu plus loin,
I'évangéliste raconte un événement similaire. Cette fois-ci, c’est André qui dit a son frére Simon : « Nous avons
trouvé le Messie » (1, 41). L’élément premier et fondamental est la simple annonce, le kérygme, qui tire sa force
de la conviction intérieure de celui qui annonce. Dans le récit des deux disciples, vient ensuite I'écoute, la
marche a la suite de Jésus, une suite qui n’est pas encore une sequela, mais plutét une sainte curiosité, un
mouvement de recherche. Les deux personnes sont en effet a la recherche ; des personnes qui, au-dela du
quotidien, vivent dans l'attente de Dieu — dans I'attente, car il est la et il se montrera ensuite. Touchée par
I'annonce, leur recherche devient concréte. lls veulent mieux connaitre celui que le Baptiste a qualifié d’Agneau
de Dieu. Le troisieme acte commence ensuite par le fait que Jésus se retourne, regarde les deux disciples et
leur demande : « Que cherchez-vous ? ». La réponse des deux est, a nouveau, une demande qui indique
I'ouverture de leur attente, leur disponibilité a faire de nouveaux pas. lls demandent : « Rabbi, ou demeures-

tu ? ». La réponse de Jésus : « Venez, et vous verrez ! », est une invitation a 'accompagner et, en marchant
avec lui, a devenir des personnes qui voient.

La parole de I'annonce devient efficace la ou existe dans 'homme la disponibilité docile pour s’approcher de
Dieu ; la ou ’lhomme est intérieurement en recherche et ainsi en marche vers le Seigneur. Alors, I'attention de
Jésus pour lui touche son cceur et I'impact de 'annonce suscite ensuite la sainte curiosité de connaitre Jésus de
plus prés. Ce fait d’aller avec lui conduit au lieu ou Jésus habite, dans la communauté de I'Eglise, qui est son
Corps. Cela signifie entrer dans la communion itinérante des catéchumenes, qui est une communion
d’approfondissement et, en méme temps, de vie, dans laquelle, le fait de marcher avec Jésus, nous fait devenir
des personnes qui voient.

« Venez et vous verrez ! » Ces paroles que Jésus adresse aux deux disciples en recherche, il les adresse aussi
aux personnes d’aujourd’hui qui sont en recherche. Au terme de cette année, nous voulons prier le Seigneur,
afin que I'Eglise, malgré ses pauvretés, devienne toujours plus identifiable comme sa demeure. Nous le prions
pour que, dans la marche vers sa maison, il nous rende aussi toujours plus voyants, afin que nous puissions
dire toujours mieux et de maniére toujours plus convaincante : nous avons trouvé celui que le monde entier
attend, Jésus Christ, vrai Fils de Dieu et vrai homme. Dans cet esprit, je vous souhaite de tout cceur a tous un
saint Noél et une heureuse nouvelle Année. Merci.

[01714-03.01] [Texte original: Italien]

® TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Mit grolRer Freude begegne ich lhnen heute, liebe Mitglieder des Kardinalskollegiums sowie Vertreter der
Roémischen Kurie und des Governatoratos zu diesem traditionellen Moment vor dem Weihnachtsfest. Herzlich
begrifde ich jeden einzelnen, angefangen bei Kardinal Angelo Sodano, dem ich fir seine schénen Worte und die
herzlichen Glickwiinsche danke, die er auch in Inrem Namen an mich gerichtet hat. Der Kardinaldekan hat uns
an einen Satz erinnert, der in der lateinischen Liturgie in diesen Tagen haufig wiederkehrt: Prope est iam
Dominus, venite, adoremus! Der Herr ist nahe, kommt, wir beten ihn an! Auch wir machen uns bereit, in der
Grotte von Bethlehem das Kind anzubeten, das Gott selber ist — der Gott, der uns so nahe gekommen ist, dal} er
ein Mensch wurde wie wir. Gerne erwidere ich die Glickwiinsche und danke allen von Herzen, einschliel3lich
der Papstlichen Vertreter in aller Welt, fiir ihre groBherzige und qualifizierte Mitarbeit, mit der jeder von Ihnen zu
meinem Dienst beisteuert.

Wir stehen am Ende eines Jahres, das wieder in Kirche und Welt von vielerlei Bedrangnissen, von grof3en
Fragen und Herausforderungen, aber auch von Zeichen der Hoffnung gepragt war. Ich nenne nur einige



13

Einschnitte im Bereich des Lebens der Kirche und meines Petrusdienstes. Da waren — wie der Kardinaldekan
bereits erwadhnte — zunachst die Reisen nach Mexiko und Kuba — unvergefliche Begegnungen mit der tief im
Herzen der Menschen verwurzelten Kraft des Glaubens und mit der Freude am Leben, die aus dem Glauben
kommt. Ich denke daran, wie nach der Ankunft in Mexiko auf dem langen Weg, der zu durchfahren war, endlose
Scharen von Menschen grifdten und winkten. Ich denke daran, wie auf der Fahrt nach Guanajuato, der
malerischen Hauptstadt des gleichnamigen Staates, junge Menschen ehrfiirchtig an der Seite der Stralle
knieten, um den Segen des Petrusnachfolgers zu empfangen; wie der grole Gottesdienst in der Nahe der
Christkdnigs-Statue zu einer Vergegenwartigung von Christi Kénigtum wurde — seines Friedens, seiner
Gerechtigkeit, seiner Wahrheit. Dies alles geschah auf dem Hintergrund der Probleme eines Landes, das unter
vielfaltigen Formen der Gewalt und unter den Noéten wirtschaftlicher Abhangigkeit leidet. Es sind Probleme, die
gewil’ nicht einfach durch Frommigkeit geldst werden kénnen, aber erst recht nicht ohne jene innere Reinigung
der Herzen, die aus der Kraft des Glaubens, aus der Begegnung mit Jesus Christus kommt. Und da war das
Erlebnis Kuba — auch hier die groRen Gottesdienste, in deren Singen, Beten und Schweigen die Gegenwart
dessen splrbar wurde, dem man den Platz im Land lange hatte verweigern wollen. Die Suche nach einem
rechten Ansatz fir das Verhaltnis von Bindung und Freiheit in diesem Land kann gewif3 nicht gelingen ohne
einen Anhalt an jene Malstébe, die der Menschheit in der Begegnung mit dem Gott Jesu Christi aufgegangen
sind.

Als weitere Haltepunkte des vergangenen Jahres mdchte ich nennen: das grofe Fest der Familie in Mailand
sowie den Besuch im Libanon mit der Ubergabe des Nachsynodalen Apostolischen Schreibens, das nun im
Leben der Kirchen und der Gesellschaft des Nahen Ostens Wegweisung werden soll auf den schwierigen
Wegen der Einheit und des Friedens. Das letzte wichtige Ereignis dieses abgelaufenen Jahres war dann die
Synode Uber die Neuevangelisierung, die zugleich ein gemeinsamer Beginn fir das Glaubensjahr gewesen ist,
mit dem wir der Eréffnung des Il. Vatikanischen Konzils vor 50 Jahren gedenken, um es in der veranderten
Situation neu zu verstehen und neu anzueignen.

Mit all diesen Anlassen sind grundlegende Themen unseres geschichtlichen Augenblicks angesprochen: Familie
(Mailand) — Dienst am Frieden in der Welt und Dialog der Religionen (Libanon) sowie die Verkiindigung der
Botschaft Jesu Christi in unserer Zeit an jene, die ihm noch nicht begegnet sind und an die vielen, die ihn nur
von aufRen kennen und so gerade nicht er-kennen. Von diesen gro3en Themenkreisen méchte ich vor allem das
Thema Familie und das Wesen des Dialogs etwas naher beleuchten, um dann noch eine kurze Anmerkung iber
das Thema der neuen Evangelisierung anzufligen.

Die groRe Freude, mit der in Mailand Familien aus aller Welt einander begegnet sind, zeigt, daf die Familie trotz
aller gegenteiligen Eindriicke auch heute stark und lebendig ist. Aber unbestreitbar ist doch auch die Krise, die
sie - besonders in der westlichen Welt — bis auf den Grund bedroht. Es war beeindruckend, daf} in der Synode
immer wieder die Bedeutung der Familie fir die Glaubensvermittlung herausgestellt wurde — als der genuine Ort,
in dem die Grundformen des Menschseins weitergegeben werden. Sie werden erlernt, indem sie miteinander
gelebt und auch erlitten werden. So wurde deutlich, da es bei der Frage nach der Familie nicht nur um eine
bestimmte Sozialform geht, sondern um die Frage nach dem Menschen selbst — um die Frage, was der Mensch
ist und wie man es macht, auf rechte Weise ein Mensch zu sein. Die Herausforderungen, um die es dabei geht,
sind vielschichtig. Da ist zunachst die Frage nach der Bindungsfahigkeit oder nach der Bindungslosigkeit des
Menschen. Kann er lebenslang sich binden? Ist das seinem Wesen gemaR? Widerspricht es nicht seiner
Freiheit und der Weite seiner Selbstverwirklichung? Wird der Mensch er selber, indem er fir sich bleibt und zum
anderen nur Beziehungen eingeht, die er jederzeit wieder abbrechen kann? Ist Bindung flir ein Leben lang
Gegensatz zur Freiheit? Ist die Bindung auch des Leidens wert? Die Absage an die menschliche Bindung, die
sich von einem falschen Versténdnis der Freiheit und der Selbstverwirklichung her wie in der Flucht vor der
Geduld des Leidens immer mehr ausbreitet, bedeutet, dal® der Mensch in sich bleibt und sein Ich letztlich ftir
sich selbst behalt, es nicht wirklich tGberschreitet. Aber nur im Geben seiner Selbst kommt der Mensch zu sich
selbst, und nur indem er sich dem anderen, den anderen, den Kindern, der Familie 6ffnet, nur indem er im
Leiden sich selbst verandern 1aRt, entdeckt er die Weite des Menschseins. Mit der Absage an diese Bindung
verschwinden auch die Grundfiguren menschlicher Existenz: Vater, Mutter, Kind; es fallen wesentliche Weisen
der Erfahrung des Menschseins weg.

Der Grol3rabbiner von Frankreich, Gilles Bernheim, hat in einem sorgfaltig dokumentierten und tief bewegenden



14

Traktat gezeigt, dafd der Angriff auf die wahre Gestalt der Familie aus Vater, Mutter, Kind, dem wir uns heute
ausgesetzt sehen, noch eine Dimension tiefer reicht. Hatten wir bisher ein MiRverstandnis des Wesens
menschlicher Freiheit als einen Grund fiur die Krise der Familie gesehen, so zeigt sich nun, daf} dabei die Vision
des Seins selbst, dessen, was Menschsein in Wirklichkeit bedeutet, im Spiele ist. Er zitiert das berihmt
gewordene Wort von Simone de Beauvoir: ,Man wird nicht als Frau geboren, sondern man wird dazu". (,On ne
nait pas femme, on le devient"). In diesen Worten ist die Grundlegung dessen gegeben, was man heute unter
dem Stichwort ,gender" als neue Philosophie der Geschlechtlichkeit darstellt. Das Geschlecht ist nach dieser
Philosophie nicht mehr eine Vorgabe der Natur, die der Mensch annehmen und persénlich mit Sinn erfiillen
muf, sondern es ist eine soziale Rolle, Gber die man selbst entscheidet, wahrend bisher die Gesellschaft
dartber entschieden habe. Die tiefe Unwahrheit dieser Theorie und der in ihr liegenden anthropologischen
Revolution ist offenkundig. Der Mensch bestreitet, dal} er eine von seiner Leibhaftigkeit vorgegebene Natur hat,
die flr das Wesen Mensch kennzeichnend ist. Er leugnet seine Natur und entscheidet, da® sie ihm nicht
vorgegeben ist, sondern dal} er selber sie macht. Nach dem biblischen Schépfungsbericht gehdrt es zum
Wesen des Geschdpfes Mensch, dald er von Gott als Mann und als Frau geschaffen ist. Diese Dualitat ist
wesentlich flr das Menschsein, wie Gott es ihm gegeben hat. Gerade diese Dualitat als Vorgegebenheit wird
bestritten. Es gilt nicht mehr, was im Schoépfungsbericht steht: ,Als Mann und Frau schuf ER sie" (Gen 1, 27).
Nein, nun gilt, nicht ER schuf sie als Mann und Frau; die Gesellschaft hat es bisher getan, und nun entscheiden
wir selbst dariiber. Mann und Frau als Schépfungswirklichkeiten, als Natur des Menschen gibt es nicht mehr.
Der Mensch bestreitet seine Natur. Er ist nur noch Geist und Wille. Die Manipulation der Natur, die wir heute fir
unsere Umwelt beklagen, wird hier zum Grundentscheid des Menschen im Umgang mit sich selber. Es gibt nur
noch den abstrakten Menschen, der sich dann so etwas wie seine Natur selber wahlt. Mann und Frau sind in
ihrem Schopfungsanspruch als einander ergdnzende Gestalten des Menschseins bestritten. Wenn es aber die
von der Schépfung kommende Dualitdt von Mann und Frau nicht gibt, dann gibt es auch Familie als von der
Schopfung vorgegebene Wirklichkeit nicht mehr. Dann hat aber auch das Kind seinen bisherigen Ort und seine
ihm eigene Wirde verloren. Bernheim zeigt, daf® es nun notwendig aus einem eigenen Rechtssubjekt zu einem
Objekt wird, auf das man ein Recht hat und das man sich als sein Recht beschaffen kann. Wo die Freiheit des
Machens zur Freiheit des Sich-selbst-Machens wird, wird notwendigerweise der Schopfer selbst geleugnet und
damit am Ende auch der Mensch als géttliche Schopfung, als Ebenbild Gottes im Eigentlichen seines Seins
entwdirdigt. Im Kampf um die Familie geht es um den Menschen selbst. Und es wird sichtbar, da® dort, wo Gott
geleugnet wird, auch die Wiirde des Menschen sich auflést. Wer Gott verteidigt, verteidigt den Menschen.

Damit méchte ich zum zweiten groRen Thema kommen, das sich von Assisi bis zur Synode (iber die
Neuevangelisierung durch das vergangene Jahr hindurchzieht — zur Frage Uber Dialog und Verkindigung.
Sprechen wir zunachst vom Dialog. Ich sehe fiir die Kirche in unserer Zeit vor allem drei Dialogfelder, in denen
sie im Ringen um den Menschen und sein Menschsein prasent sein muf3: den Dialog mit den Staaten; den
Dialog mit der Gesellschaft, und darin enthalten der Dialog mit den Kulturen und mit der Wissenschaft sowie
schlieRlich den Dialog mit den Religionen. In allen diesen Dialogen spricht die Kirche von dem Licht her, das ihr
der Glaube schenkt. Sie verkorpert aber zugleich das Gedachtnis der Menschheit, das von den Anfangen her
Uber die Zeiten hin Gedachtnis der Erfahrungen und der Erleidnisse der Menschheit ist, in denen sie das
Menschsein gelernt, seine Grenzen und seine GrolRe, seine Moglichkeiten und seine Begrenzungen erfahren
hat. Die Kultur des Humanen, fir die sie einsteht, ist aus der Begegnung zwischen Gottes Offenbarung und
menschlicher Existenz gewachsen. Die Kirche vertritt das Gedachtnis des Menschseins gegenliber einer
Zivilisation des Vergessens, die nur noch sich selbst und ihre eigenen Mal3stabe kennt. Aber wie ein Mensch
ohne Gedachtnis seine ldentitat verloren hat, so verlore auch eine Menschheit ohne Gedachtnis ihre Identitat.
Was der Kirche in der Begegnung von Offenbarung und menschlicher Erfahrung gezeigt wurde, reicht zwar iber
den Bereich der eigenen Vernunft hinaus, ist aber nicht eine Sonderwelt, die den Nichtglaubenden nichts
anginge. Im Mitdenken und Mitverstehen des Menschen weitet es den Horizont der Vernunft und geht so auch
diejenigen an, die den Glauben der Kirche nicht teilen kénnen. Im Dialog mit dem Staat und mit der Gesellschaft
halt die Kirche fir die einzelnen Fragen gewil} keine fertigen L6sungen bereit. Sie wird mit den anderen
gesellschaftlichen Kraften um die Antworten ringen, die am meisten dem rechten Mall des Menschseins
entsprechen. Was sie als konstitutive und nicht verhandelbare Grundwerte des Menschseins erkannt hat, daflr
muf sie mit aller Klarheit eintreten. Sie muf} alles tun, um Uberzeugung zu schaffen, die dann zu politischem
Handeln werden kann.

In der heutigen Situation der Menschheit ist der Dialog der Religionen eine notwendige Bedingung fiir den



15

Frieden in der Welt und darum eine Pflicht fiir die Christen wie fir die anderen Religionsgemeinschaften. Dieser
Dialog der Religionen hat verschiedene Dimensionen. Er wird zuallererst einfach ein Dialog des Lebens, ein
Dialog des Miteinander sein. Dabei wird man nicht von den groRen Themen des Glaubens sprechen — ob Gott
trinitarisch ist oder wie Inspiration der Heiligen Schriften zu verstehen sei usw. Es geht um die konkreten
Probleme des Miteinander und um die gemeinsame Verantwortung fir die Gesellschaft, fir den Staat, fur die
Menschheit. Dabei muf® man lernen, den anderen in seinem Anderssein und Andersdenken anzunehmen. Daflir
ist es nétig, die gemeinsame Verantwortung fiir Gerechtigkeit und Frieden zum Maf3stab des Gesprachs zu
machen. Ein Dialog, in dem es um Friede und Gerechtigkeit geht, wird von selbst (iber das blo3 Pragmatische
hinaus zu einem ethischen Ringen um die Wahrheit und um das Menschsein; ein Dialog um die Werte, die allem
vorangehen. So wird der zunéachst rein praktische Dialog doch auch zu einem Ringen um das rechte
Menschsein. Auch wenn die Grundentscheide als solche nicht zur Debatte stehen, wird das Mihen um eine
konkrete Frage zu einem Prozef3, in dem durch das Horen auf den anderen beide Seiten Reinigung und
Bereicherung empfangen kénnen. So kann dieses Mihen auch gemeinsame Schritte auf die eine Wahrheit hin
bedeuten, ohne dal die Grundentscheide gedndert werden. Wenn beide Seiten von einer Hermeneutik der
Gerechtigkeit und des Friedens ausgehen, so wird die Grunddifferenz nicht verschwinden, aber es wachst doch
auch eine tiefere Nahe zueinander.

Fur das Wesen des interreligidsen Dialogs werden heute im allgemeinen zwei Regeln als grundlegend
angesehen:

1. Der Dialog zielt nicht auf Bekehrung, sondern auf Verstehen. Dadurch unterscheidet er sich von der
Evangelisierung, von der Mission.

2. Demgemal verbleiben bei diesem Dialog beide Seiten bewult in ihrer Identitat, die sie im Dialog fur sich und
fir den anderen nicht in Frage stellen.

Diese Regeln sind richtig, aber ich finde sie doch in dieser Form zu vordergriindig formuliert. Ja, der Dialog zielt
nicht auf Bekehrung, sondern auf gegenseitiges besseres Verstehen — das ist richtig. Aber die Suche nach
Erkennen und Verstehen will doch immer auch Annaherung an die Wahrheit sein. Beide Seiten sind so im
stiickweisen Zugehen auf Wahrheit auf dem Weg nach vorn und zu gréRerer Gemeinsamkeit, die von der
Einheit der Wahrheit gestiftet wird. Was das Festhalten an der eigenen Identitat betrifft: Es ware zu wenig, wenn
der Christ mit seinem Identitatsentscheid sozusagen vom Willen her den Weg zur Wahrheit abbrechen wirde.
Dann wird sein Christsein etwas Willkirliches, blof3 Positives. Er rechnet dann offenbar gar nicht damit, dal® man
es in der Religion mit Wahrheit zu tun bekommt. Demgegentiber wiirde ich sagen, der Christ habe das grof3e
Grundvertrauen, ja, die grof3e GrundgewilRheit, daf} er ruhig ins offene Meer der Wahrheit hinausfahren kdnne,
ohne um seine Identitat als Christ fiirchten zu missen. Gewif3, wir haben die Wahrheit nicht, aber sie hat uns:
Christus, der die Wahrheit ist, hat uns bei der Hand genommen, und wir wissen auf dem Weg unseres Ringens
um Erkenntnis, dal3 seine Hand uns festhéalt. Das innere Gehaltensein des Menschen von der Hand Christi
macht uns frei und zugleich sicher. Frei — wenn wir von ihm gehalten sind, kdnnen wir offen und angstlos in
jeden Dialog eintreten. Sicher sind wir, weil er uns nicht loslalt, wenn wir nicht selbst uns von ihm Iésen. Mit ihm
eins stehen wir im Licht der Wahrheit.

Am Schlul} soll wenigstens noch ein kurzes Wort Giber die Verkiindigung, die Evangelisierung stehen, iber die ja
das Postsynodale Dokument im Anschluf3 an die Vorschlage der Vater ausfuhrlich sprechen wird. Ich finde, dafl
die wesentlichen Elemente des Vorgangs der Evangelisierung sehr sprechend in der Erzahlung des heiligen
Johannes von der Berufung zweier Tauferjlinger erscheinen, die zu Jiingern Jesu Christi werden (Joh 1, 35 -
39). Da ist zunachst der einfache Akt der Verkiindigung. Johannes der Taufer zeigt auf Jesus hin und sagt:
~oeht, das Lamm Gottes!" Der Evangelist erzahlt wenig spater ein dhnliches Geschehen. Diesmal ist es
Andreas, der zu seinem Bruder Simon sagt: ,Wir haben den Messias gefunden" (1, 41). Das erste und
grundlegende Element ist die schlichte Verkiindigung, das Kerygma, das seine Kraft aus der inneren
Uberzeugung des Verkiindigers schépft. In der Erzéhlung von den zwei Jiingern folgt dann das Héren und das
hinter Jesus Hergehen, das noch nicht Nachfolge, sondern eher eine heilige Neugier, eine Suchbewegung ist.
Beide sind ja Menschen, die Suchende sind, Menschen, die tiber den Alltag hinaus in der Erwartung Gottes
leben —in der Erwartung, dal er da ist und daf} er sich zeigen wird. Von der Verkiindigung angerihrt, wird ihr
Suchen konkret. Sie wollen den naher kennenlernen, den der Taufer als Lamm Gottes bezeichnet hatte. Der



16

dritte Akt kommt dadurch in Gang, dal} Jesus sich umwendet, sich ihnen zukehrt und sie fragt: ,Was sucht ihr?"
Die Antwort der beiden ist wiederum eine Frage, die die Offenheit ihres Wartens anzeigt, die Bereitschaft zu
neuen Schritten. Sie fragen: ,Rabbi, wo wohnst du?" Jesu Antwort: ,Kommt und seht!" ist eine Aufforderung
mitzugehen und im Mitgehen mit ihm sehend zu werden.

Das Wort der Verkiindigung wird da wirksam, wo im Menschen die hérende Bereitschaft fiir die Nahe Gottes da
ist; wo der Mensch innerlich auf der Suche und so unterwegs zum Herrn hin ist. Dann trifft ihn die Zuwendung
Jesu ins Herz hinein, und dann wird die Begegnung mit der Verkiindigung zur heiligen Neugier, Jesus naher
kennenzulernen. Dieses Mitgehen fiihrt dorthin, wo Jesus wohnt, in die Gemeinschaft der Kirche, die sein Leib
ist. Es bedeutet Eintreten in die Weggemeinschaft der Katechumenen, die zugleich Lern- und
Lebensgemeinschatft ist, in der wir im Mitgehen Sehende werden.

~-Kommt und seht!" Dieses Wort, das Jesus zu den beiden suchenden Jiingern sagt, sagt er auch zu den
suchenden Menschen von heute. Am Ende des Jahres wollen wir den Herrn darum bitten, dal} die Kirche trotz
all ihrer Armseligkeiten immer mehr als seine Wohnstatt erkennbar wird. Wir bitten ihn, daf er auch uns im
Hingehen zu seinem Haus immer mehr sehend macht; da® wir immer besser, immer Uiberzeugender sagen
kénnen: Wir haben den gefunden, auf den alle Welt wartet, Jesus Christus, wahrer Sohn Gottes und wahrer
Mensch. In diesem Sinn wiinsche ich lhnen allen von Herzen gesegnete Weihnachten und ein gliickliches
Neues Jahr. Danke.

[01714-05.01] [Originalsprache: Italienisch]

® TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Sefnores Cardenales,

Venerados hermanos en el episcopado y en el presbiterado,

Queridos hermanos y hermanas

Con gran alegria me encuentro hoy con vosotros, queridos miembros del Colegio de Cardenales,
representantes de la Curia Romana y de la Gobernacién, en este momento tradicional antes de la Santa
Navidad. Os saludo cordialmente a todos, comenzando por el cardenal Angelo Sodano, al que agradezco las
amables palabras y la efusiva felicitacion que me ha dirigido también en vuestro nombre. El Cardenal Decano
nos ha recordado una expresion que se repite a menudo estos dias en la liturgia latina: Prope est iam Dominus,
venite adoremus. El Sefor esta cerca, venid, adorémosle. También nosotros, como una sola familia, nos
preparamos para adorar en la gruta de Belén a ese Nifio, que es Dios mismo que se ha acercado hasta el punto
de hacerse hombre como nosotros. Correspondo con gusto a las felicitaciones y doy las gracias a todos,
incluidos los Representantes Pontificios repartidos por todo el mundo, por la generosa colaboracién que cada
uno de vosotros presta a mi Ministerio.

Estamos terminando un afo que, una vez mas, se ha caracterizado en la Iglesia y en el mundo por muchas
situaciones dificiles, de grandes cuestiones y desafios, pero también de signos de esperanza. Menciono sélo
algunos puntos destacados en la vida de la Iglesia y de mi ministerio petrino. Ante todo, como ha mencionado el
Cardenal Decano, han tenido lugar los viajes a México y Cuba. Han sido encuentros inolvidables, con la fuerza
de la fe, profundamente arraigada en los corazones de los hombres, y con la alegria por la vida que surge de la
fe. Recuerdo que, tras llegar a México, se agolpaban al borde del largo trecho que se debia recorrer
interminables filas de personas, que saludaban agitando pafiuelos y banderas. Recuerdo como, durante el
trayecto hacia Guanajuato, la pintoresca capital del homonimo Estado, habia jévenes a los lados de la
carretera, devotamente arrodillados para recibir la bendicion del Sucesor de Pedro. Recuerdo cémo la gran
liturgia en las cercanias de la estatua de Cristo Rey se convirtié en un acto que hacia presente la realeza de
Cristo, su paz, su justicia, su verdad. Todo esto en el contexto de los problemas de un pais que sufre multiples
formas de violencia y las dificultades de dependencias econémicas. Ciertamente, estos problemas no se
pueden resolver simplemente mediante la religiosidad, pero menos aun se solucionaran sin esa purificacion
interior del corazon que proviene de la fuerza de la fe, del encuentro con Jesucristo. Y después vino la



17

experiencia de Cuba. También aqui hubo grandes liturgias, en cuyos cantos, oraciones y silencios se podia
percibir la presencia de Aquel, al que durante mucho tiempo se habia querido negar cabida en el Pais. La
busqueda en este Pais de un justo planteamiento de la relacion entre vinculaciones vy libertad, ciertamente no
puede tener éxito sin una referencia a esos criterios de fondo que se han manifestado a la humanidad en el
encuentro con el Dios de Jesucristo.

Otras etapas del afio que se acerca a su fin, y que quisiera mencionar, son la gran Fiesta de la Familia en
Milan, asi como la visita al Libano, con la entrega de la Exhortacion Apostdlica postsinodal, que ahora debera
constituir en la vida de la Iglesia y de la sociedad en Medio Oriente una orientacion sobre los dificiles caminos
de la unidad y de la paz. El ultimo acontecimiento importante de este afo, ya en su ocaso, ha sido el Sinodo
sobre la Nueva Evangelizacion, que ha marcado al mismo tiempo el comienzo del Afio de la Fe, con el cual
conmemoramos la inauguracion del Concilio Vaticano Il, hace cincuenta afios, para comprenderlo y asimilarlo
de nuevo en esta situacion que ha cambiado.

Entre todas estas ocasiones, se han tocado temas fundamentales de nuestro momento histérico: la familia
(Milan), el servicio a la paz en el mundo y el dialogo interreligioso (Libano), asi como el anuncio del mensaje de
Jesucristo en nuestro tiempo a quienes aun no lo han encontrado, y a tantos que lo conocen sélo desde fuera 'y
precisamente por eso, no lo re-conocen. De entre estas grandes tematicas, quisiera reflexionar un poco mas en
detalle especialmente sobre el tema de la familia y sobre la naturaleza del dialogo, afiadiendo después también
una breve observacion sobre el tema de la Nueva Evangelizacion.

La gran alegria con la que se han reunido en Milan familias de todo el mundo ha puesto de manifiesto que, a
pesar de las impresiones contrarias, la familia es fuerte y viva también hoy. Sin embargo, es innegable la crisis
que la amenaza en sus fundamentos, especialmente en el mundo occidental. Me ha llamado la atencion que en
el Sinodo se haya subrayado repetidamente la importancia de la familia para la transmisién de la fe como lugar
auténtico en el que se transmiten las formas fundamentales del ser persona humana. Se aprenden viviéndolas y
también sufriéndolas juntos. Asi se ha hecho patente que en el tema de la familia no se trata Unicamente de una
determinada forma social, sino de la cuestion del hombre mismo; de la cuestion sobre qué es el hombre y sobre
lo que es preciso hacer para ser hombres del modo justo. Los desafios en este contexto son complejos.
Tenemos en primer lugar la cuestion sobre la capacidad del hombre de comprometerse, o bien de su carencia
de compromisos. ¢ Puede el hombre comprometerse para toda la vida? jCorresponde esto a su naturaleza?
¢Acaso no contrasta con su libertad y las dimensiones de su autorrealizacién? El hombre, ¢ llega a ser si mismo
permaneciendo autdbnomo y entrando en contacto con el otro solamente a través de relaciones que puede
interrumpir en cualquier momento? Un vinculo para toda la vida ¢ esta en conflicto con la libertad? El
compromiso, ;merece también que se sufra por él? El rechazo de la vinculacidon humana, que se difunde cada
vez mas a causa de una errénea comprension de la libertad y la autorrealizacion, y también por eludir el
soportar pacientemente el sufrimiento, significa que el hombre permanece encerrado en si mismo y, en ultima
instancia, conserva el propio «yo» para si mismo, no lo supera verdaderamente. Pero el hombre sélo logra ser
€l mismo en la entrega de si mismo, y s6lo abriéndose al otro, a los otros, a los hijos, a la familia; sélo
dejandose plasmar en el sufrimiento, descubre la amplitud de ser persona humana. Con el rechazo de estos
lazos desaparecen también las figuras fundamentales de la existencia humana: el padre, la madre, el hijo;
decaen dimensiones esenciales de la experiencia de ser persona humana.

El gran rabino de Francia, Gilles Bernheim, en un tratado cuidadosamente documentado y profundamente
conmovedor, ha mostrado que el atentado, al que hoy estamos expuestos, a la auténtica forma de la familia,
compuesta por padre, madre e hijo, tiene una dimension aun mas profunda. Si hasta ahora habiamos visto
como causa de la crisis de la familia un malentendido de la esencia de la libertad humana, ahora se ve claro
que aqui esta en juego la vision del ser mismo, de lo que significa realmente ser hombres. Cita una afirmacién
que se ha hecho famosa de Simone de Beauvoir: «Mujer no se nace, se hace» ("On ne nait pas femme, on le
devient"). En estas palabras se expresa la base de lo que hoy se presenta bajo el lema «gender» como una
nueva filosofia de la sexualidad. Segun esta filosofia, el sexo ya no es un dato originario de la naturaleza, que el
hombre debe aceptar y llenar personalmente de sentido, sino un papel social del que se decide
autonomamente, mientras que hasta ahora era la sociedad la que decidia. La falacia profunda de esta teoria 'y
de la revolucion antropoldgica que subyace en ella es evidente. El hombre niega tener una naturaleza
preconstituida por su corporeidad, que caracteriza al ser humano. Niega la propia naturaleza y decide que ésta



18

no se le ha dado como hecho prestablecido, sino que es él mismo quien se la debe crear. Segun el relato
biblico de la creacién, el haber sido creada por Dios como varén y mujer pertenece a la esencia de la criatura
humana. Esta dualidad es esencial para el ser humano, tal como Dios la ha dado. Precisamente esta dualidad
como dato originario es lo que se impugna. Ya no es valido lo que leemos en el relato de la creacién: «Hombre
y muijer los cred» (Gn 1,27). No, lo que vale ahora es que no ha sido El quien los creé varén o muijer, sino que
hasta ahora ha sido la sociedad la que lo ha determinado, y ahora somos nosotros mismos quienes hemos de
decidir sobre esto. Hombre y mujer como realidad de la creacion, como naturaleza de la persona humana, ya no
existen. El hombre niega su propia naturaleza. Ahora él es so6lo espiritu y voluntad. La manipulacién de la
naturaleza, que hoy deploramos por lo que se refiere al medio ambiente, se convierte aqui en la opcién de
fondo del hombre respecto a si mismo. En la actualidad, existe solo el hombre en abstracto, que después elije
para si mismo, autbnomamente, una u otra cosa como naturaleza suya. Se niega a hombres y mujeres su
exigencia creacional de ser formas de la persona humana que se integran mutuamente. Ahora bien, si no existe
la dualidad de hombre y mujer como dato de la creacién, entonces tampoco existe la familia como realidad
prestablecida por la creacion. Pero, en este caso, también la prole ha perdido el puesto que hasta ahora le
correspondia y la particular dignidad que le es propia. Bernheim muestra como ésta, de sujeto juridico de por si,
se convierte ahora necesariamente en objeto, al cual se tiene derecho y que, como objeto de un derecho, se
puede adquirir. Alli donde la libertad de hacer se convierte en libertad de hacerse por uno mismo, se llega
necesariamente a negar al Creador mismo y, con ello, también el hombre como criatura de Dios, como imagen
de Dios, queda finalmente degradado en la esencia de su ser. En la lucha por la familia esta en juego el hombre
mismo. Y se hace evidente que, cuando se niega a Dios, se disuelve también la dignidad del hombre. Quien
defiende a Dios, defiende al hombre.

Con esto quisiera llegar al segundo gran tema que, desde Asis hasta el Sinodo sobre la Nueva Evangelizacion,
ha impregnado todo el afio que termina, es decir, la cuestion del dialogo y del anuncio. Hablemos primero del
dialogo. Veo sobre todo tres campos de dialogo para la Iglesia en nuestro tiempo, en los cuales ella debe estar
presente en la lucha por el hombre y por lo que significa ser persona humana: el dialogo con los Estados, el
didlogo con la sociedad - incluyendo en él el didlogo con las culturas y la ciencia - y el dialogo con las
religiones. En todos estos dialogos, la Iglesia habla desde la luz que le ofrece la fe. Pero encarna al mismo
tiempo la memoria de la humanidad, que desde los comienzos y en el transcurso de los tiempos es memoria de
las experiencias y sufrimientos de la humanidad, en los que la Iglesia ha aprendido lo que significa ser hombres,
experimentando su limite y su grandeza, sus posibilidades y limitaciones. La cultura de lo humano, de la que
ella se hace valedora, ha nacido y se ha desarrollado a partir del encuentro entre la revelacion de Dios y la
existencia humana. La lglesia representa la memoria de ser hombres ante una cultura del olvido, que ya solo
conoce a si misma y su propio criterio de medida. Pero, asi como una persona sin memoria ha perdido su
propia identidad, también una humanidad sin memoria perderia su identidad. Lo que se ha manifestado a la
Iglesia en el encuentro entre la revelacion y la experiencia humana va ciertamente mas alla del ambito de la
razon, pero no constituye un mundo especial, que no tendria interés alguno para el no creyente. Si el hombre
reflexiona sobre ello y se adentra en su comprension, se amplia el horizonte de la razén, y esto concierne
también a quienes no alcanzan a compartir la fe en la Iglesia. En el didlogo con el Estado y la sociedad, la
Iglesia no tiene ciertamente soluciones ya hechas para cada uno de los problemas. Se esforzara junto con otras
fuerzas sociales para las respuestas que se adapten mejor a la medida correcta del ser humano. Lo que ella ha
reconocido como valores fundamentales, constitutivos y no negociables de la existencia humana, lo debe
defender con la maxima claridad. Ha de hacer todo lo posible para crear una conviccidon que se pueda concretar
después en accion politica.

En la situacion actual de la humanidad, el dialogo de las religiones es una condicion necesaria para la paz en el
mundo y, por tanto, es un deber para los cristianos, y también para las otras comunidades religiosas. Este
dialogo de las religiones tiene diversas dimensiones. Sera en primer lugar un simple dialogo de la vida, un
dialogo sobre el compartir practico. En él no se hablara de los grandes temas de la fe: si Dios es trinitario, o
cémo ha de entenderse la inspiracion de las Sagradas Escrituras, etc. Se trata de los problemas concretos de la
convivencia y de la responsabilidad comun respecto a la sociedad, al Estado, a la humanidad. En esto hay que
aprender a aceptar al otro en su diferente modo de ser y pensar. Para ello, es necesario establecer como
criterio de fondo del coloquio la responsabilidad comun ante la justicia y la paz. Un dialogo en el que se trata
sobre la paz y la justicia se convierte por si mismo, mas alla de lo meramente pragmatico, en un debate ético
sobre la verdad y el ser humano; un dialogo acerca de las valoraciones que son el presupuesto del todo. De



19

este modo, un dialogo meramente practico en un primer momento se convierte también en una busqueda del
modo justo de ser persona humana. Aun cuando las opciones de fondo en cuanto tales no se ponen en
discusion, los esfuerzos sobre una cuestidon concreta llegan a desencadenar un proceso en el que, mediante la
escucha del otro, ambas partes pueden encontrar purificacion y enriquecimiento. Asi, estos esfuerzos pueden
significar también pasos comunes hacia la unica verdad, sin cambiar las opciones de fondo. Si ambas partes
estan impulsadas por una hermenéutica de la justicia y de la paz, no desaparecera la diferencia de fondo, pero
crecera también una cercania mas profunda entre ellas.

Hay dos reglas para la esencia del dialogo interreligioso que, por lo general, hoy se consideran fundamentales:

1. El dialogo no se dirige a la conversion, sino mas bien a la comprension. En esto se distingue de la
evangelizacion, de la mision.

2. En conformidad con esto, en este dialogo, ambas partes permanecen conscientemente en su propia
identidad, que no ponen en cuestion en el dialogo, ni para ellas, ni para los otros.

Estas reglas son justas. No obstante, pienso que estén formuladas demasiado superficialmente de esta
manera. Si, el dialogo no tiene como objetivo la conversidn, sino una mejor comprension reciproca. Esto es
correcto. Pero tratar de conocer y comprender implica siempre un deseo de acercarse también a la verdad. De
este modo, ambas partes, acercandose paso a paso a la verdad, avanzan y estan en camino hacia modos de
compartir mas amplios, que se fundan en la unidad de la verdad. Por lo que se refiere al permanecer fieles a la
propia identidad, seria demasiado poco que el cristiano, al decidir mantener su identidad, interrumpiese por su
propia cuenta, por decirlo asi, el camino hacia la verdad. Si asi fuera, su ser cristiano seria algo arbitrario, una
opcioén simplemente factica. De esta manera, pondria de manifiesto que él no tiene en cuenta que en la religion
se esta tratando con la verdad. Respecto a esto, diria que el cristiano tiene una gran confianza fundamental,
mas aun, la gran certeza de fondo de que puede adentrarse tranquilamente en la inmensidad de la verdad sin
ningun temor por su identidad de cristiano. Ciertamente, no somos nosotros quienes poseemos la verdad, es
ella la que nos posee a nosotros: Cristo, que es la Verdad, nos ha tomado de la mano, y sabemos que nos tiene
firmemente de su mano en el camino de nuestra busqueda apasionada del conocimiento. El estar interiormente
sostenidos por la mano de Cristo nos hace libres y, al mismo tiempo, seguros. Libres, porque, si estamos
sostenidos por El, podemos entrar en cualquier didlogo abiertamente y sin miedo. Seguros, porque El no nos
abandona, a no ser que nosotros mismos nos separemos de El. Unidos a El, estamos en la luz de la verdad.

Para concluir es preciso hacer una breve anotacion sobre el anuncio, sobre la evangelizacion, de la que,
siguiendo las propuestas de los padres sinodales, hablara efectivamente con amplitud el documento
postsinodal. Veo que los elementos esenciales del proceso de evangelizacién aparecen muy elocuentemente
en el relato de san Juan sobre la llamada de los dos discipulos del Bautista, que se convierten en discipulos de
Cristo (cf. Jn 1,35-39). Encontramos en primer lugar el mero acto del anuncio. Juan el Bautista sefiala a Jesus y
dice: «Este es el Cordero de Dios». Poco mas adelante, el evangelista narra un hecho similar. Esta vez es
Andrés, que dice a su hermano Simén: «Hemos encontrado al Mesias» (1,41). El primero y fundamental
elemento es el simple anuncio, el kerigma, que toma su fuerza de la conviccion interior del que anuncia. En el
relato de los dos discipulos sigue después la escucha, el ir tras los pasos de Jesus, un seguirle que no es
todavia seguimiento, sino mas bien una santa curiosidad, un movimiento de busqueda. En efecto, ambos son
personas en blUsqueda, personas que, mas alla de lo cotidiano, viven en espera de Dios, en espera porque El
esta y, por tanto, se mostrara. Su busqueda, iluminada por el anuncio, se hace concreta. Quieren conocer mejor
a Aquél que el Bautista ha llamado Cordero de Dios. El tercer acto comienza cuando Jesus mira atras hacia
ellos y les pregunta: «;Qué buscais?». La respuesta de ambos es de nuevo una pregunta, que manifiesta la
apertura de su espera, la disponibilidad a dar nuevos pasos. Preguntan: «Maestro, ¢ donde vives?». La
respuesta de Jesus: «Venid y veréis», es una invitacion a acompanfarlo y, caminando con El, a llegar a ver.

La palabra del anuncio es eficaz alli donde en el hombre existe la disponibilidad décil para la cercania de Dios;
donde el hombre esta interiormente en busqueda y por ende en camino hacia el Sefor. Entonces, la atencion
de Jesus por él le llega al corazon y, después, el encuentro con el anuncio suscita la santa curiosidad de
conocer a JesUs mas de cerca. Este caminar con El conduce al lugar en el que habita Jesus, en la comunidad



20

de la Iglesia, que es su Cuerpo. Significa entrar en la comunién itinerante de los catecimenos, que es una
comunioén de profundizacion y, a la vez, de vida, en la que el caminar con Jesus nos convierte en personas que
ven.

«Venid y veréis». Esta palabra que Jesus dirige a los dos discipulos en busqueda, la dirige también a los
hombres de hoy que estan en busqueda. Al final de afio, pedimos al Sefior que la Iglesia, a pesar de sus
pobrezas, sea reconocida cada vez mas como su morada. Le rogamos para que, en el camino hacia su casa,
nos haga dia a dia mas capaces de ver, de modo que podamos decir mejor, mas y mas convincentemente:
Hemos encontrado a Aquél, al que todo el mundo espera, Jesucristo, verdadero Hijo de Dios y verdadero
hombre. Con este espiritu os deseo de corazédn a todos una Santa Navidad y un feliz Ailo Nuevo. Gracias.

[01714-04.02] [Texto original: ltaliano]

® TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Senhores Cardeais,

Venerados Irm&os no Episcopado e no Presbiterado,

Queridos irmaos e irmas!

Com grande alegria, me encontro hoje convosco, amados membros do Colégio Cardinalicio, representantes da
Curia Romana e do Governatorado, para este momento tradicional antes do Natal. A cada um de vos dirijo uma
cordial saudagao, comegando pelo Cardeal Angelo Sodano, a quem agradego as amaveis palavras e os
ardentes votos que me exprimiu em nome dele e vosso. O Cardeal Decano recordou-nos uma frase que se
repete muitas vezes na liturgia latina destes dias: «Prope este iam Dominus, venite, adoremus!— O Senhor esta
perto; vinde, adoremos!». Também nds, como uma unica familia, nos preparamos para adorar, na gruta de
Belém, aquele Menino que € Deus em pessoa e tdo proximo que Se fez homem como ndés. De bom grado
retribuo os votos formulados e agradecgo de coragao a todos, incluindo os Representantes Pontificios
espalhados pelo mundo, pela generosa e qualificada colaboragado que cada um presta ao meu ministério.

Encontramo-nos no fim de mais um ano, também este caracterizado — na Igreja e no mundo — por muitas
situagdes atribuladas, por grandes problemas e desafios, mas também por sinais de esperanga. Limito-me a
mencionar alguns momentos salientes no ambito da vida da Igreja e do meu ministério petrino. Tivemos — como
referiu o Cardeal Decano — em primeiro lugar as viagens realizadas ao México e a Cuba: encontros
inesqueciveis com a forga da fé, profundamente enraizada nos coragdes dos homens, e com a alegria pela vida
que brota da fé. Recordo que, depois da chegada ao México, na borda do longo trogo de estrada que tivemos
de percorrer, havia fileiras infindaveis de pessoas que saudavam, acenando com lengos e bandeiras. Recordo
que, durante o trajecto para Guanajuato — pitoresca capital do Estado do mesmo nome —, havia jovens
devotamente ajoelhados na margem da estrada para receber a béncao do Sucessor de Pedro; recordo como a
grande liturgia, nas proximidades da estatua de Cristo-Rei, constituiu um acto que tornou presente a realeza de
Cristo: a sua paz, a sua justi¢a, a sua verdade. E tudo isto, tendo como pano de fundo os problemas dum pais
que sofre devido a multiplas formas de violéncia e a dificuldades resultantes de dependéncias econdémicas.
Sem duvida, sao problemas que nao se podem resolver simplesmente com a religiosidade, mas sé-lo-ao ainda
menos sem aquela purificagao interior dos coragdes que provém da for¢a da fé, do encontro com Jesus Cristo.
Seguiu-se a experiéncia de Cuba; também |4 nas grandes liturgias, com seus canticos, oragdes e siléncios, se
tornou perceptivel a presenga d’Aquele a quem, por muito tempo, se quisera recusar um lugar no pais. A busca,
naquele pais, de uma justa configuragao da relagao entre vinculos e liberdade, seguramente, ndo podera ter
éxito sem uma referéncia aqueles critérios fundamentais que se manifestaram a humanidade no encontro com
o Deus de Jesus Cristo.

Como sucessivas etapas deste ano que se encaminha para o fim, gostava de mencionar a grande Festa da

Familia em Mildo, bem como a visita ao Libano com a entrega da Exortagao apostolica pos-sinodal que devera
agora constituir, na vida das Igrejas e da sociedade no Médio Oriente, uma orientagao nos dificeis caminhos da
unidade e da paz. O ultimo acontecimento importante deste ano, a chegar ao ocaso, foi o Sinodo sobre a Nova



21

Evangelizagao, que constituiu ao mesmo tempo um inicio comunitario do Ano da Fé, com que comemoramos a
abertura do Concilio Vaticano Il, cinquenta anos atras, para o compreender e assimilar novamente na actual
situacdo em mudanga.

Todas estas ocasides permitiram tocar temas fundamentais do momento presente da nossa historia: a familia
(Milao), o servico em prol da paz no mundo e o dialogo inter-religioso (Libano), bem como o anuncio da
mensagem de Jesus Cristo, no nosso tempo, aqueles que ainda ndo O encontraram e a muitos que s6 O
conhecem por fora e, por isso mesmo, ndo O reconhecem. De todas estas grandes tematicas, quero reflectir
um pouco mais detalhadamente sobre o tema da familia e sobre a natureza do dialogo, acrescentando ainda
uma breve consideracdo sobre o tema da Nova Evangelizagao.

A grande alegria, com que se encontraram em Mildo familias vindas de todo o mundo, mostrou que a familia,
nao obstante as multiplas impressdes em contrario, esta forte e viva também hoje; mas é incontestavel —
especialmente no mundo ocidental — a crise que a ameaca até nas suas proprias bases. Impressionou-me que
se tenha repetidamente sublinhado, no Sinodo, a importancia da familia para a transmissao da fé como lugar
auténtico onde se transmitem as formas fundamentais de ser pessoa humana. E vivendo-as e sofrendo-as,
juntos, que as mesmas se aprendem. Assim se tornou evidente que, na questao da familia, ndo esta em jogo
meramente uma determinada forma social, mas o proprio homem: esta em questdo o que € o homem e o que é
preciso fazer para ser justamente homem. Os desafios, neste contexto, sdo complexos. Ha, antes de mais
nada, a questado da capacidade que o homem tem de se vincular ou entdo da sua falta de vinculos. Pode o
homem vincular-se para toda a vida? Isto esta de acordo com a sua natureza? Ou nao estara porventura em
contraste com a sua liberdade e com a auto-realizacdo em toda a sua amplitude? Sera que o ser humano se
torna-se ele proprio, permanecendo auténomo e entrando em contacto com o outro apenas através de relagoes
que pode interromper a qualquer momento? Um vinculo por toda a vida esta em contraste com a liberdade?
Vale a pena também sofrer por um vinculo? A recusa do vinculo humano, que se vai generalizando cada vez
mais por causa duma nogao errada de liberdade e de auto-realizagéo e ainda devido a fuga da perspectiva
duma paciente suportagao do sofrimento, significa que o homem permanece fechado em si mesmo e, em ultima
analise, conserva o proprio «eu» para si mesmo, nao o supera verdadeiramente. Mas, s6 no dom de si € que 0
homem se alcanga a si mesmo, e s6 abrindo-se ao outro, aos outros, aos filhos, a familia, s6 deixando-se
plasmar pelo sofrimento € que ele descobre a grandeza de ser pessoa humana. Com a recusa de tal vinculo,
desaparecem também as figuras fundamentais da existéncia humana: o pai, a mae, o filho; caem dimensoes
essenciais da experiéncia de ser pessoa humana.

Num tratado cuidadosamente documentado e profundamente comovente, o rabino-chefe de Franga, Gilles
Bernheim, mostrou que o ataque a forma auténtica da familia (constituida por pai, mae e filho), ao qual nos
encontramos hoje expostos — um verdadeiro atentado —, atinge uma dimenséao ainda mais profunda. Se antes
tinhamos visto como causa da crise da familia um mal-entendido acerca da esséncia da liberdade humana,
agora torna-se claro que aqui esta em jogo a visao do proéprio ser, do que significa realmente ser homem. Ele
cita o célebre aforismo de Simone de Beauvoir: «Nao se nasce mulher; fazem-na mulher — On ne naTt pas
femme, on le devient». Nestas palavras, manifesta-se o fundamento daquilo que hoje, sob o vocabulo «gender -
géneroy, € apresentado como nova filosofia da sexualidade. De acordo com tal filosofia, 0 sexo ja ndo € um
dado originario da natureza que o homem deve aceitar e preencher pessoalmente de significado, mas uma
fungao social que cada qual decide autonomamente, enquanto até agora era a sociedade quem a decidia. Salta
aos olhos a profunda falsidade desta teoria e da revolugao antropoldgica que lhe esta subjacente. O homem
contesta o facto de possuir uma natureza pré-constituida pela sua corporeidade, que caracteriza o ser humano.
Nega a sua propria natureza, decidindo que esta nao Ilhe é dada como um facto pré-constituido, mas € ele
préprio quem a cria. De acordo com a narragao biblica da criacao, pertence a esséncia da criatura humana ter
sido criada por Deus como homem ou como mulher. Esta dualidade € essencial para o ser humano, como Deus
o fez. E precisamente esta dualidade como ponto de partida que é contestada. Deixou de ser valido aquilo que
se |é na narragao da criagcao: «Ele os criou homem e mulher» (Gn 1, 27). Isto deixou de ser valido, para valer
que néo foi Ele que os criou homem e mulher; mas teria sido a sociedade a determina-lo até agora, ao passo
que agora somos ndés mesmos a decidir sobre isto. Homem e mulher como realidade da criagdo, como natureza
da pessoa humana, ja nao existem. O homem contesta a sua propria natureza; agora, € so6 espirito e vontade. A
manipulagdo da natureza, que hoje deploramos relativamente ao meio ambiente, torna-se aqui a escolha basica
do homem a respeito de si mesmo. Agora existe apenas o homem em abstracto, que em seguida escolhe para



22

si, autonomamente, qualquer coisa como sua natureza. Homem e mulher sdo contestados como exigéncia,
ditada pela criagao, de haver formas da pessoa humana que se completam mutuamente. Se, porém, ndo ha a
dualidade de homem e mulher como um dado da criagao, entdo deixa de existir também a familia como
realidade pré-estabelecida pela criagdo. Mas, em tal caso, também a prole perdeu o lugar que até agora Ihe
competia, e a dignidade particular que lhe € prépria; Bernheim mostra como o filho, de sujeito juridico que era
com direito proprio, passe agora necessariamente a objecto, ao qual se tem direito e que, como objecto de um
direito, se pode adquirir. Onde a liberdade do fazer se torna liberdade de fazer-se por si mesmo, chega-se
necessariamente a negar o proprio Criador; e, consequentemente, o préoprio homem como criatura de Deus,
como imagem de Deus, € degradado na esséncia do seu ser. Na luta pela familia, esta em jogo o préprio
homem. E torna-se evidente que, onde Deus € negado, dissolve-se também a dignidade do homem. Quem
defende Deus, defende o homem.

Dito isto, gostava de chegar ao segundo grande tema que, desde Assis até ao Sinodo sobre a Nova
Evangelizagao, permeou todo o ano que chega ao fim: a questao do dialogo e do anuncio. Comecemos pelo
didlogo. No nosso tempo, para a Igreja, vejo principalmente trés campos de dialogo, onde ela deve estar
presente lutando pelo homem e pelo que significa ser pessoa humana: o dialogo com os Estados, o dialogo
com a sociedade — aqui esta incluido o dialogo com as culturas e com a ciéncia — e, finalmente, o dialogo com
as religides. Em todos estes dialogos, a Igreja fala a partir da luz que a fé lhe da. Ao mesmo tempo, porém, ela
encarna a memoria da humanidade que, desde os primérdios e através dos tempos, € memdéria das
experiéncias e dos sofrimentos da humanidade, onde a Igreja aprendeu o que significa ser homem,
experimentando o seu limite e grandeza, as suas possibilidades e limitagdes. A cultura do humano, de que ela
se faz garante, nasceu e desenvolveu-se a partir do encontro entre a revelagao de Deus e a existéncia humana.
A Igreja representa a memoria do que é ser homem defronte a uma civilizagdo do esquecimento que ja so6 se
conhece a si mesma e s6 reconhece o proprio critério de medigao. Mas, assim como uma pessoa sem memdria
perdeu a sua identidade, assim também uma humanidade sem memoria perderia a prépria identidade. Aquilo
que foi dado ver a Igreja, no encontro entre revelagao e experiéncia humana, ultrapassa sem duvida o mero
ambito da razdo, mas ndo constitui um mundo particular que seria desprovido de interesse para o ndo-crente.
Se o0 homem, com o proprio pensamento entra na reflexao e na compreensao daqueles conhecimentos, estes
alargam o horizonte da razao e isto diz respeito também aqueles que ndo conseguem partilhar a fé da Igreja.
No dialogo com o Estado e a sociedade, naturalmente a Igreja nao tem solugdes prontas para as diversas
questdes. Mas, unida as outras forgas sociais, lutara pelas respostas que melhor correspondam a justa medida
do ser humano. Aquilo que ela identificou como valores fundamentais, constitutivos e ndo negociaveis da
existéncia humana, deve defendé-lo com a maxima clareza. Deve fazer todo o possivel por criar uma convicgao
qgue possa depois traduzir-se em acgao politica.

Na situagao actual da humanidade, o dialogo das religides € uma condi¢gao necessaria para a paz no mundo,
constituindo por isso mesmo um dever para os cristdos bem como para as outras crengas religiosas. Este
didlogo das religides possui diversas dimensdes. Ha-de ser, antes de tudo, simplesmente um dialogo da vida,
um dialogo da acg¢ao compartilhada. Nele, ndo se falara dos grandes temas da fé — se Deus ¢ trinitario, ou como
se deve entender a inspiragao das Escrituras Sagradas, etc. —, mas trata-se dos problemas concretos da
convivéncia e da responsabilidade comum pela sociedade, pelo Estado, pela humanidade. Aqui é preciso
aprender a aceitar o outro na sua forma de ser e pensar de modo diverso. Para isso, & necessario fazer da
responsabilidade comum pela justica e a paz o critério basilar do dialogo. Um dialogo, onde se trate de paz e de
justica indo mais além do que € simplesmente pragmatico, torna-se por si mesmo uma luta ética sobre a
verdade e sobre o ser humano; um dialogo sobre os valores que sao pressupostos em tudo. Assim o dialogo,
ao principio meramente pratico, torna-se também uma luta pelo justo modo de ser pessoa humana. Embora as
escolhas basicas nao estejam enquanto tais em discussao, os esforgos a volta duma questao concreta tornam-
se um percurso no qual ambas as partes podem encontrar purificagdo e enriquecimento através da escuta do
outro. Assim estes esforgos podem ter o significado também de passos comuns rumo a Unica verdade, sem que
as escolhas basicas sejam alteradas. Se ambas as partes se movem a partir duma hermenéutica de justica e
de paz, a diferenga basica nao desaparecera, mas crescera uma proximidade mais profunda entre eles.

Hoje em geral, para a esséncia do dialogo inter-religioso, consideram fundamentais duas regras:

1#) O dialogo ndo tem como alvo a conversao, mas a compreensao. Nisto se distingue da evangelizagao, da



23

missao.

22) De acordo com isso, neste dialogo, ambas as partes permanecem deliberadamente na sua identidade
prépria, que, no didlogo, ndo pdem em questdao nem para si mesmo nem para os outros.

Estas regras s&o justas; mas penso que assim estejam formuladas demasiado superficialmente. Sim, o didlogo
nao visa a conversao, mas uma melhor compreensao reciproca: isto € correcto. Contudo a busca de
conhecimento e compreensao sempre pretende ser também uma aproximagao da verdade. Assim, ambas as
partes, aproximando-se passo a passo da verdade, avangam e caminham para uma maior partilha, que se
funda sobre a unidade da verdade. Quanto a permanecer fiéis a propria identidade, seria demasiado pouco se o
cristdo, com a sua decisao a favor da propria identidade, interrompesse por assim dizer por vontade prépria o
caminho para a verdade. Entdo o seu ser cristao tornar-se-ia algo de arbitrario, uma escolha simplesmente
factual. Nesse caso, evidentemente, ele nao teria em conta que a religido tem a ver com a verdade. A proposito
disto, eu diria que o cristdo possui a grande confianga, mais ainda, a certeza basilar de poder tranquilamente
fazer-se ao largo no vasto mar da verdade, sem dever temer pela sua identidade de cristdo. Sem duvida, nao
somos nés que possuimos a verdade, mas € ela que nos possui a nos: Cristo, que é a Verdade, tomou-nos pela
mao €, no caminho da nossa busca apaixonada de conhecimento, sabemos que a sua mao nos sustenta
firmemente. O facto de sermos interiormente sustentados pela mao de Cristo torna-nos simultaneamente livres
e seguros. Livres: se somos sustentados por Ele, podemos, abertamente e sem medo, entrar em qualquer
dialogo. Seguros, porque Ele ndo nos deixa, a ndo ser que sejamos nés mesmos a desligar-nos d’Ele. Unidos a
Ele, estamos na luz da verdade.

Por ultimo, impde-se ainda uma breve consideragao sobre 0 anuincio, sobre a evangelizagao, de que, na
sequéncia das propostas dos Padres Sinodais, falara efectiva e amplamente o documento pos-sinodal. Acho
que os elementos essenciais do processo de evangelizagao sao visiveis, de forma muito eloquente, na
narragcao de Sao Joao sobre a vocagao de dois discipulos do Baptista, que se tornam discipulos de Cristo (cf.
Jo 1, 35-39). Antes de tudo, ha o simples acto do anuncio. Joao Baptista indica Jesus e diz: «Eis o Cordeiro de
Deus!» Pouco depois o evangelista vai narrar um facto parecido; agora € André que diz a Simdo, seu irmao:
«Encontramos o Messias!» (1, 41). O primeiro elemento fundamental € o anuncio puro e simples, o kerigma,
cuja forga deriva da convicgao interior do arauto. Na narragao dos dois discipulos, temos depois a escuta, o
seguir os passos de Jesus; um seguir que nao é ainda verdadeiro seguimento, mas antes uma santa
curiosidade, um movimento de busca. Na realidade, ambos os discipulos sdo pessoas a procura; pessoas que,
para além do quotidiano, vivem na expectativa de Deus: na expectativa, porque Ele esta presente e, portanto,
manifestar-Se-a. E a busca, tocada pelo anuncio, torna-se concreta: querem conhecer melhor Aquele que o
Baptista designou como o Cordeiro de Deus. Depois vem o terceiro acto que tem inicio com o facto de Jesus Se
voltar para tras, Se voltar para eles e Ihes perguntar: «Que pretendeis?» A resposta dos dois € uma nova
pergunta que indica a abertura da sua expectativa, a disponibilidade para cumprir novos passos. Perguntam:
«Rabi, onde moras?» A resposta de Jesus — «vinde e vereis» — & um convite para O acompanharem e,
caminhando com Ele, tornarem-se videntes.

A palavra do anuncio torna-se eficaz quando existe no homem uma décil disponibilidade para se aproximar de
Deus, quando o homem anda interiormente a procura e, deste modo, esta a caminho rumo ao Senhor. Entéo,

vendo a solicitude de Jesus sente-se atingido no coragéo; depois o impacto com o anuncio suscita uma santa

curiosidade de conhecer Jesus mais de perto. Este ir com Ele leva ao lugar onde Jesus habita: a comunidade

da Igreja, que é o seu Corpo. Significa entrar na comunhao itinerante dos catecumenos, que € uma comunh&o
feita de aprofundamento €, ao mesmo tempo, de vida, onde o caminhar com Jesus nos faz tornar videntes.

«Vinde e vereis». Esta palavra dirigida aos dois discipulos a procura, Jesus dirige-a também as pessoas de
hoje que estdo em busca. No final do ano, queremos pedir ao Senhor para que a Igreja, ndo obstante as
proprias pobrezas, se torne cada vez mais reconhecivel como sua morada. Pedimos-Lhe para que, no caminho
rumo a sua casa, nos torne, também a nos, sempre mais videntes a fim de podermos afirmar sempre melhor e
de modo cada mais convincente: encontramos Aquele que todo o mundo espera, ou seja, Jesus Cristo,
verdadeiro Filho de Deus e verdadeiro homem. Neste espirito, desejo de coragao a todos vos um santo Natal e
um feliz Ano Novo. Obrigado!



24
[01714-06.02] [Texto original: Italiano]

* TRADUZIONE IN LINGUA POLACCA

Ksieza kardynatowie,
Czcigodni Bracia w biskupstwie i kaptanstwie,
Drodzy Bracia i Siostry!

Z wielkg radoscig spotykam sie dzis z wami, drodzy cztonkowie Kolegium Kardynalskiego, przedstawiciele Kurii
Rzymskiej oraz Gubernatoratu, na tym tradycyjnym, doniostym wydarzeniu, krotko przed swietami Bozego
Narodzenia. Kieruje do kazdego z was serdeczne pozdrawianie, poczawszy od kardynata Angelo Sodano,
ktéremu dziekuje za piekne stowa i gorgce zyczenia, ztozone mi takze w waszym imieniu. Kardynat Dziekan
przypomniat nam wyrazenie, ktore czesto powraca w tych dniach w liturgii tacinskiej: Prope est iam Dominus,
venite adoremus! Uwielbiajmy Pana, ktory jest juz blisko! Takze i my jako jedna rodzina jestesmy gotowi, aby
adorowac w betlejemskiej grocie to Dziecie, bedgce samym Bogiem, ktéry stat sie tak bliskim, ze stat sie
cztowiekiem takim, jak my. Chetnie odwzajemniam zyczenia i z serca dziekuje wszystkim, takze rozproszonym
po catym Swiecie papieskim przedstawicielom, za ich hojng i cenng wspotprace, jakg kazdy z was podejmuje na
rzecz mojej postugi.

Dobiega konca rok, ktéry po raz kolejny w Kosciele i na swiecie, nacechowany byt wieloma sytuacjami trudnymi,
poczawszy od wielkich kwestii i wyzwan, ale réwniez znakami nadziei. Wspomne tylko kilka waznych wydarzen
z zycia Kosciota i mojej postugi Piotrowej. Przede wszystkim — jak wspomniat Kardynat Dziekan — miaty miejsce
podréze do Meksyku i na Kube - spotkania niezapomniane, z mocg wiary, gteboko zakorzenionej w sercach
ludzi, a takze z radoscig zycia wyptywajgca z wiary. Pamietam, ze po przybyciu do Meksyku, na poboczu dtugiej
drogi, ktorg jechalismy, staly niekonczace sie rzesze ludzi pozdrawiajgcych, machajgcych chusteczkami i
flagami. Pamietam, ze podczas przejazdu do Guanajuato, malowniczej stolicy stanu o tej samej nazwie, mtodzi
ludzie poboznie kleczeli na skraju drogi, aby otrzymac btogostawienstwo Nastepcy Piotra. Pamigtam, jak wielka
liturgia w poblizu figury Chrystusa Krola stata sie aktem uobecniajgcym krolestwo Chrystusa — Jego pokdj, Jego
sprawiedliwos¢, Jego prawde. Wszystko to na tle problemow kraju, ktory cierpi z powodu réznych form
przemocy i trudnosci spowodowanych zaleznosciami ekonomicznymi. Sg to problemy, ktoérych rzecz jasna nie
mozna rozwigzac wytgcznie na drodze religijnej, ale tym trudniej je rozwigzac bez tego wewnetrznego
oczyszczenia serca, ktére pochodzi z mocy wiary, ze spotkania z Jezusem Chrystusem. A potem byto
doswiadczenie Kuby. Takze tam wielkie celebracje liturgiczne, w ktérych $piewach, modlitwach i milczeniu
mozna byto dostrzec obecnos¢ Tego, ktdremu w tym kraju przez diugi czas nie chciano przyznaé miejsca.
Poszukiwanie w tym kraju stusznego utozenia relacji miedzy obowigzkami a wolnoscig nie moze z pewnoscig sie
udac bez odniesienia do tych podstawowych kryteridw, jakie ukazaty sie ludzkosci w spotkaniu z Bogiem Jezusa
Chrystusa.

Jako dalsze etapy zblizajacego sie do konca roku chciatbym wspomnie¢ wielkie Swieto Rodziny w Mediolanie, a
takze wizyte w Libanie taczacy sie z przekazaniem posynodalnej adhortacji apostolskiej, ktéra powinna obecnie
stanowi¢ w zyciu Kosciotdéw i spoteczenstw Bliskiego Wschodu wskazanie dotyczgce trudnych droég jednosci i
pokoju. Ostatnim waznym wydarzeniem tego kohczgcego sie roku byt Synod o nowej ewangelizacji, bedacy
jednoczesnie wspdlng inauguracjg Roku Wiary, poprzez ktoéry upamietniamy rozpoczecie przed piecdziesieciu
laty Soboru Watykanskiego 11, aby go zrozumie¢ i przyswoi¢ na nowo w zmienionej sytuaciji.

Przy tych wszystkich okazjach dotkniete zostaty gtéwne kwestie naszych czaséw: rodzina (Mediolan), stuzba dla
pokoju i dialog miedzyreligijny (Liban), a takze gtoszenie oredzia Jezusa Chrystusa w naszych czasach tym,
ktérzy go jeszcze nie napotkali, a takze wielu ludziom, ktérzy Go znajg tylko zewnetrznie i wtasnie dlatego Go
nie rozpoznajg. Wsréd tych najwazniejszych kwestii chciatbym nieco bardziej szczegétowo zastanowic sie nade
wszystko nad kwestig rodziny oraz natury dialogu, aby nastepnie ponownie dodac¢ krétkg uwage na temat nowej
ewangelizacji.

Wielka radosc, z jakg spotkaty sie w Mediolanie rodziny z catego $wiata, ukazata, ze pomimo wszelkich wrazen



25

temu przeczacych, rodzina jest silna i zywa takze i dzis. Bezsporny jest jednak takze kryzys, ktéry, zwtaszcza w
Swiecie zachodnim, zagraza samym jej podstawom. Uderzyto mnie, ze podczas Synodu wielokrotnie
podkreslano znaczenie w przekazywaniu wiary rodziny jako autentycznego miejsca, w ktérym przekazywane sg
podstawowe formy bycia osobg ludzkg. Uczymy sie ich zyjac nimi, a takze wspolnie cierpigc. Tak wiec stato sie
jasne, ze w kwestii rodziny nie chodzi tylko o okreslong forme spoteczng, ale o0 samego cztowieka — o pytanie,
kim jest cztowiek i co nalezy czyni¢, aby by¢ cztowiekiem we wiasciwy sposob. Wyzwania w tym kontekscie sg
ztozone. Istnieje nade wszystko kwestia zdolnosci cztowieka do wigzania sie lub jego braku powigzan. Czy
cztowiek moze sie zwigza¢ na cate zycie? Czy odpowiada to jego naturze? Czy nie ktéci sie to z jego wolnoscig i
perspektywami jego samorealizacji? Czy cztowiek staje sie sobg pozostajgc niezaleznym i wchodzac w kontakt
z drugim jedynie poprzez relacje, ktére moze zerwaé w kazdej chwili? Czy wiez na cate zycie jest sprzeczna z
wolnoscig? Czy zwigzek jest warty, tego, aby z jego powodu cierpie¢? Odrzucenie ludzkich powigzan, coraz
powszechniejsze z powodu btednego pojmowania wolnosci i samorealizaciji, a takze z powodu ucieczki od
cierpliwego znoszenia cierpienia, oznacza, ze cztowiek pozostaje zamkniety w sobie samym, a ostatecznie
zachowuje swoje ,ja" dla siebie, prawdziwie go nie przezwycieza. Ale tylko w darze z samego siebie cziowiek
siebie zdobywa i tylko otwierajac sie na drugiego, na innych, na dzieci, na rodzine, tylko pozwalajac sie
ksztattowac¢ w cierpieniu, odkrywa petnie bycia osobg ludzka. Wraz z odrzuceniem tego powigzania zanikajg
réwniez postaci ludzkiej egzystencji: ojciec, matka, syn; upadajg istotne wymiary doswiadczenia bycia osobg
ludzka.

Wielki rabin Francji Gilles Bernheim, w swym starannie udokumentowanym i gteboko poruszajacym traktacie
wykazat, ze atak, na ktory jesteSmy dzi$ narazeni, na autentyczng postac rodziny, sktadajgca sie z ojca, matki i
dziecka, siega jeszcze gtebszego wymiaru. Jesli do tej pory przyczyne kryzysu rodziny dostrzegalismy w
niezrozumieniu istoty ludzkiej wolnosci, to obecnie staje sie jasne, ze stawkg jest wizja samego istnienia, tego,
co naprawde znaczy by¢ cztowiekiem. Cytuje on stwierdzenie, ktére zostato rozstawione przez Simone de
Beauvoir: ,Nikt nie rodzi sie kobieta, tylko sie nig staje" (,On ne nait pas femme, on la devient"). Te stowa daty
podwaliny tego, co dzisiaj pod hastem ,gender" jest przedstawiane jako nowa filozofia seksualnosci. Pte¢,
zgodnie z tg filozofig, nie jest juz pierwotnym faktem natury, ktéry cziowiek musi przyjgc i osobiscie wypetnic
sensem, ale rolg spoteczng, o ktdérej decyduje sie autonomicznie, podczas gdy dotychczas decydowato o tym
spoteczenstwo. Oczywisty jest gteboki btad tej teorii i podporzadkowanej jej rewolucji antropologicznej. Cztowiek
kwestionuje, ze ma uprzednio ukonstytuowang nature swojej cielesnosci, charakteryzujgca istote ludzka.
Zaprzecza swojej wiasnej naturze i postanawia, ze nie zostata ona jemu dana jako fakt uprzedni, ale to on sam
ma jg sobie stworzy¢. Wedtug biblijnego opisu stworzenia, do istoty cztowieka nalezy bycie stworzonym przez
Boga jako mezczyzna i jako kobieta. Ten dualizm jest istotny dla istoty ludzkiej, tak jak jg Bdg nam dat. Dochodzi
do zakwestionowania wtasnie tej dwoistosci, jako danej wyjsciowej. Nie jest juz wazne to, co czytamy w opisie
stworzenia: , Stworzyt mezczyzne i niewiaste" (Rdz 1, 27). Nie, teraz uwaza sie, ze to nie On stworzyt ich
mezczyzng i kobietg, ale ze dotychczas okreslato to spoteczenstwo, a teraz my sami o tym mamy decydowac.
Mezczyzna i kobieta jako rzeczywistosci stworzenia, jako natura osoby ludzkiej juz nie istniejg. Cztowiek
kwestionuje swojg nature. Jest on teraz jedynie duchem i wolg. Manipulowanie naturg, potepiane dzis w
odniesieniu do srodowiska, staje sie tutaj wyborem podstawowym cztowieka wobec samego siebie. Istnieje teraz
tylko cztowiek w sposdb abstrakcyjny, ktory nastepnie autonomicznie cos$ sobie wybiera jako swojg nature.
Dochodzi do zakwestionowania mezczyzny i kobiety w ich wynikajgcej ze stworzenia koniecznosci postaci
osoby ludzkiej, ktére nawzajem sie dopetniajg. Jezeli jednak nie istnieje dwoisto$¢ mezczyzny i kobiety jako
dana wynikajgca ze stworzenia, to nie ma juz takze rodziny, jako czegos okreslonego na poczatku przez
stworzenie. Ale w takim przypadku rowniez potomstwo utracito miejsce, jakie do tej pory jemu sie nalezato i
szczegolng, wtasciwg sobie godnos¢. Bernheim pokazuje, jak obecnie musi sie ono sta¢ w miejsce samoistnego
podmiotu prawnego, przedmiotem, do ktérego ma sie prawo i o ktéry, jako przedmiot, do ktérego ma sie prawo,
mozna sobie sprokurowac. Tam, gdzie wolnos¢ czynienia staje sie wolnoscig czynienia siebie samego,
nieuchronnie dochodzi sie do zanegowania samego Stwércy, a wraz z tym ostatecznie, dochodzi takze do
ponizenia cztowieka w samej istocie jego bytu, jako stworzonego przez Boga, jako obrazu Boga. W walce o
rodzine stawka jest sam cztowiek. | staje sie oczywiste, ze tam, gdzie dochodzi do zanegowania Boga,
zniszczeniu ulega takze godnosé cztowieka. Kto broni Boga, ten broni cztowieka.

Chciatbym w ten sposob przejs¢ do drugiego gtdwnego tematu, ktéry od spotkania w Asyzu, po Synod o nowe;j
ewangelizacji wypefnit caty zblizajacy sie do swego konca rok: jest to kwestia dialogu i przepowiadania.
Powiedzmy najpierw o dialogu. Dla Kosciota w naszych czasach widze przede wszystkim trzy obszary dialogu,



26

w ktérych musi by¢ on obecny w walce o cztowieka i o to, co znaczy by¢ cztowiekiem: dialog z panstwami,
dialog ze spoteczenstwem obywatelskim — wtgczajgc w to dialog z kulturami i naukg — i wreszcie dialog z innymi
religiami. W tych wszystkich dialogach Kosciét przemawia wychodzac z tego Swiatta, ktére daje mu wiara.
Uciele$nienia ona jednak rownoczesnie pamie¢ ludzkosci, ktéra od poczatku i przez wieki jest pamiecig
doswiadczen i cierpienia ludzkosci, w ktorych Kosciét nauczyt sie, co to znaczy by¢ cztowiekiem, doswiadczajac
jego ograniczenia i wielkosci, mozliwosci i ograniczen. Kultura ludzka, ktorej czyni sie on gwarantem, zrodzita
sie i rozwineta ze spotkania miedzy Bozym objawieniem a ludzkg egzystencjg. Koscidt stanowi pamie¢ bycia
cztowiekiem w obliczu kultury zapomnienia, ktéra zna juz tylko sama siebie i swoje kryteria miar. Lecz tak, jak
ktos kto nie ma pamieci utracit swojg tozsamos$é, tak samo ludzkos$¢ bez pamieci utracitaby swojg tozsamosc.
To, co w spotkaniu miedzy objawieniem a ludzkim doswiadczeniem zostato ukazane Kosciotowi, wykracza rzecz
jasna poza ramy rozumu, ale nie stanowi specyficznego Swiata, ktory bytby dla niewierzgcych zupetnie
nieciekawy. Jesli cztowiek swg myslg wkracza w refleksje i zrozumienie tej wiedzy, poszerzajg one perspektywe
rozumu, a dotyczy to rowniez tych, ktérzy nie podzielajg wiary Kosciota. W dialogu z panstwem i
spoteczenstwem, Koscidt z pewnoscig nie ma gotowych rozwigzan poszczegoélnych zagadnien. Wraz z innymi
sitami spotecznymi bedzie walczyt o odpowiedzi, ktére najlepiej odpowiadajg wiasciwej mierze istoty ludzkiej. To,
co okresla on jako wartosci podstawowe, konstytutywne, nienegocjowalne ludzkiego zycia musi broni¢ z wielkg
wyrazistoscig. Musi zrobi¢ wszystko, co mozliwe, aby stworzy¢ przekonanie, ktére moze sie pézniej przetozy¢
na dziatania polityczne.

W obecnej sytuacji ludzkosci dialog religii jest niezbednym warunkiem pokoju na Swiecie, a zatem jest
obowigzkiem chrzescijan, jak rowniez innych wspolnot religijnych. Ten dialog religii ma rozne wymiary. Bedzie
on przede wszystkim po prostu dialogiem zycia, dialogiem praktycznego dzielenia sie. Nie bedzie w nim mowy o
wielkich tematach wiary - czy Bog jest trynitarny lub jak nalezy rozumieé natchnienie Pisma Swietego, itp..
Chodzi o konkretne problemy wspétzycia i wspdlnej odpowiedzialnosci za spoteczenstwo, za panstwo, za
ludzkos¢. Trzeba sie w tym nauczy¢ akceptowania drugiego w jego byciu i mysleniu w odmienny sposob. W tym
celu konieczne jest uczynienie ze wspoélnej odpowiedzialnosci za sprawiedliwosc¢ i pokoj podstawowego
kryterium tej rozmowy. Dialog, w ktérym mowa jest o pokoju i sprawiedliwosci staje sie sam z siebie — poza tym,
co jest jedynie pragmatyczne — walkg etyczng odnosnie do prawdy i do istnienia ludzkiego; dialog odnosnie do
ocen, ktére wszystko za sobg pociggaja. W ten sposoéb dialog, pierwotnie czysto praktyczny, staje sie réwniez
walkg o wtasciwy sposob bycia osobg ludzka. Chociaz wybory fundamentalne jako takie nie sg przedmiotem
dyskusiji, to wysitki wokot jakiego$ konkretnego problemu staja sie procesem, w ktérym, za pomocg stuchania
drugiego, obydwie strony mogg odnalez¢ oczyszczanie i ubogacenie. W ten sposob wysitki te mogg takze
oznaczac wspolne kroki ku jedynej prawdzie, bez zmiany wyboréw fundamentalnych. Jesli obydwie strony
wychodzg z hermeneutyki sprawiedliwosci i pokoju, podstawowa rdznica nie zniknie, mimo to wzrastac¢ bedzie
miedzy nimi takze gtebsza bliskos¢.

Ogdlnie za dwie fundamentalne reguty istoty dialogu miedzyreligijnego uwaza sie dzisiaj:
1. Dialog nie dgzy do nawrocenia, ale do zrozumienia. R6zni sie w tym od ewangelizacji, od misji.

2. Zatem, w tym dialogu, obydwie strony swiadomie zachowujg swojg tozsamos¢, ktorej w dialogu nie
kwestionujg ani wzgledem siebie, ani tez wzgledem innych.

Zasady te sg stuszne. Sadze jednak, ze w tej postaci sg sformutowane zbyt powierzchownie. To prawda, dialog
nie ma na celu nawrdcenia, ale lepsze wzajemne zrozumienie: jest to prawidtowe. Jednakze dgzenie do
poznania i zrozumienia pragnie by¢ zawsze takze zblizeniem sie do prawdy. Tak wiec obydwie strony, zblizajac
sie krok po kroku do prawdy, postepujg naprzod i zmierzajg do coraz wiekszego wzajemnego zrozumienia, ktore
ma swojg podstawe w jednosci prawdy. Jesli chodzi o wierno$¢ swojej tozsamosci: bytoby zbyt mato, jesli by
chrzescijanin swojg decyzjg dotyczacag swej tozsamosci, by tak rzec przerwat, na podstawie swej woli, droge do
prawdy. Wéwczas jego bycie chrzescijaninem bytoby czyms$ arbitralnym, zwyczajnym wyborem faktycznym.
Wowczas rzecz jasna nie brat by on pod uwage, ze w religii mamy do czynienia z prawda. W zwigzku z tym
chciatbym powiedzie¢, ze chrzescijanin ma wielkg podstawowg ufnosc, wrecz wielkg zasadniczg pewno$g¢, ze
moze bezpiecznie wyptyng¢ na rozlegte morze prawdy, nie potrzebujgc obawiaé sie 0 swojg tozsamos¢ jako
chrzescijanina. Oczywiscie, to nie my posiadamy prawde, ale to ona nas posiada: Chrystus, ktory jest Prawda,
wzigt nas za reke, a na drodze naszego pasjonujgcego poszukiwania poznania wiemy, ze Jego reka trzyma nas



27

mocno. To, ze jesteSmy wewnetrznie wspierani rekg Chrystusa czyni nas wolnymi i jednoczesnie bezpiecznymi.
Wolnymi: jesli jestesmy przez Niego wspierani, mozemy wej$¢ w kazdy dialog otwarcie i bez strachu.
Bezpieczni, bo On nas nie opuszcza, o ile my sami sie od Niego nie odtgczymy. Z Nim zjednoczeni jestesSmy w
Swietle prawdy.

Na koncu, trzeba tez wspomnie¢ o przepowiadaniu, ewangelizacji, o ktérych bedzie obszernie méwit dokument
posynodalny w oparciu o propozycje Ojcdéw synodalnych. Uwazam, ze istotne elementy procesu ewangelizacji
pojawiajg sie w bardzo wymowny sposéb w relacji Sw. Jana o powotaniu dwdch uczniow Jana Chrzciciela,
ktorzy stajg sie uczniami Chrystusa (por. J 1, 35-39). Jest tutaj nade wszystko prosty akt gloszenia. Jan
Chrzciciel wskazuje na Jezusa i méwi: ,Oto Baranek Bozy!". Nieco p6zniej ewangelista opowiada podobne
wydarzenie. Tym razem to Andrzej, ktéry méwi do swego brata Szymona: ,Znalezlismy Mesjasza" (1, 41).
Pierwszym i podstawowym elementem jest proste gtoszenie, kerygmat, ktéry czerpie swa site z wewnetrznego
przekonania tego, ktéry gtosi. W opowiadaniu o dwoch uczniach nastepuje stuchanie, pojscie za Jezusem,
pojcie, ktore jeszcze nie jest nasladowaniem, ale raczej Swietym zaciekawieniem, dynamikg poszukiwania. Sa to
w istocie dwaj ludzie poszukujacy, ktdrzy poza codzienno$cia, zyjg w oczekiwaniu Boga, w oczekiwaniu
poniewaz On jest, a wiec sie ukaze. Ich poszukiwanie, poruszone gtoszeniem staje sie konkretne. Chcg lepiej
pozna¢ Tego, ktérego Jan Chrzciciel okreslit jako Baranek Bozy. Trzeci akt, rozpoczyna sie nastepnie od tego,
ze Jezus sie odwrdcit do nich i zapytat: ,Czego szukacie?". Odpowiedz dwdch jest ponownie pytaniem, kiore
wskazuje na otwartosc¢ ich oczekiwania, gotowos¢ uczynienia kolejnych krokéw. Pytajg: ,Nauczycielu, gdzie
mieszkasz?". Odpowiedz Jezusa : ,Chodzcie, a zobaczycie" jest zaproszeniem, aby Mu towarzyszyli i idgc z
Nim stali sie widzacymi.

Stowo przepowiadania staje sie skuteczne tam, gdzie istnieje w cztowieku postuszna gotowos¢ na bliskosé
Boga; tam, gdzie cztowiek wewnetrznie poszukuje i w ten sposob jest w drodze do Pana. Wowczas, zwrdcenie
na niego uwagi przez Jezusa dotyka jego serca, a nastepnie zderzenie z przepowiadaniem budzi w nim swiete
zaciekawienie, by poznac¢ blizej Jezusa. To pdjscie z nim prowadzi do miejsca, gdzie Jezus mieszka, do
wspolnoty Kosciota, ktory jest Jego Ciatem. Oznacza wejscie w pielgrzymujgcg komunie katechumenow, ktora
jest komunig pogitebienia a zarazem zycia, w ktérej podazanie z Jezusem sprawia, ze widzimy.

,Chodzcie, a zobaczycie" - Te stowa kierowane przez Jezusa do dwdch poszukujgcych ucznidw, kieruje takze
do wspotczesnych ludzi poszukujgcych. Pod koniec roku pragniemy sie modli¢ do Pana, aby Kosciét pomimo
swojego ubdstwa stawat sie coraz bardziej rozpoznawalny jako Jego mieszkanie. Modlimy sie do Niego, aby w
drodze do Jego domu, czynit takze nas coraz bardziej widzgcymi, zebysmy mogli mowic coraz lepiej i w coraz
bardziej przekonujacy sposob: Znalezlismy tego, na ktérego czeka caty swiat, Jezusa Chrystusa, prawdziwego
Syna Bozego i prawdziwego cziowieka. W tym duchu serdecznie zycze wam wszystkim dobrych swiat Bozego
Narodzenia i Szczesliwego Nowego Roku. Dziekuje.

[01714-09.02] [Testo originale: Italiano]

[BO746-XX.02]



