2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0704
Lunedi 03.12.2012

UDIENZA Al PARTECIPANTI ALL’ASSEMBLEA PLENARIA DEL PONTIFICIO CONSIGLIO
DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE

Alle ore 11.45 di questa mattina, nella Sala del Concistoro del Palazzo Apostolico Vaticano, il Santo Padre
Benedetto XVI riceve in Udienza i partecipanti alla XXVIlI Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio della
Giustizia e della Pace.

Riportiamo di seguito il discorso che il Papa rivolge ai presenti:

® DISCORSO DEL SANTO PADRE

Signori Cardinali,

venerati Fratelli nellEpiscopato e nel Sacerdozio,

cari fratelli e sorelle!

Sono lieto di accogliervi in occasione della vostra Assemblea Plenaria. Saluto il Cardinale Presidente, che
ringrazio per le cortesi parole rivoltemi, come pure Monsignor Segretario, gli Officiali del Dicastero e tutti voi,
Membri e Consultori, convenuti per questo importante momento di riflessione e di programmazione. La vostra
Assemblea si celebra nell’Anno della fede, dopo il Sinodo dedicato alla nuova evangelizzazione, nonché - come
e stato detto - nel cinquantesimo anniversario del Concilio Vaticano Il e — tra pochi mesi — dell’Enciclica Pacem
in terris del beato Papa Giovanni XXIII. Si tratta di un contesto che gia di per sé offre molteplici stimoli.

La Dottrina sociale, come ci ha insegnato il beato Papa Giovanni Paolo I, &€ parte integrante della missione
evangelizzatrice della Chiesa (cfr Enc. Centesimus annus, 54), e a maggior ragione essa va considerata
importante per la nuova evangelizzazione (cfr ibid., 5; Enc. Caritas in veritate, 15). Accogliendo Gesu Cristo e |l
suo Vangelo, oltre che nella vita personale, anche nei rapporti sociali, diventiamo portatori di una visione
dell'uomo, della sua dignita, della sua liberta e relazionalita, che & contrassegnata dalla trascendenza, in senso
sia orizzontale sia verticale. Dall’antropologia integrale, che deriva dalla Rivelazione e dall’esercizio della
ragione naturale, dipendono la fondazione e il significato dei diritti e dei doveri umani, come ci ha ricordato il
beato Giovanni XXIII proprio nella Pacem in terris (cfr n. 9). | diritti e i doveri, infatti, non hanno come unico ed



2

esclusivo fondamento la coscienza sociale dei popoli, ma dipendono primariamente dalla legge morale naturale,
inscritta da Dio nella coscienza di ogni persona, e quindi in ultima istanza dalla verita sull’'uomo e sulla societa.

Sebbene la difesa dei diritti abbia fatto grandi progressi nel nostro tempo, la cultura odierna, caratterizzata, tra
l'altro, da un individualismo utilitarista e un economicismo tecnocratico, tende a svalutare la persona. Questa
viene concepita come un essere «fluido», senza consistenza permanente. Nonostante sia immerso in una rete
infinita di relazioni e di comunicazioni, 'uomo di oggi paradossalmente appare spesso un essere isolato, perché
indifferente rispetto al rapporto costitutivo del suo essere, che € la radice di tutti gli altri rapporti, quello con Dio.
L’'uomo d’oggi & considerato in chiave prevalentemente biologica o come «capitale umano», «risorsa», parte di
un ingranaggio produttivo e finanziario che lo sovrasta. Se, da una parte, si continua a proclamare la dignita
della persona, dall’altra, nuove ideologie - come quella edonistica ed egoistica dei diritti sessuali e riproduttivi o
quella di un capitalismo finanziario sregolato che prevarica sulla politica e destruttura 'economia reale -
contribuiscono a considerare il lavoratore dipendente e il suo lavoro come beni «minori» e a minare i fondamenti
naturali della societa, specialmente la famiglia. In realta, 'essere umano, costitutivamente trascendente rispetto
agli altri esseri e beni terreni, gode di un reale primato che lo pone come responsabile di se stesso e del creato.
Concretamente, per il Cristianesimo, il lavoro € un bene fondamentale per 'uomo, in vista della sua
personalizzazione, della sua socializzazione, della formazione di una famiglia, del’apporto al bene comune e
alla pace. Proprio per questo, I'obiettivo dell’accesso al lavoro per tutti € sempre prioritario, anche nei periodi di
recessione economica (cfr Caritas in veritate, 32).

Da una nuova evangelizzazione del sociale possono derivare un nuovo umanesimo e un rinnovato impegno
culturale e progettuale. Essa aiuta a detronizzare gli idoli moderni, a sostituire I'individualismo, il consumismo
materialista e la tecnocrazia, con la cultura della fraternita e della gratuita, dell’amore solidale. Gesu Cristo ha
riassunto e dato compimento ai precetti in un comandamento nuovo: «Come io ho amato voi, cosi amatevi
anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,34); qui sta il segreto di ogni vita sociale pienamente umana e pacifica, nonché
del rinnovamento della politica e delle istituzioni nazionali e mondiali. Il beato Papa Giovanni XXIIl ha motivato
I'impegno per la costruzione di una comunita mondiale, con una corrispondente autorita, proprio muovendo
dall’amore, e precisamente dall’amore per il bene comune della famiglia umana. Cosi leggiamo nella Pacem in
terris: «Esiste un rapporto intrinseco fra i contenuti storici del bene comune da una parte e la configurazione dei
Poteri pubblici dall’altra. L’'ordine morale, cioe, come esige I'autorita pubblica nella convivenza per I'attuazione
del bene comune, di conseguenza esige pure che I'autorita a tale scopo sia efficiente» (n. 71).

La Chiesa non ha certo il compito di suggerire, dal punto di vista giuridico e politico, la configurazione concreta
di un tale ordinamento internazionale, ma offre a chi ne ha la responsabilita quei principi di riflessione, criteri di
giudizio e orientamenti pratici che possano garantirne l'intelaiatura antropologica ed etica attorno al bene
comune (cfr Enc. Caritas in veritate, 67). Nella riflessione, comunque, € da tenere presente che non si dovrebbe
immaginare un superpotere, concentrato nelle mani di pochi, che dominerebbe su tutti i popoli, sfruttando i piu
deboli, ma che qualunque autorita deve essere intesa, anzitutto, come forza morale, facolta di influire secondo
ragione (cfr Pacem in terris, 27), ossia come autorita partecipata, limitata per competenza e dal diritto.

Ringrazio il Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace perché, assieme ad altre istituzioni pontificie, si &
prefissato di approfondire gli orientamenti che ho offerto nella Caritas in veritate. E ci0, sia mediante le riflessioni
per una riforma del sistema finanziario € monetario internazionale, sia mediante la Plenaria di questi giorni e il
Seminario internazionale sulla Pacem in terris del prossimo anno.

La Vergine Maria, Colei che con fede ed amore ha accolto in sé il Salvatore per donarlo al mondo, ci guidi
nell’annuncio e nella testimonianza della Dottrina sociale della Chiesa, per rendere piu efficace la nuova
evangelizzazione. Con questo auspicio, ben volentieri imparto a ciascuno di voi la Benedizione Apostolica.
Grazie.

[01615-01.01] [Testo originale: Italiano]

[BO704-XX.02]






