2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0468
Domenica 19.08.2012

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE AL XXXIIl MEETING PER L’AMICIZIA FRA | POPOLI
(RIMINI, 19-25 AGOSTO 2012)

MESSAGGIO DEL SANTO PADRE AL XXXIII MEETING PER L’AMICIZIA FRA 1 POPOLI (RIMINI, 19-25
AGOSTO 2012)

In occasione della 33.ma edizione del Meeting per I'amicizia fra i popoli, che si & aperta questa mattina a Rimini
sul tema: La natura dell'uomo é rapporto con l'infinito, il Santo Padre Benedetto XVI ha inviato al Vescovo di
Rimini il Messaggio che riportiamo di seguito:

® MESSAGGIO DEL SANTO PADRE

Al Venerato Fratello
Monsignor FRANCESCO LAMBIASI
Vescovo di Rimini

Desidero rivolgere il mio cordiale saluto a Lei, agli organizzatori e a tutti i partecipanti al Meeting per 'Amicizia
fra i Popoli, giunto ormai alla XXXIlI edizione. Il tema scelto quest’anno - «La natura dell’'uomo € rapporto con
linfinito» - risulta particolarmente significativo in vista dell’ormai imminente inizio dell’ «cAnno della fede», che ho
voluto indire in occasione del Cinquantesimo anniversario dell’apertura del Concilio Ecumenico Vaticano Il.

Parlare delluomo e del suo anelito all’infinito significa innanzitutto riconoscere il suo rapporto costitutivo con il
Creatore. L’'uomo € una creatura di Dio. Oggi questa parola — creatura — sembra quasi passata di moda: si
preferisce pensare alluomo come ad un essere compiuto in se stesso e artefice assoluto del proprio destino. La
considerazione dell’'uomo come creatura appare «scomoday poiché implica un riferimento essenziale a
qualcosa d’altro o meglio, a Qualcun altro — non gestibile dall'uomo — che entra a definire in modo essenziale la
sua identita; un’identita relazionale, il cui primo dato € la dipendenza originaria e ontologica da Colui che ci ha
voluti e ci ha creati. Eppure questa dipendenza, da cui 'uomo moderno e contemporaneo tenta di affrancarsi,
non solo non nasconde o diminuisce, ma rivela in modo luminoso la grandezza e la dignita suprema dell’'uomo,
chiamato alla vita per entrare in rapporto con la Vita stessa, con Dio.

Dire che «la natura dell’'uomo € rapporto con l'infinito» significa allora dire che ogni persona é stata creata
perché possa entrare in dialogo con Dio, con I'Infinito. All'inizio della storia del mondo, Adamo ed Eva sono



2

frutto di un atto di amore di Dio, fatti a sua immagine e somiglianza, e la loro vita e il loro rapporto con il Creatore
coincidevano: «Dio cred 'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo cred: maschio e femmina li cred» (Gen,
1,27). E il peccato originale ha la sua radice ultima proprio nel sottrarsi dei nostri progenitori a questo rapporto
costitutivo, nel voler mettersi al posto di Dio, nel credere di poter fare senza di Lui. Anche dopo il peccato, pero,
rimane nell'uomo il desiderio struggente di questo dialogo, quasi una firma impressa col fuoco nella sua anima e
nella sua carne dal Creatore stesso. |l Salmo 63 [62] ci aiuta a entrare nel cuore di questo discorso: «O Dio, tu
sei il mio Dio, dall’aurora io ti cerco, ha sete di te 'anima mia, desidera te la mia carne, in terra arida, assetata,
senz’acqua» (v. 2). Non solo la mia anima, ma ogni fibra della mia carne é fatta per trovare la sua pace, la sua
realizzazione in Dio. E questa tensione € incancellabile nel cuore delluomo: anche quando si rifiuta o si nega
Dio, non scompare la sete di infinito che abita 'uomo. Inizia invece una ricerca affannosa e sterile, di «falsi
infiniti» che possano soddisfare almeno per un momento. La sete dell’anima e I'anelito della carne di cui parla il
Salmista non si possono eliminare, cosi 'uomo, senza saperlo, si protende alla ricerca dell’Infinito, ma in
direzioni sbagliate: nella droga, in una sessualita vissuta in modo disordinato, nelle tecnologie totalizzanti, nel
successo ad ogni costo, persino in forme ingannatrici di religiosita. Anche le cose buone, che Dio ha creato
come strade che conducono a Lui, non di rado corrono il rischio di essere assolutizzate e divenire cosi idoli che
si sostituiscono al Creatore.

Riconoscere di essere fatti per I'infinito significa percorrere un cammino di purificazione da quelli che abbiamo
chiamato «falsi infiniti», un cammino di conversione del cuore e della mente. Occorre sradicare tutte le false
promesse di infinito che seducono 'uomo e lo rendono schiavo. Per ritrovare veramente se stesso e la propria
identita, per vivere all’altezza del proprio essere, 'uomo deve tornare a riconoscersi creatura, dipendente da
Dio. Al riconoscimento di questa dipendenza — che nel profondo € la gioiosa scoperta di essere figli di Dio — &
legata la possibilita di una vita veramente libera e piena. E interessante notare come san Paolo, nella Lettera ai
Romani, veda il contrario della schiavitu non tanto nella liberta, ma nella figliolanza, nell’aver ricevuto lo Spirito
Santo che rende figli adottivi e che ci permette di gridare a Dio: «Abba! Padre!» (cfr 8,15). L’Apostolo delle genti
parla di una schiavitu «cattiva»: quella del peccato, della legge, delle passioni della carne. A questa, pero, non
contrappone I'autonomia, ma la «schiavitu di Cristo» (cfr 6,16-22), anzi egli stesso si definisce: «Paolo, servo di
Cristo Gesu» (1,1). Il punto fondamentale, quindi, non € eliminare la dipendenza, che & costitutiva dell'uomo, ma
indirizzarla verso Colui che solo pud rendere veramente liberi.

A questo punto pero sorge una domanda. Non € forse strutturalmente impossibile all’'uomo vivere all’altezza
della propria natura? E non & forse una condanna questo anelito verso l'infinito che egli avverte senza mai
poterlo soddisfare totalmente? Questo interrogativo ci porta direttamente al cuore del cristianesimo. L’Infinito
stesso, infatti, per farsi risposta che 'uomo possa sperimentare, ha assunto una forma finita. Dall'Incarnazione,
dal momento in cui il Verbo si € fatto carne, & cancellata I'incolmabile distanza tra finito e infinito: il Dio eterno e
infinito ha lasciato il suo Cielo ed & entrato nel tempo, si € immerso nella finitezza umana. Nulla allora € banale o
insignificante nel cammino della vita e del mondo. L’'uomo & fatto per un Dio infinito che & diventato carne, che
ha assunto la nostra umanita per attirarla alle altezze del suo essere divino.

Scopriamo cosi la dimensione piu vera dell’esistenza umana, quella a cui il Servo di Dio Luigi Giussani
continuamente richiamava: la vita come vocazione. Ogni cosa, ogni rapporto, ogni gioia, come anche ogni
difficolta, trova la sua ragione ultima nell’essere occasione di rapporto con I'Infinito, voce di Dio che
continuamente ci chiama e ci invita ad alzare lo sguardo, a scoprire nell’adesione a Lui la realizzazione piena
della nostra umanita. «Ci hai fatti per te — scriveva Agostino — e il nostro cuore € inquieto finché non riposa in te»
(Confessionil, 1,1). Non dobbiamo avere paura di quello che Dio ci chiede attraverso le circostanze della vita,
fosse anche la dedizione di tutto noi stessi in una forma particolare di seguire e imitare Cristo nel sacerdozio o
nella vita religiosa. Il Signore, chiamando alcuni a vivere totalmente di Lui, richiama tutti a riconoscere I'essenza
della propria natura di esseri umani: fatti per I'infinito. E Dio ha a cuore la nostra felicita, la nostra piena
realizzazione umana. Chiediamo, allora, di entrare e rimanere nello sguardo della fede che ha caratterizzato i
Santi, per poter scoprire i semi di bene che il Signore sparge lungo il cammino della nostra vita e aderire con
gioia alla nostra vocazione.

Nell’auspicare che questi brevi pensieri possano essere di aiuto per coloro che prendono parte al Meeting,
assicuro la mia vicinanza nella preghiera ed auguro che la riflessione di questi giorni possa introdurre tutti nella
certezza e nella gioia della fede.



3

A Lei, Venerato Fratello, ai responsabili e agli organizzatori della manifestazione, come pure a tutti i presenti,
ben volentieri imparto una particolare Benedizione Apostolica.

Da Castel Gandolfo, 10 agosto 2012
BENEDICTUS PP. XVI
[01064-01.01] [Testo originale: Italiano]

[B0468-XX.01]



