
N. 0009

Venerdì 06.01.2012

CAPPELLA PAPALE NELLA SOLENNITÀ DELLA EPIFANIA DEL SIGNORE, CON IL RITO DI
ORDINAZIONE EPISCOPALE

Alle ore 9.30 di oggi, Solennità dell’Epifania del Signore, il Santo Padre Benedetto XVI celebra nella Basilica
Vaticana la Santa Messa nel corso della quale conferisce l’Ordinazione episcopale ai presbiteri: Mons. Charles
John Brown, eletto Arcivescovo titolare di Aquileia e nominato Nunzio Apostolico in Irlanda e Mons. Marek
Solczyński, eletto Arcivescovo titolare di Cesarea di Mauritania e nominato Nunzio Apostolico in Georgia e
Armenia.
Concelebrano con il Santo Padre i Vescovi co-ordinanti: il Card. Tarcisio Bertone, S.D.B., e il Card. William
Joseph Levada, e i due Vescovi eletti.
Il rito di Ordinazione ha luogo dopo la proclamazione del Santo Vangelo e l’annunzio del giorno della Pasqua,
che quest’anno si celebra l’8 aprile.
Nel corso della Santa Messa, il Papa pronuncia l’omelia che riportiamo di seguito:

● OMELIA DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle!

L’Epifania è una festa della luce. "Àlzati, [Gerusalemme,] rivestiti di luce, perché viene la tua luce, la gloria del
Signore brilla sopra di te" (Is 60,1). Con queste parole del profeta Isaia, la Chiesa descrive il contenuto della
festa. Sì, è venuto nel mondo Colui che è la vera Luce, Colui che rende gli uomini luce. Egli dona loro il potere di
diventare figli di Dio (cfr Gv 1,9.12). Il cammino dei Magi d’Oriente è per la liturgia soltanto l’inizio di una grande
processione che continua lungo tutta la storia. Con questi uomini comincia il pellegrinaggio dell’umanità verso
Gesù Cristo – verso quel Dio che è nato in una stalla; che è morto sulla croce e che, da Risorto, rimane con noi
tutti i giorni, fino alla fine del mondo (cfr Mt 28,20). La Chiesa legge il racconto del Vangelo di Matteo insieme
con la visione del profeta Isaia, che abbiamo ascoltato nella prima lettura: il cammino di questi uomini è solo un
inizio. Prima erano venuti i pastori – le anime semplici che dimoravano più vicino al Dio fattosi bambino e che più
facilmente potevano "andare di là" (cfr Lc 2,15) verso di Lui e riconoscerLo come Signore. Ora, però, vengono
anche i sapienti di questo mondo. Vengono grandi e piccoli, re e servi, uomini di tutte le culture e di tutti i popoli.
Gli uomini d’Oriente sono i primi, ai quali tanti, lungo tutti i secoli, vengono dietro. Dopo la grande visione di
Isaia, la lettura tratta dalla Lettera agli Efesini esprime la stessa cosa in modo sobrio e semplice: le genti
condividono la stessa eredità (cfr Ef 3,6). Il Salmo 2 l’aveva formulato così: "Ti darò in eredità le genti e in tuo
dominio le terre più lontane" (Sal 2,8).



I Magi d’Oriente precedono. Inaugurano il cammino dei popoli verso Cristo. Durante questa santa Messa
conferirò a due sacerdoti l’Ordinazione episcopale, li consacrerò Pastori del popolo di Dio. Secondo le parole di
Gesù, precedere il gregge fa parte del compito del Pastore (cfr Gv 10,4). Quindi, in quei personaggi che come
primi pagani trovarono la via verso Cristo, possiamo forse cercare – nonostante tutte le differenze nelle
vocazioni e nei compiti – indicazioni per il compito dei Vescovi. Che tipo di uomini erano costoro? Gli esperti ci
dicono che essi appartenevano alla grande tradizione astronomica che, attraverso i secoli, si era sviluppata nella
Mesopotamia e ancora vi fioriva. Ma questa informazione da sola non basta. C’erano forse molti astronomi
nell’antica Babilonia, ma solo questi pochi si sono incamminati e hanno seguito la stella che avevano
riconosciuto quale stella della promessa, quale indicatore della strada verso il vero Re e Salvatore. Essi erano,
possiamo dire, uomini di scienza, ma non soltanto nel senso che volevano sapere molte cose: volevano di più.
Volevano capire che cosa conta nell’essere uomini. Probabilmente avevano sentito dire della profezia del
profeta pagano Balaam: "Una stella spunta da Giacobbe e uno scettro sorge da Israele" (Nm 24,17). Essi
approfondirono quella promessa. Erano persone dal cuore inquieto, che non si accontentavano di ciò che
appare ed è consueto. Erano uomini alla ricerca della promessa, alla ricerca di Dio. Ed erano uomini vigilanti,
capaci di percepire i segni di Dio, il suo linguaggio sommesso ed insistente. Ma erano anche uomini coraggiosi e
insieme umili: possiamo immaginare che dovettero sopportare qualche derisione, perché si incamminarono
verso il Re dei Giudei, affrontando per questo molta fatica. Per essi non era decisivo ciò che pensava e diceva di
loro questo o quello, anche persone influenti ed intelligenti. Per loro contava la verità stessa, non l’opinione degli
uomini. Per questo affrontarono le rinunce e le fatiche di un percorso lungo ed incerto. Fu il loro coraggio umile a
consentire ad essi di potersi chinare davanti al bambino di gente povera e di riconoscere in Lui il Re promesso,
la cui ricerca e il cui riconoscimento era stato lo scopo del loro cammino esteriore ed interiore.

Cari amici, come non vedere in tutto ciò alcuni tratti essenziali del ministero episcopale? Anche il Vescovo deve
essere un uomo dal cuore inquieto che non si accontenta delle cose abituali di questo mondo, ma segue
l’inquietudine del cuore che lo spinge ad avvicinarsi interiormente sempre di più a Dio, a cercare il suo Volto, a
conoscerLo sempre di più, per poterLo amare sempre di più. Anche il Vescovo deve essere un uomo dal cuore
vigilante che percepisce il linguaggio sommesso di Dio e sa discernere il vero dall’apparente. Anche il Vescovo
deve essere ricolmo del coraggio dell’umiltà, che non si interroga su che cosa dica di lui l’opinione dominante,
bensì trae il suo criterio di misura dalla verità di Dio e per essa s’impegna: "opportune – importune". Deve
essere capace di precedere e di indicare la strada. Deve precedere seguendo Colui che ha preceduto tutti noi,
perché è il vero Pastore, la vera stella della promessa: Gesù Cristo. E deve avere l’umiltà di chinarsi davanti a
quel Dio che si è reso così concreto e così semplice da contraddire il nostro stolto orgoglio, che non vuole
vedere Dio così vicino e così piccolo. Deve vivere l’adorazione del Figlio di Dio fattosi uomo, quell’adorazione
che sempre di nuovo gli indica la strada.

La liturgia dell’Ordinazione episcopale interpreta l’essenziale di questo ministero in otto domande rivolte ai
Consacrandi, che iniziano sempre con la parola: "Vultis? – volete?". Le domande orientano la volontà e le
indicano la strada da prendere. Vorrei qui brevemente menzionare soltanto alcune delle parole-chiave di tale
orientamento, nelle quali si concretizza ciò su cui poc’anzi abbiamo riflettuto a partire dai Magi dell’odierna festa.
Compito dei Vescovi è il "praedicare Evangelium Christi", il "custodire" e "dirigere", il "pauperibus se
misericordes praebere", l’"indesinenter orare". L’annuncio del Vangelo di Gesù Cristo, il precedere e dirigere, il
custodire il sacro patrimonio della nostra fede, la misericordia e la carità verso i bisognosi e i poveri, in cui si
rispecchia l’amore misericordioso di Dio per noi e, infine, la preghiera continua sono caratteristiche fondamentali
del ministero episcopale. La preghiera continua che significa: non perdere mai il contatto con Dio; lasciarsi
sempre toccare da Lui nell’intimo del nostro cuore ed essere così pervasi dalla sua luce. Solo chi conosce
personalmente Dio può guidare gli altri verso Dio. Solo chi guida gli uomini verso Dio, li guida sulla strada della
vita.

Il cuore inquieto, di cui abbiamo parlato rifacendoci a sant’Agostino, è il cuore che, in fin dei conti, non si
accontenta di niente che sia meno di Dio e, proprio così, diventa un cuore che ama. Il nostro cuore è inquieto
verso Dio e rimane tale, anche se oggi, con "narcotici" molto efficaci, si cerca di liberare l’uomo da questa
inquietudine. Ma non soltanto noi esseri umani siamo inquieti in relazione a Dio. Il cuore di Dio è inquieto in
relazione all’uomo. Dio attende noi. È in ricerca di noi. Anche Lui non è tranquillo, finché non ci abbia trovato. Il
cuore di Dio è inquieto, e per questo si è incamminato verso di noi – verso Betlemme, verso il Calvario, da
Gerusalemme alla Galilea e fino ai confini del mondo. Dio è inquieto verso di noi, è in ricerca di persone che si

2



lasciano contagiare dalla sua inquietudine, dalla sua passione per noi. Persone che portano in sé la ricerca che
è nel loro cuore e, al contempo, si lasciano toccare nel cuore dalla ricerca di Dio verso noi. Cari amici, questo
era il compito degli Apostoli: accogliere l’inquietudine di Dio verso l’uomo e portare Dio stesso agli uomini. E
questo è il vostro compito sulle orme degli Apostoli: lasciatevi colpire dall’inquietudine di Dio, affinché il desiderio
di Dio verso l’uomo possa essere soddisfatto.

I Magi hanno seguito la stella. Attraverso il linguaggio della creazione hanno trovato il Dio della storia. Certo, il
linguaggio della creazione da solo non basta. Solo la Parola di Dio che incontriamo nella Sacra Scrittura poteva
indicare loro definitivamente la strada. Creazione e Scrittura, ragione e fede devono stare insieme per condurci
al Dio vivente. Si è molto discusso su che genere di stella fosse quella che guidò i Magi. Si pensa ad una
congiunzione di pianeti, ad una Super nova, cioè ad una di quelle stelle inizialmente molto deboli in cui
un’esplosione interna sprigiona per un certo tempo un immenso splendore, ad una cometa, e così via.
Continuino pure gli scienziati questa discussione. La grande stella, la vera Super nova che ci guida è Cristo
stesso. Egli è, per così dire, l’esplosione dell’amore di Dio, che fa splendere sul mondo il grande fulgore del suo
cuore. E possiamo aggiungere: i Magi d’Oriente di cui parla il Vangelo di oggi, così come generalmente i Santi,
sono diventati a poco a poco loro stessi costellazioni di Dio, che ci indicano la strada. In tutte queste persone il
contatto con la Parola di Dio ha, per così dire, provocato un’esplosione di luce, mediante la quale lo splendore di
Dio illumina questo nostro mondo e ci indica la strada. I Santi sono stelle di Dio, dalle quali ci lasciamo guidare
verso Colui al quale anela il nostro essere. Cari amici, voi avete seguito la stella Gesù Cristo, quando avete
detto il vostro "sì" al sacerdozio e al ministero episcopale. E certamente hanno brillato per voi anche stelle
minori, aiutandovi a non perdere la strada. Nelle Litanie dei Santi invochiamo tutte queste stelle di Dio, affinché
brillino sempre di nuovo per voi e vi indichino la strada. Venendo ordinati Vescovi, siete chiamati ad essere voi
stessi stelle di Dio per gli uomini, a guidarli sulla strada verso la vera Luce, verso Cristo. Preghiamo dunque in
quest’ora tutti i Santi, affinché voi possiate sempre rispondere a questo vostro compito e mostrare agli uomini la
luce di Dio. Amen.

[00021-01.02] [Testo originale: Italiano]

● TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Chers Frères et Sœurs !

L’Épiphanie est une fête de la lumière. « Debout ! [Jérusalem] Rayonne ! Car voici ta lumière et sur toi se lève la
gloire du Seigneur » (Is 60,1). Avec ces paroles du prophète Isaïe, l’Église décrit le contenu de la fête. Oui, Il est
venu dans le monde Celui qui est la vraie Lumière, Celui qui rend les hommes lumière. Il leur donne le pouvoir
de devenir enfants de Dieu (cf. Jn 1,9.12). Le voyage des Mages d’Orient est pour la liturgie le début seulement
d’une grande procession qui continue tout au long de l’histoire. Avec ces hommes commence le pèlerinage de
l’humanité vers Jésus-Christ – vers ce Dieu qui est né dans une étable ; qui est mort sur la croix et qui depuis sa
résurrection demeure avec nous tous les jours jusqu’à la fin du monde (cf. Mt 28,20). L’Église lit le récit de
l’Évangile de Matthieu avec celui de la vision du prophète Isaïe, que nous avons écouté dans la première
lecture : le voyage de ces hommes est seulement un commencement. D’abord étaient venus les bergers – des
âmes simples qui demeuraient au plus près du Dieu fait petit enfant et qui pouvaient aller vers Lui plus
facilement (cf. Lc 2,15) et Le reconnaître comme Seigneur. Mais maintenant, viennent aussi les sages de ce
monde. Viennent les grands et les petits, les rois et les serviteurs, les hommes de toutes les cultures et de tous
les peuples. Les hommes d’Orient sont les premiers, suivis par tant d’autres, tout au long des siècles. Après la
grande vision d’Isaïe, la lecture tirée de la lettre aux Éphésiens exprime la même réalité d’une façon sobre et
simple : les païens partagent le même héritage (cf. Ep 3,6). Le Psaume 2 l’avait exprimé ainsi : « Je te donne
les nations pour héritage et pour domaine les extrémités de la terre » (Ps 2,8).

Les Mages d’Orient précèdent. Ils inaugurent la marche des peuples vers le Christ. Durant cette Messe je
conférerai l’Ordination épiscopale à deux prêtres, je les consacrerai Pasteurs du peuple de Dieu. Selon les
paroles de Jésus, précéder le troupeau fait partie de la charge du Pasteur (Jn 10,4). Donc, dans ces
personnages qui comme les premiers païens trouvèrent le chemin vers le Christ, nous pouvons peut-être
chercher – malgré toutes les différences de vocations ou de fonctions – des indications regardant la charge des
Évêques. Quel genre d’hommes étaient-ils ? Les experts nous disent qu’ils appartenaient à la grande tradition

3



de l’astronomie  qui à travers les siècles s’était développée en Mésopotamie et y fleurissait encore. Cependant
cette information seule ne suffit pas. Il y avait peut-être de nombreux astronomes dans la Babylone antique,
mais seul ce petit nombre s’est mis en route et a suivi l’étoile en laquelle il avait reconnu l’étoile de la promesse,
celle qui indique la route vers le vrai Roi et Sauveur. Ils étaient, pourrions-nous dire, des hommes de science,
mais non seulement dans le sens où ils voulaient connaître beaucoup de choses : ils voulaient davantage. Ils
voulaient comprendre ce qui compte dans l’être humain. Probablement avaient-ils entendu parler de la prophétie
du prophète païen Balaam : « Un astre issu de Jacob devient chef et un sceptre se lève, issu d’Israël » (Nb
24,17). Ceux-ci approfondirent cette promesse. C’étaient des personnes au cœur inquiet, qui ne se contentaient
pas de ce qui paraît et est habituel. C’étaient des hommes à la recherche de la promesse, à la recherche de
Dieu. Et c’étaient des hommes attentifs, capables de percevoir les signes de Dieu, son langage discret et
insistant. Mais c’étaient encore des hommes à la fois courageux et humbles : nous pouvons imaginer qu’ils
durent supporter quelques moqueries parce qu’ils s’étaient mis en route vers le Roi des Juifs, affrontant pour
cela beaucoup de fatigue. Pour eux, ce que pensait d’eux celui-ci ou celui-là ou encore les personnes influentes
ou intelligentes, n’était pas déterminant. Pour eux, ce qui comptait était la vérité elle-même, et non l’opinion des
hommes. Pour cela ils affrontèrent les renoncements et les fatigues d’un voyage long et incertain. Ce fut leur
courage humble qui leur permit de pouvoir s’incliner devant le petit enfant de gens pauvres et de reconnaître en
Lui le Roi promis dont la recherche et la reconnaissance avait été le but de leur cheminement extérieur et
intérieur.

Chers amis, comment ne pas voir en tout cela quelques-uns des traits essentiels du ministère épiscopal ?
L’Évêque lui aussi doit être un homme au cœur inquiet qui ne se contente pas des choses habituelles de ce
monde, mais suit l’inquiétude de son cœur qui le pousse à s’approcher intérieurement toujours plus de Dieu, à
chercher son Visage, à Le connaître toujours mieux, pour pouvoir l’aimer toujours plus. L’Évêque doit être lui
aussi un homme au cœur vigilant qui perçoit le langage discret de Dieu et sait discerner le vrai de l’apparent.
L’Évêque encore doit être rempli du courage de l’humilité, qui ne s’interroge pas sur ce que peut dire de lui
l’opinion dominante, mais tire son critère de mesure de la vérité de Dieu, et pour elle s’engage « opportune –
importune » à temps et à contre-temps. Il doit être capable d’ouvrir et d’indiquer la route. Il doit marcher en
avant, suivant Celui qui nous a tous précédés, parce qu’il est le vrai Pasteur, l’étoile véritable de la promesse :
Jésus-Christ. Et il doit avoir l’humilité de s’incliner devant ce Dieu qui s’est rendu si concret et si simple qu’il
contredit notre stupide orgueil, qui ne veut pas voir Dieu aussi proche et aussi petit. Il doit vivre l’adoration du
Fils de Dieu fait homme, adoration qui lui indique toujours à nouveau la route.

La liturgie de l’Ordination épiscopale interprète l’essentiel de ce ministère en huit questions posées aux
candidats à l’ordination, qui commencent toujours par la parole : « Vultis ? – Voulez-vous ? ». Les questions
orientent la volonté et lui indiquent la route à prendre. Je voudrais ici mentionner brièvement quelques unes des
paroles-clés d’une telle orientation, dans lesquelles se concrétise ce sur quoi nous avons réfléchi peu
auparavant à partir des Mages de la fête d’aujourd’hui. La charge des Évêques est de « predicare Evangelium
Christi », « custodire » et « dirigere », « pauperibus se misericordes praebere », « indesinenter orare ».
Annoncer l’Évangile de Jésus-Christ, précéder et conduire, garder le patrimoine sacré de notre foi, la
miséricorde et la charité envers les plus nécessiteux et les pauvres en qui se reflète l’amour miséricordieux de
Dieu pour nous et, pour finir, la prière continue sont des caractéristiques fondamentales du ministère épiscopal.
La prière continue qui signifie ne jamais perdre contact avec Dieu, se laisser toujours toucher par Lui dans
l’intime de notre cœur et être ainsi envahis par sa lumière. Seul celui qui connaît Dieu personnellement peut
guider les autres vers Dieu. Seul celui qui guide les hommes vers Dieu, les guide sur le chemin de la vie.

Le cœur inquiet, dont nous avons parlé en nous reportant à saint Augustin, est le cœur qui, en fin de compte, ne
se contente de rien de moins que de Dieu et, précisément ainsi, devient un cœur qui aime. Notre cœur est
inquiet par rapport à Dieu et il le reste, même si aujourd’hui on s’efforce, avec des « narcotiques » très efficaces,
de libérer l’homme de cette inquiétude. Toutefois, ce n’est pas seulement nous, les êtres humains, qui sommes
inquiets à l’égard de Dieu. Le cœur de Dieu est inquiet pour l’homme. Dieu nous attend. Il nous cherche. Il n’est
pas tranquille lui non plus tant qu’il ne nous a pas trouvés. Le cœur de Dieu est inquiet, et c’est pour cela qu’il
s’est mis en chemin vers nous – vers Bethléem, vers le Calvaire, de Jérusalem à la Galilée et jusqu’aux confins
du monde. Dieu est inquiet à notre égard, il est à la recherche de personnes qui se laissent gagner par son
inquiétude, par sa passion pour nous. De personnes qui portent en elles la recherche qui est dans leur cœur et,
en même temps, qui se laissent toucher dans leur cœur par la recherche de Dieu à notre égard. Chers amis,

4



c’est la tâche des Apôtres d’accueillir l’inquiétude de Dieu à l’égard de l’homme et de porter Dieu lui-même aux
hommes. Et c’est votre tâche sur les pas des Apôtres de vous laisser toucher par l’inquiétude de Dieu afin que
le désir de Dieu à l’égard de l’homme puisse être satisfait.

Les Mages ont suivi l’étoile. À travers le langage de la création, ils ont trouvé le Dieu de l’histoire. Certes, le
langage de la création à lui-seul ne suffit pas. Seule la Parole de Dieu, que nous rencontrons dans la Sainte
Écriture, pouvait leur indiquer de façon définitive la route. Création et Écriture, raison et foi doivent coexister
pour nous conduire au Dieu vivant. On a beaucoup discuté sur le genre d’étoile qu’était celle qui avait guidé les
Mages. On pense à une conjonction de planètes, à une Super nova, c’est-à-dire à une de ces étoiles au départ
très faible en qui une explosion interne libère pendant un certain temps une immense splendeur, à une comète,
etc. Que les savants continuent de discuter ! La grande étoile, la véritable Super nova qui nous guide, c’est le
Christ lui-même. Il est, pour ainsi dire, l’explosion de l’amour de Dieu, qui fait resplendir sur le monde le grand
éclat de son cœur. Et nous pouvons ajouter : les Mages d’Orient dont parle l’Évangile d’aujourd’hui, de même
que les saints en général, sont devenus eux-mêmes petit à petit des constellations de Dieu, qui nous indiquent
la route. En toutes ces personnes, le contact avec la Parole de Dieu a, pour ainsi dire, provoqué une explosion
de lumière, à travers laquelle la splendeur de Dieu illumine notre monde et nous indique la route. Les saints sont
des étoiles de Dieu, par lesquelles nous nous laissons guider vers Celui auquel notre cœur aspire. Chers amis,
vous avez suivi l’étoile Jésus Christ, quand vous avez dit votre « oui » au sacerdoce et au ministère épiscopal.
Et des étoiles mineures ont certainement brillé aussi pour vous, vous aidant à ne pas perdre la route. Dans les
litanies des Saints, nous invoquons toutes ces étoiles de Dieu, afin qu’elles brillent toujours à nouveau pour
vous et vous indiquent la route. En étant ordonnés Évêques, vous êtes appelés à être vous aussi étoiles de Dieu
pour les hommes, à les guider sur la route vers la véritable lumière, vers le Christ. Prions donc à présent tous
les Saints afin que vous puissiez toujours accomplir votre tâche et montrer aux hommes la lumière de Dieu.
Amen

[00021-03.02] [Texte original: Italien]

● TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers and Sisters!

The Epiphany is a feast of light. "Arise, shine; for your light has come, and the glory of the Lord has risen upon
you" (Is 60:1). With these words of the prophet Isaiah, the Church describes the content of the feast. He who is
the true light, and by whom we too are made to be light, has indeed come into the world. He gives us the power
to become children of God (cf. Jn 1:9,12). The journey of the wise men from the East is, for the liturgy, just the
beginning of a great procession that continues throughout history. With the Magi, humanity’s pilgrimage to Jesus
Christ begins – to the God who was born in a stable, who died on the Cross and who, having risen from the
dead, remains with us always, until the consummation of the world (cf. Mt 28:20). The Church reads this account
from Matthew’s Gospel alongside the vision of the prophet Isaiah that we heard in the first reading: the journey
of these men is just the beginning. Before them came the shepherds – simple souls, who dwelt closer to the God
who became a child, and could more easily "go over" to him (Lk 2:15) and recognize him as Lord. But now the
wise of this world are also coming. Great and small, kings and slaves, men of all cultures and all peoples are
coming. The men from the East are the first, followed by many more throughout the centuries. After the great
vision of Isaiah, the reading from the Letter to the Ephesians expresses the same idea in sober and simple
terms: the Gentiles share the same heritage (cf. Eph 3:6). Psalm 2 puts it like this: "I shall bequeath you the
nations, put the ends of the earth in your possession" (v. 8).

The wise men from the East lead the way. They open up the path of the Gentiles to Christ. During this holy
Mass, I will ordain two priests to the episcopate, I will consecrate them as shepherds of God’s people. According
to the words of Jesus, part of a shepherd’s task is to go ahead of the flock (cf. Jn 10:4). So, allowing for all the
differences in vocation and mission, we may well look to these figures, the first Gentiles to find the pathway to
Christ, for indications concerning the task of bishops. What kind of people were they? The experts tell us that
they belonged to the great astronomical tradition that had developed in Mesopotamia over the centuries and
continued to flourish. But this information of itself is not enough. No doubt there were many astronomers in
ancient Babylon, but only these few set off to follow the star that they recognized as the star of the promise,

5



pointing them along the path towards the true King and Saviour. They were, as we might say, men of science,
but not simply in the sense that they were searching for a wide range of knowledge: they wanted something
more. They wanted to understand what being human is all about. They had doubtless heard of the prophecy of
the Gentile prophet Balaam: "A star shall come forth out of Jacob and a sceptre shall rise out of Israel" (Num
24:17). They explored this promise. They were men with restless hearts, not satisfied with the superficial and the
ordinary. They were men in search of the promise, in search of God. And they were watchful men, capable of
reading God’s signs, his soft and penetrating language. But they were also courageous, yet humble: we can
imagine them having to endure a certain amount of mockery for setting off to find the King of the Jews, at the
cost of so much effort. For them it mattered little what this or that person, what even influential and clever people
thought and said about them. For them it was a question of truth itself, not human opinion. Hence they took upon
themselves the sacrifices and the effort of a long and uncertain journey. Their humble courage was what
enabled them to bend down before the child of poor people and to recognize in him the promised King, the one
they had set out, on both their outward and their inward journey, to seek and to know.

Dear friends, how can we fail to recognize in all this certain essential elements of episcopal ministry? The bishop
too must be a man of restless heart, not satisfied with the ordinary things of this world, but inwardly driven by his
heart’s unrest to draw ever closer to God, to seek his face, to recognize him more and more, to be able to love
him more and more. The bishop too must be a man of watchful heart, who recognizes the gentle language of
God and understands how to distinguish truth from mere appearance. The bishop too must be filled with the
courage of humility, not asking what prevailing opinion says about him, but following the criterion of God’s truth
and taking his stand accordingly – "opportune – importune". He must be able to go ahead and mark out the path.
He must go ahead, in the footsteps of him who went ahead of us all because he is the true shepherd, the true
star of the promise: Jesus Christ. And he must have the humility to bend down before the God who made
himself so tangible and so simple that he contradicts our foolish pride in its reluctance to see God so close and
so small. He must devote his life to adoration of the incarnate Son of God, which constantly points him towards
the path.

The liturgy of episcopal ordination interprets the essential features of this ministry in eight questions addressed
to the candidates, each beginning with the word "Vultis? – Do you want?" These questions direct the will and
mark out the path to be followed. Here I shall briefly cite just a few of the most important words of this
presentation, where we find explicit mention of the elements we have just considered in connection with the wise
men of today’s feast. The bishops’ task is praedicare Evangelium Christi, it is custodire et dirigere, it is
pauperibus se misericordes praebere, it is indesinenter orare. Preaching the Gospel of Jesus Christ, going
ahead and leading, guarding the sacred heritage of our faith, showing mercy and charity to the needy and the
poor, thus mirroring God’s merciful love for us, and finally, praying without ceasing: these are the fundamental
features of the episcopal ministry. Praying without ceasing means: never losing contact with God, letting
ourselves be constantly touched by him in the depths of our hearts and, in this way, being penetrated by his
light. Only someone who actually knows God can lead others to God. Only someone who leads people to God
leads them along the path of life.

The restless heart of which we spoke earlier, echoing Saint Augustine, is the heart that is ultimately satisfied with
nothing less than God, and in this way becomes a loving heart. Our heart is restless for God and remains so,
even if every effort is made today, by means of most effective anaesthetizing methods, to deliver people from
this unrest. But not only are we restless for God: God’s heart is restless for us. God is waiting for us. He is
looking for us. He knows no rest either, until he finds us. God’s heart is restless, and that is why he set out on
the path towards us – to Bethlehem, to Calvary, from Jerusalem to Galilee and on to the very ends of the earth.
God is restless for us, he looks out for people willing to "catch" his unrest, his passion for us, people who carry
within them the searching of their own hearts and at the same time open themselves to be touched by God’s
search for us. Dear friends, this was the task of the Apostles: to receive God’s unrest for man and then to bring
God himself to man. And this is your task as successors of the Apostles: let yourselves be touched by God’s
unrest, so that God’s longing for man may be fulfilled.

The wise men followed the star. Through the language of creation, they discovered the God of history. To be
sure – the language of creation alone is not enough. Only God’s word, which we encounter in sacred Scripture,
was able to mark out their path definitively. Creation and Scripture, reason and faith, must come together, so as

6



to lead us forward to the living God. There has been much discussion over what kind of star it was that the wise
men were following. Some suggest a planetary constellation, or a supernova, that is to say one of those stars
that is initially quite weak, in which an inner explosion releases a brilliant light for a certain time, or a comet, etc.
This debate we may leave to the experts. The great star, the true supernova that leads us on, is Christ himself.
He is as it were the explosion of God’s love, which causes the great white light of his heart to shine upon the
world. And we may add: the wise men from the East, who feature in today’s Gospel, like all the saints, have
themselves gradually become constellations of God that mark out the path. In all these people, being touched by
God’s word has, as it were, released an explosion of light, through which God’s radiance shines upon our world
and shows us the path. The saints are stars of God, by whom we let ourselves be led to him for whom our whole
being longs. Dear friends: you followed the star Jesus Christ when you said "yes" to the priesthood and to the
episcopacy. And no doubt smaller stars have enlightened and helped you not to lose your way. In the litany of
saints we call upon all these stars of God, that they may continue to shine upon you and show you the path. As
you are ordained bishops, you too are called to be stars of God for men, leading them along the path towards
the true light, towards Christ. So let us pray to all the saints at this hour, asking them that you may always live up
to this mission you have received, to show God’s light to mankind.

[00021-02.02] [Original text: Italian]

● TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Liebe Schwestern und Brüder!

Epiphanie ist ein Fest des Lichtes. „Auf, werde licht, Jerusalem, denn es kommt dein Licht, und die Herrlichkeit
des Herrn geht leuchtend auf über dir" (Jes 60,1). Mit diesen Worten des Propheten Jesaja beschreibt die Kirche
den Inhalt des Festes. Ja, der ist in die Welt gekommen, der das wahre Licht ist und der die Menschen Licht
werden läßt. Er schenkt ihnen die Macht, Kinder Gottes zu werden (vgl. Joh 1,9.12). Der Weg der Weisen aus
dem Morgenland ist für die Liturgie nur der Anfang einer großen Prozession, die sich die ganze Geschichte
hindurch fortsetzt. Mit diesen Menschen beginnt die Wanderung der Menschheit zu Jesus Christus – zu dem
Gott, der im Stall geboren wurde; der am Kreuze starb und der als Auferstandener bei uns bleibt alle Tage bis
zur Vollendung der Welt (vgl. Mt 28,20). Die Kirche liest die Erzählung im Matthäus-Evangelium zusammen mit
der Schau des Propheten Jesaja, die wir in der ersten Lesung gehört haben: Der Weg dieser Männer ist nur ein
Anfang. Zuerst waren die Hirten gekommen – die einfachen Seelen, die näher bei dem Gott wohnen, der ein
Kind wurde, und die leichter zu ihm „hinübergehen" (Lk 2,15) und ihn als Herrn erkennen konnten. Aber nun
kommen auch die Weisen dieser Welt. Es kommen Große und Kleine, Könige und Knechte, Menschen aller
Kulturen und aller Völker. Die Männer aus dem Morgenland sind die ersten, denen viele folgen alle Jahrhunderte
hindurch. Nach der großen Vision des Jesaja sagt die Lesung aus dem Epheser-Brief das Gleiche ganz
nüchtern und einfach aus: Die Heiden sind Miterben geworden (vgl. Eph 3,6). Der Psalm 2 hatte es so
ausgedrückt: „Ich gebe dir die Völker zum Erbe, die Enden der Erde zum Eigentum" (Ps 2,8).

Die Weisen aus dem Morgenland gehen voraus. Sie eröffnen den Weg der Völker zu Christus. Während dieser
heiligen Messe werde ich zwei Priester zu Bischöfen, zu Hirten von Gottes Volk weihen. Nach den Worten Jesu
gehört es zum Auftrag des Hirten, der Herde voranzugehen (vgl. Joh 10,4). So dürfen wir wohl bei allen
Verschiedenheiten der Berufungen und der Aufträge in den Gestalten, die als erste Heiden den Weg zu Christus
fanden, auch Hinweise für den Auftrag der Bischöfe suchen. Was waren das für Menschen? Die Sachkundigen
sagen uns, daß sie in der großen astronomischen Tradition standen, die sich im Zwei-Strom-Land über die
Jahrhunderte hin gebildet hatte und dort noch immer blühte. Aber diese Auskunft allein genügt nicht. Es gab
wohl viele Sternkundige im alten Babylon, aber nur diese wenigen sind aufgebrochen und dem Stern
nachgegangen, den sie als Stern der Verheißung, als Wegweiser zum wahren König und Retter erkannten. Es
waren, so dürfen wir sagen, Männer der Wissenschaft, aber solche, die nicht nur vielerlei wissen wollten: Sie
wollten mehr. Sie wollten verstehen, worum es im Menschsein geht. Sie hatten wohl von der Verheißung des
heidnischen Propheten Bileam gehört: „Ein Stern geht in Jakob auf, ein Zepter erhebt sich in Israel" (Num
24,17). Sie gingen der Verheißung nach. Sie waren Menschen des unruhigen Herzens, die sich nicht mit dem
Vordergründigen und Gewöhnlichen begnügten. Sie waren Menschen auf der Suche nach der Verheißung, auf
der Suche nach Gott. Und sie waren wache Menschen, die die Zeichen Gottes, seine leise und eindringliche
Sprache wahrzunehmen vermochten. Aber sie waren auch mutige und zugleich demütige Menschen: Wir
können uns vorstellen, daß sie manchen Spott ertragen mußten, weil sie sich auf den Weg zum König der Juden

7



machten und dafür viel Mühsal auf sich nahmen. Für sie war nicht entscheidend, was dieser oder jener, was
auch einflußreiche und gescheite Leute von ihnen dachten und sagten. Ihnen ging es um die Wahrheit selbst,
nicht um die Meinung der Menschen. Dafür nahmen sie die Verzichte und Mühen eines langen und ungewissen
Weges auf sich. Ihr demütiger Mut war es, der ihnen schenkte, sich beugen zu können vor dem Kind armer
Leute und in ihm den verheißenen König zu erkennen, den zu suchen und den zu kennen das Ziel ihres
äußeren und inneren Weges gewesen war.

Liebe Freunde, wie sollten wir in alledem nicht wesentliche Züge des Bischofsamtes erkennen? Auch der
Bischof muß ein Mensch des unruhigen Herzens sein, der sich nicht mit den gewohnten Dingen dieser Welt
begnügt, sondern der Unruhe des Herzens nachgeht, die ihn treibt, inwendig immer näher auf Gott zuzugehen,
sein Angesicht zu suchen, ihn mehr und mehr zu erkennen, um ihn mehr und mehr lieben zu können. Auch der
Bischof muß ein Mann des wachen Herzens sein, der die leise Sprache Gottes wahrnimmt und das Wahre vom
Schein zu unterscheiden versteht. Auch der Bischof muß von dem Mut der Demut erfüllt sein, die nicht fragt,
was die herrschende Meinung über ihn sagt, sondern seinen Maßstab von der Wahrheit Gottes hernimmt und
für sie einsteht – „opportune – importune". Er muß vorangehen und den Weg zeigen können. Er muß
vorangehen und dabei dem folgen, der uns allen vorausging, weil er der wahre Hirte ist, der wahre Stern der
Verheißung: Jesus Christus. Und er muß die Demut haben, sich vor dem Gott zu beugen, der so konkret und so
einfach geworden ist, daß er unserem törichten Stolz widerspricht, der Gott nicht so nah und so klein sehen will.
Er muß die Anbetung des menschgewordenen Gottessohnes leben, die ihm immer neu den Weg zeigt.

Die Liturgie der Bischofsweihe legt das Wesentliche dieses Amtes in acht Fragen an die Weihekandidaten aus,
die immer mit dem Wort beginnen: „Vultis? – Wollt ihr?" Die Fragen orientieren den Willen und zeigen ihm den
einzuschlagenden Weg. Nur einige der Stichworte dieser Wegweisung möchte ich hier kurz benennen, in denen
sich das konkretisiert, was wir eben von den Weisen des heutigen Festes her bedacht haben. Auftrag der
Bischöfe ist das praedicare Evangelium Christi, das custodire und dirigere, das pauperibus misericordes
praevere, das indesinenter orare. Die Verkündigung des Evangeliums Jesu Christi, das Vorangehen und
Führen, das Hüten des heiligen Erbes unseres Glaubens, die Barmherzigkeit und die Liebe zu den Bedürftigen
und Armen, in denen sich Gottes barmherzige Liebe zu uns spiegelt; endlich das immerwährende Beten sind
Grundzüge des bischöflichen Dienstes. Das immerwährende Beten, das bedeutet: nie den Kontakt zu Gott
verlieren; im Tiefsten unseres Herzens sich immer von ihm berühren lassen und so von seinem Licht
durchdrungen werden. Nur wer selbst Gott kennt, kann andere zu Gott führen. Nur wer die Menschen zu Gott
führt, führt sie auf die Straße des Lebens.

Das unruhige Herz, von dem wir im Anschluß an Augustinus gesprochen haben, ist das Herz, das sich letztlich
mit nichts Geringerem begnügt als mit Gott und gerade so ein liebendes Herz wird. Unser Herz ist unruhig auf
Gott hin und bleibt es, auch wenn man heute mit sehr wirksamen Betäubungsmitteln den Menschen von dieser
Unruhe zu befreien versucht. Aber nicht nur wir Menschen sind unruhig auf Gott hin. Gottes Herz ist unruhig auf
den Menschen hin. Gott wartet auf uns. Er sucht uns. Auch er ist nicht ruhig, bis er uns gefunden hat. Gottes
Herz ist unruhig, und darum hat er sich auf den Weg zu uns gemacht – nach Bethlehem, nach Golgotha, von
Jerusalem nach Galiläa und bis an die Grenzen der Erde. Gott ist unruhig nach uns, er sucht nach Menschen,
die sich von seiner Unruhe, von seiner Leidenschaft für uns anstecken lassen. Menschen, die das Suchen des
eigenen Herzens in sich tragen und sich zugleich von der Suche Gottes nach uns ins Herz treffen lassen. Liebe
Freunde, dies war die Aufgabe der Apostel, die Unruhe Gottes nach dem Menschen aufzunehmen und ihn
selbst zu den Menschen zu tragen. Und dies ist eure Aufgabe in der Nachfolge der Apostel: Laßt euch von der
Unruhe Gottes treffen, damit sich die Sehnsucht Gottes nach dem Menschen erfüllen kann.

Die Weisen sind dem Stern gefolgt. Durch die Sprache der Schöpfung haben sie den Gott der Geschichte
gefunden. Freilich – die Sprache der Schöpfung allein genügt nicht. Erst das Wort Gottes, das in der Heiligen
Schrift uns begegnet, vermochte ihnen endgültig den Weg zu zeigen. Schöpfung und Schrift, Vernunft und
Glaube gehören zusammen, um uns bis zum lebendigen Gott hinzuführen. Es ist viel diskutiert worden, was das
für ein Stern gewesen ist, der die Weisen führte. Man denkt an eine Planetenkonstellation, eine Supernova, das
heißt einen von den zunächst ganz schwachen Sternen, in dem eine innere Explosion für einige Zeit einen
gewaltigen Glanz freilegt; einen Komet usw. Diesen Streit mögen die Gelehrten weiterführen. Der große Stern,
die wahre Supernova, die uns führt, ist Christus selbst. Er ist gleichsam die Explosion der Liebe Gottes, die den
großen Lichtglanz seines Herzens in die Welt hineinleuchten läßt. Und wir dürfen hinzufügen: Die Weisen aus

8



dem Morgenland, von denen das heutige Evangelium berichtet, wie überhaupt die Heiligen sind allmählich
selbst zu Sternbildern Gottes geworden, die uns den Weg zeigen. In all diesen Menschen hat gleichsam die
Berührung mit Gottes Wort eine Explosion des Lichtes ausgelöst, durch die der Glanz Gottes in diese unsere
Welt hineinleuchtet und uns den Weg zeigt. Die Heiligen sind Sterne Gottes, von denen wir uns führen lassen zu
dem hin, nach dem unser Wesen fragt. Liebe Freunde, ihr seid dem Stern Jesus Christus nachgefolgt, als ihr Ja
zum Priestertum und zum Bischofsamt gesagt habt. Und gewiß haben euch auch kleinere Sterne geleuchtet und
geholfen, den Weg nicht zu verlieren. In der Allerheiligenlitanei rufen wir all diese Sterne Gottes herbei, damit sie
euch immer wieder leuchten und den Weg zeigen. Indem ihr zu Bischöfen geweiht werdet, werdet ihr gerufen,
auch selber Sterne Gottes für die Menschen zu sein, sie auf den Weg zum wahren Licht, zu Christus zu führen.
Zu allen Heiligen beten wir in dieser Stunde darum, daß ihr immer diesem euren Auftrag entsprechen und das
Licht Gottes den Menschen zeigen könnt. Amen.

[00021-05.02] [Originalsprache: Italienisch]

● TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos y hermanas

La Epifanía es una fiesta de la luz. «¡Levántate, brilla, Jerusalén, que llega tu luz; la gloria del Señor amanece
sobre ti!» (Is 60,1). Con estas palabras del profeta Isaías, la Iglesia describe el contenido de la fiesta. Sí, ha
venido al mundo aquel que es la luz verdadera, aquel que hace que los hombres sean luz. Él les da el poder de
ser hijos de Dios (cf. Jn 1,9.12). Para la liturgia, el camino de los Magos de Oriente es solo el comienzo de una
gran procesión que continúa en la historia. Con estos hombres comienza la peregrinación de la humanidad
hacia Jesucristo, hacia ese Dios que nació en un pesebre, que murió en la cruz y que, resucitado, está con
nosotros todos los días hasta el fin del mundo (cf. Mt 28,20). La Iglesia lee la narración del evangelio de Mateo
junto con la visión del profeta Isaías, que hemos escuchado en la primera lectura: el camino de estos hombres
es solo un comienzo. Antes habían llegado los pastores, las almas sencillas que estaban más cerca del Dios
que se ha hecho niño y que con más facilidad podían «ir allí» (cf. Lc 2,15) hacia él y reconocerlo como Señor.
Ahora, en cambio, también se acercan los sabios de este mundo. Vienen grandes y pequeños, reyes y siervos,
hombres de todas las culturas y pueblos. Los hombres de Oriente son los primeros, a través de los siglos los
seguirán muchos más. Después de la gran visión de Isaías, la lectura de la carta a los Efesios expresa lo mismo
con sobriedad y sencillez: que también los gentiles son coherederos (cf. Ef 3,6). El Salmo 2 lo formula así: «Te
daré en herencia las naciones, en posesión, los confines de la tierra» (Sal 2,8).

Los Magos de Oriente van delante. Inauguran el camino de los pueblos hacia Cristo. Durante esta santa Misa
conferiré a dos sacerdotes la ordenación episcopal, los consagraré pastores del pueblo de Dios. Según las
palabras de Jesús, ir delante del rebaño pertenece a la misión del pastor (cf. Jn 10,4). Por tanto, en estos
personajes que, como los primeros de entre los paganos, encontraron el camino hacia Cristo, podemos
encontrar tal vez algunas indicaciones para la misión de los obispos, a pesar de las diferencias en las
vocaciones y en las tareas. ¿Qué tipo de hombres eran ellos? Los expertos nos dicen que pertenecían a la gran
tradición astronómica que se había desarrollado en Mesopotamia a lo largo de los siglos y que todavía era
floreciente. Pero esta información no basta por sí sola. Es probable que hubiera muchos astrónomos en la
antigua Babilonia, pero sólo estos pocos se encaminaron y siguieron la estrella que habían reconocido como la
de la promesa, que muestra el camino hacia el verdadero Rey y Salvador. Podemos decir que eran hombres de
ciencia, pero no solo en el sentido de que querían saber muchas cosas: querían algo más. Querían saber cuál
es la importancia de ser hombre. Posiblemente habían oído hablar de la profecía del profeta pagano Balaán:
«Avanza la constelación de Jacob, y sube el cetro de Israel» (Nm 24,17). Ellos profundizaron en esa promesa.
Eran personas con un corazón inquieto, que no se conformaban con lo que es aparente o habitual. Eran
hombres en busca de la promesa, en busca de Dios. Y eran hombres vigilantes, capaces de percibir los signos
de Dios, su lenguaje callado y perseverante. Pero eran también hombres valientes a la vez que humildes:
podemos imaginar las burlas que debieron sufrir por encaminarse hacia el Rey de los Judíos, enfrentándose por
eso a grandes dificultades. No consideraban decisivo lo que algunos, incluso personas influyentes e
inteligentes, pudieran pensar o decir de ellos. Lo que les importaba era la verdad misma, no la opinión de los
hombres. Por eso afrontaron las renuncias y fatigas de un camino largo e inseguro. Su humilde valentía fue la
que les permitió postrarse ante un niño de pobre familia y descubrir en él al Rey prometido, cuya búsqueda y
reconocimiento había sido el objetivo de su camino exterior e interior.

9



Queridos amigos, en todo esto podemos ver algunas características esenciales del ministerio episcopal. El
Obispo debe de ser también un hombre de corazón inquieto, que no se conforma con las cosas habituales de
este mundo sino que sigue la inquietud del corazón que lo empuja a acercarse interiormente a Dios, a buscar su
rostro, a conocerlo mejor para poder amarlo cada vez más. El Obispo debe de ser también un hombre de
corazón vigilante que perciba el lenguaje callado de Dios y sepa discernir lo verdadero de lo aparente. El
Obispo debe de estar lleno también de una valiente humildad, que no se interese por lo que la opinión
dominante diga de él, sino que sigua como criterio la verdad de Dios, comprometiéndose por ella: «opportune –
importune». Debe de ser capaz de ir por delante y señalar el camino. Ha de ir por delante siguiendo a aquel que
nos ha precedido a todos, porque es el verdadero pastor, la verdadera estrella de la promesa: Jesucristo. Y
debe de tener la humildad de postrarse ante ese Dios que haciéndose tan concreto y sencillo contradice la
necedad de nuestro orgullo, que no quiere ver a Dios tan cerca y tan pequeño. Debe de vivir la adoración del
Hijo de Dios hecho hombre, aquella adoración que siempre le muestra el camino.

La liturgia de la ordenación episcopal recoge lo esencial de este ministerio con ocho preguntas dirigidas a los
que van a ser consagrados, y que comienzan siempre con la palabra: «Vultis? – ¿queréis?». Las preguntas
orientan a la voluntad mostrándole el camino a seguir. Quisiera aquí mencionar brevemente algunas de las
palabras clave de esa orientación, y en las que se concreta lo que poco antes hemos reflexionado sobre los
Magos en la fiesta de hoy. La misión de los obispos es «predicare Evangelium Christi», «custodire» y
«dirigere», «pauperibus se misericordes praebere» e «indesinenter orare». El anuncio del evangelio de
Jesucristo, el ir delante y dirigir, custodiar el patrimonio sagrado de nuestra fe, la misericordia y la caridad hacia
los necesitados y pobres, en la que se refleja el amor misericordioso de Dios por nosotros y, en fin, la oración
constante son características fundamentales del ministerio episcopal. La oración constante significa no perder
nunca el contacto con Dios; sentirlo en la intimidad del corazón y ser así inundados por su luz. Solo el que
conoce personalmente a Dios puede guiar a los demás hacia él. Solo el que guía a los hombres hacia Dios, los
lleva por el camino de la vida.

El corazón inquieto, del que hemos hablado evocando a san Agustín, es el corazón que no se conforma en
definitiva con nada que no sea Dios, convirtiéndose así en un corazón que ama. Nuestro corazón está inquieto
con relación a Dios y no deja de estarlo aun cuando hoy se busque, con «narcóticos» muy eficaces, liberar al
hombre de esta inquietud. Pero no solo estamos inquietos nosotros, los seres humanos, con relación a Dios. El
corazón de Dios está inquieto con relación al hombre. Dios nos aguarda. Nos busca. Tampoco él descansa
hasta dar con nosotros. El corazón de Dios está inquieto, y por eso se ha puesto en camino hacia nosotros,
hacia Belén, hacia el Calvario, desde Jerusalén a Galilea y hasta los confines de la tierra. Dios está inquieto por
nosotros, busca personas que se dejen contagiar de su misma inquietud, de su pasión por nosotros. Personas
que lleven consigo esa búsqueda que hay en sus corazones y, al mismo tiempo, que dejan que sus corazones
sean tocados por la búsqueda de Dios por nosotros. Queridos amigos, esta era la misión de los apóstoles:
acoger la inquietud de Dios por el hombre y llevar a Dios mismo a los hombres. Y esta es vuestra misión
siguiendo las huellas de los apóstoles: dejaros tocar por la inquietud de Dios, para que el deseo de Dios por el
hombre se satisfaga.

Los Magos siguieron la estrella. A través del lenguaje de la creación encontraron al Dios de la historia.
Ciertamente, el lenguaje de la creación no es suficiente por sí mismo. Solo la palabra de Dios, que encontramos
en la sagrada Escritura, les podía mostrar definitivamente el camino. Creación y Escritura, razón y fe han de ir
juntas para conducirnos al Dios vivo. Se ha discutido mucho sobre qué clase de estrella fue la que guió a los
Magos. Se piensa en una conjunción de planetas, en una Super nova, es decir, una de esas estrellas muy
débiles al principio pero que debido a una explosión interna produce durante un tiempo un inmenso resplandor;
en un cometa, y así sucesivamente. Que los científicos sigan discutiéndolo. La gran estrella, la verdadera Super
nova que nos guía es el mismo Cristo. Él es, por decirlo así, la explosión del amor de Dios, que hace brillar en
el mundo el enorme resplandor de su corazón. Y podemos añadir: los Magos de Oriente, de los que habla el
evangelio de hoy, así como generalmente los santos, se han convertido ellos mismos poco a poco en
constelaciones de Dios, que nos muestran el camino. En todas estas personas, el contacto con la palabra de
Dios ha provocado, por decirlo así, una explosión de luz, a través de la cual el resplandor de Dios ilumina
nuestro mundo y nos muestra el camino. Los santos son estrellas de Dios, que dejamos que nos guíen hacia
aquel que anhela nuestro ser. Queridos amigos, cuando habéis dado vuestro «sí» al sacerdocio y al ministerio
episcopal, habéis seguido la estrella Jesucristo. Y ciertamente han brillado también para vosotros estrellas

10



menores, que os han ayudado a no perder el camino. En las letanías de los santos invocamos a todas estas
estrellas de Dios, para que brillen siempre para vosotros y os muestren el camino. Al ser ordenados obispos
estáis llamados a ser vosotros mismos estrellas de Dios para los hombres, a guiarlos en el camino hacia la
verdadera luz, hacia Cristo. Recemos por tanto en este momento a todos los santos para que siempre podáis
cumplir vuestra misión mostrando a los hombres la luz de Dios. Amén.

[00021-04.02] [Texto original: Italiano]

● TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Queridos irmãos e irmãs,

A Epifania é uma festa da luz. «Ergue-te, Jerusalém, e sê iluminada, que a tua luz desponta e a glória do
Senhor está sobre ti» (Is 60, 1). Com estas palavras do profeta Isaías, a Igreja descreve o conteúdo da festa.
Sim, veio ao mundo Aquele que é a Luz verdadeira, Aquele que faz com que os homens sejam luz. Dá-lhes o
poder de se tornarem filhos de Deus (cf. Jo 1, 9.12). Para a liturgia, o caminho dos Magos do Oriente é só o
início de uma grande procissão que continua ao longo da história inteira. Com estes homens, tem início a
peregrinação da humanidade rumo a Jesus Cristo: rumo àquele Deus que nasceu num estábulo, que morreu na
cruz e, Ressuscitado, permanece connosco todos os dias até ao fim do mundo (cf. Mt 28, 20). A Igreja lê a
narração do Evangelho de Mateus juntamente com a visão do profeta Isaías, que escutámos na primeira leitura:
o caminho destes homens é só o início. Antes, tinham vindo os pastores – almas simples que habitavam mais
perto de Deus feito menino, podendo mais facilmente «ir até lá» (cf. Lc 2, 15) ter com Ele e reconhecê-Lo como
Senhor. Mas agora vêm também os sábios deste mundo. Vêm grandes e pequenos, reis e servos, homens de
todas as culturas e de todos os povos. Os homens do Oriente são os primeiros, seguidos de muitos outros ao
longo dos séculos. Depois da grande visão de Isaías, a leitura tirada da Carta aos Efésios exprime, de modo
sóbrio e simples, a mesma ideia: os gentios partilham da mesma herança (cf. 3, 6). Eis como o formulara o
Salmo 2: «Eu te darei as nações por herança, e os confins da terra para teu domínio» (v. 8).

Os Magos do Oriente vão à frente. Inauguram o caminho dos povos para Cristo. Durante esta Missa, vou
conferir a Ordenação Episcopal a dois sacerdotes, consagrá-los-ei Pastores do povo de Deus. Segundo
palavras de Jesus, caminhar à frente do rebanho faz parte da função do Pastor (cf. Jo 10, 4). Por isso naqueles
personagens, que foram os primeiros pagãos a encontrar o caminho para Cristo, talvez possamos – não
obstante todas as diferenças nas respectivas vocações e tarefas – procurar indicações para a missão dos
Bispos. Que tipo de homens eram os Magos? Os peritos dizem-nos que pertenciam à grande tradição
astronómica que se fora desenvolvendo na Mesopotâmia no decorrer dos séculos, e era então florescente. Mas
esta informação, por si só, não é suficiente. Provavelmente haveria muitos astrónomos na antiga Babilónia, mas
poucos, apenas estes Magos, se puseram a caminho e seguiram a estrela que tinham reconhecido como sendo
a estrela da promessa, ou seja, a que indicava o caminho para o verdadeiro Rei e Salvador. Podemos dizer que
eram homens de ciência, mas não apenas no sentido de quererem saber muitas coisas; eles queriam algo
mais. Queriam entender o que é que conta no facto de sermos homens. Provavelmente ouviram falar da
profecia de Balaão, um profeta pagão: «Uma estrela sai de Jacob, e um cetro se levanta de Israel» (Nm 24, 17).
Eles aprofundaram esta promessa. Eram pessoas de coração inquieto, que não se satisfaziam com aparências
ou com a rotina da vida. Eram homens à procura da promessa, à procura de Deus. Eram homens vigilantes,
capazes de discernir os sinais de Deus, a sua linguagem subtil e insistente. Mas eram também homens
corajosos e, ao mesmo tempo, humildes: podemos imaginar as zombarias que tiveram de suportar quando se
puseram a caminho para ir ter com o Rei dos Judeus, enfrentando canseiras sem número. Mas, não
consideravam decisivo o que se pensava ou dizia deles, mesmo pelas pessoas influentes e inteligentes. Para
eles o que contava era a própria verdade, não a opinião dos homens. Por isso, enfrentaram as privações e o
cansaço dum caminho longo e incerto. Foi a sua coragem humilde que lhes permitiu prostrar-se diante dum
menino filho de gente pobre e reconhecer n’Ele o Rei prometido, cuja busca e reconhecimento fora o objectivo
do seu caminho exterior e interior.

Queridos amigos, em tudo isto é possível ver alguns traços essenciais do ministério episcopal. Também o Bispo
deve ser um homem de coração inquieto, que não se satisfaz com as coisas rotineiras deste mundo, mas segue
a inquietação do coração que o impele interiormente a aproximar-se sempre mais de Deus, a procurar o seu

11



Rosto, a conhecê-Lo cada vez melhor, para poder amá-Lo sempre mais. Também o Bispo deve ser um homem
de coração vigilante que percebe a linguagem subtil de Deus e sabe discernir a verdade da aparência. Também
o Bispo deve estar repleto da coragem da humildade, que não se interessa do que a opinião dominante diz
dele, mas por critério toma a medida da verdade de Deus, comprometendo-se com ela «opportune –
importune». Deve ser capaz de ir à frente indicando o caminho. Deve ir à frente seguindo Aquele que a todos
nos precedeu, porque é o verdadeiro Pastor, a verdadeira estrela da promessa: Jesus Cristo. E deve ter a
humildade de prostrar-se diante daquele Deus que Se tornou tão concreto e tão simples que contradiz o nosso
orgulho insensato, que não quer ver Deus assim perto e pequenino. Deve viver a adoração do Filho de Deus
feito homem, aquela adoração que lhe indica sem cessar o caminho.

A liturgia da Ordenação Episcopal exprime o essencial deste ministério em oito perguntas dirigidas aos
Ordenandos, que começam sempre com a palavra: «Vultis? – Quereis?». As perguntas orientam a vontade e
indicam-lhe o caminho a tomar. Gostaria de mencionar aqui, brevemente, algumas das palavras-chave desta
orientação, nas quais se concretiza aquilo que há pouco reflectimos a partir dos Magos que aparecem na festa
de hoje. A missão dos Bispos é «praedicare Evangelium Christi», «custodire», «dirigere», «pauperibus se
misericordes praebere», «indesinenter orare». O anúncio do Evangelho de Jesus Cristo, guardar o depósito
sagrado da nossa fé, ir à frente e guiar, a misericórdia e a caridade para com os necessitados e os pobres nas
quais se reflecte o amor misericordioso de Deus para connosco e, finalmente, a oração contínua são
características fundamentais do ministério episcopal. A oração contínua significa nunca perder o contacto com
Deus, deixar-se tocar sempre por Ele no íntimo do nosso coração e deste modo sermos permeados pela sua
luz. Só quem conhece a Deus pessoalmente é que pode guiar os outros para Deus. E só quem guia os homens
para Deus é que os guia pela estrada da vida.

O coração inquieto, de que falámos inspirando-nos em Santo Agostinho, é o coração que, em última análise,
não se satisfaz com nada menos do que Deus e é, precisamente assim, que se torna um coração que ama. O
nosso coração vive inquieto por Deus, e não pode ser doutro modo, embora hoje se procure, com «narcóticos»
muito eficazes, libertar o homem desta inquietação. Mas não somos só nós, seres humanos, que vivemos
inquietos relativamente a Deus. Também o coração de Deus vive inquieto relativamente ao homem. Deus
espera-nos. Anda à nossa procura. Também Ele não descansa enquanto não nos tiver encontrado. O coração
de Deus vive inquieto, e foi por isso que se pôs a caminho até junto de nós – até Belém, até ao Calvário, de
Jerusalém até à Galileia e aos confins do mundo. Deus vive inquieto connosco, anda à procura de pessoas que
se deixem contagiar por esta sua inquietação, pela sua paixão por nós; pessoas que vivem a busca que habita
no seu coração e, ao mesmo tempo, se deixam tocar no coração pela busca de Deus a nosso respeito.
Queridos amigos, foi esta a missão dos Apóstolos: acolher a inquietação de Deus pelo homem e levar o próprio
Deus aos homens. E, seguindo os passos dos Apóstolos, esta é a vossa missão: deixai-vos tocar pela
inquietação de Deus, a fim de que o anseio de Deus pelo homem possa ser satisfeito.

Os Magos seguiram a estrela. Através da linguagem da criação, encontraram o Deus da história. É certo que a
linguagem da criação, por si só, não é suficiente. Apenas a Palavra de Deus, que encontramos na Sagrada
Escritura, podia indicar-lhes definitivamente o caminho. Criação e Escritura, razão e fé devem dar-se as mãos
para nos conduzirem ao Deus vivo. Muito se discutiu sobre o tipo de estrela que guiou os Magos. Pensa-se
numa conjunção de planetas, numa Supernova, ou seja, uma daquelas estrelas inicialmente muito débeis que,
na sequência duma explosão interna, irradia por algum tempo um imenso esplendor, num cometa, etc.
Deixemos que os cientistas continuem esta discussão. A grande estrela, a verdadeira Supernova que nos guia
é o próprio Cristo. Ele é, por assim dizer, a explosão do amor de Deus, que faz brilhar sobre o mundo o grande
fulgor do seu coração. E podemos acrescentar: tanto os Magos do Oriente, mencionados no Evangelho de hoje,
como os Santos em geral pouco a pouco tornaram-se eles mesmos constelações de Deus, que nos indicam o
caminho. Em todas estas pessoas, o contacto com a Palavra de Deus provocou, por assim dizer, uma explosão
de luz, através da qual o esplendor de Deus ilumina este nosso mundo e nos indica o caminho. Os Santos são
estrelas de Deus, pelas quais nos deixamos guiar para Aquele por quem o nosso ser anseia. Queridos amigos,
vós seguistes a estrela que é Jesus Cristo, quando dissestes o vosso «sim» ao sacerdócio e ao ministério
episcopal. E certamente brilharam para vós também estrelas menores, que vos ajudaram a não errar o
caminho. Na Ladainha dos Santos, invocamos todas estas estrelas de Deus, a fim de que brilhem sempre de
novo para vós e vos indiquem o caminho. Com a Ordenação Episcopal, vós mesmos sois chamados a ser
estrelas de Deus para os homens, guiando-os pelo caminho que leva à verdadeira Luz: Cristo. Invoquemos,

12



pois, agora todos os Santos, para que possais corresponder sempre a esta vossa missão mostrando aos
homens a luz de Deus. Amen.

[00021-06.02] [Texto original: Italiano]

● TRADUZIONE IN LINGUA POLACCA

Drodzy bracia i siostry!

Epifania jest świętem światła. Powstań! [Jerozolimo] Świeć, bo przyszło twe światło i chwała Pańska rozbłyska
nad tobą"(Iz 60,1). Tymi słowami proroka Izajasza, Kościół opisuje treść tego święta. Tak, przyszedł na świat
Ten, który jest Światłością prawdziwą, ten Który czyni ludzi światłem. Daje im moc, aby się stali dziećmi Bożymi
(por. J 1,9. 12). Droga Mędrców ze Wschodu jest dla liturgii tylko początkiem wielkiej procesji, która trwa przez
całą historię. Wraz z tymi ludźmi rozpoczyna się pielgrzymka ludzkości ku Jezusowi Chrystusowi – temu Bogu,
który urodził się w stajence; który umarł na krzyżu, i który jako Zmartwychwstały, pozostaje z nami przez
wszystkie dni aż do skończenia świata (por. Mt 28,20). Kościół odczytuje opowieść Ewangelii Mateusza wraz z
wizją proroka Izajasza, którą usłyszeliśmy w pierwszym czytaniu: droga tych ludzi jest jedynie początkiem.
Najpierw przyszli pasterze – ludzie prości, którzy mieszkali najbliżej Boga, który stał się dzieckiem, którzy mogli
„tam pójść" (por. Łk 2,15) do Niego i rozpoznać Go jako Pana. Teraz jednak przychodzą także i mędrcy tego
świata. Przychodzą wielcy i mali, królowie i niewolnicy, ludzie wszystkich kultur i wszystkich narodów. Ludzie
Wschodu są pierwszymi, za którymi idzie tak wielu, przez wszystkie wieki. Po wielkiej wizji Izajasza, czytanie
zaczerpnięte z Listu do Efezjan wyraża to samo w sposób trzeźwy i prosty: ludzie mają takie same dziedzictwo
(por. Ef 3,6). Psalm 2 sformułował to tak: „dam Ci narody w dziedzictwo i w posiadanie Twoje krańce ziemi"(Ps
2, 8).

Mędrcy ze Wschodu idą dalej. Zapoczątkowują drogę narodów ku Chrystusowi. Podczas tej Mszy św. udzielę
dwóm kapłanom święceń biskupich i konsekruję ich na Pasterzy ludu Bożego. Według słów Jezusa, jednym z
zadań pasterzy jest poprzedzanie stada (por. J 10,4). Tak więc w tych postaciach, które jako pierwsi poganie
znajdują drogę do Chrystusa, możemy być może poszukiwać – pomimo wszelkich różnic powołania i zadań –
wskazań odnośnie do zadania biskupów. Jakim typem ludzi oni byli? Specjaliści mówią, że należeli oni do
wielkiej tradycji astronomicznej, która na przestrzeni wieków rozwinęła się w Mezopotamii i nadal tam rozkwitała.
Ale sama ta informacja nie wystarcza. Było zapewne wielu astronomów w starożytnym Babilonie, ale tylko tych
kilku poszło za gwiazdą, uznali ją za gwiazdę obietnicy, jako wskaźnik drogi do prawdziwego Króla i Zbawiciela.
Można powiedzieć, że byli oni ludźmi nauki, ale nie tylko w tym sensie, że chcieli się dowiedzieć wielu rzeczy:
chcieli więcej. Chcieli zrozumieć, co się liczy w byciu człowiekiem. Prawdopodobnie słyszeli o proroctwie
pogańskiego proroka Balaama: „Wschodzi Gwiazda z Jakuba, a z Izraela podnosi się berło" (Lb 24,17).
Zgłębiają tę obietnicę. Byli ludźmi o niespokojnym sercu, którzy nie zadowalali się tym, co się jawi i jest
normalne. Byli to ludzie poszukujący obietnicy, poszukujący Boga. Byli to ludzie czuwający, zdolni by dostrzec
znaki Boga, Jego język cichy i natarczywy. Ale byli to też ludzie odważni a zarazem pokorni: możemy sobie
wyobrazić, że musieli znosić pewne wyszydzenie, ponieważ wyruszyli do króla Żydów, pokonując z tego
względu wiele trudu. Dla nich decydującym nie było to, co myślał i powiedział im ten czy ów, nawet ludzie
inteligentni i wpływowi. Dla nich liczyła się sama prawda, a nie ludzka opinia. Dlatego podejmują wyrzeczenia i
trudy długiej i niepewnej drogi. Ich pokorna odwaga pozwoliła im pochylić się przed dzieckiem ludzi ubogich i
rozpoznać w Nim obiecanego Króla, którego poszukiwanie i którego uznanie było celem ich drogi zewnętrznej i
wewnętrznej.

Drodzy przyjaciele, jakże w tym wszystkim nie dostrzec kilku istotnych cech posługi biskupiej? Także biskup
musi być człowiekiem niespokojnego serca, który nie zadowala się zwykłymi rzeczami tego świata, lecz idzie za
niepokojem serca, pobudzającym go do coraz większego wewnętrznego zbliżenia z Bogiem, poszukiwania Jego
Oblicza, poznawania Go coraz bardziej, aby móc Go coraz bardziej kochać. Także biskup musi być człowiekiem
czujnego serca, który dostrzega cichy język Boga i potrafi odróżniać prawdziwe od tego, co pozorne. Także
biskup musi być napełniony odwagą pokory, która nie pyta się o to, co mówi o nim dominująca opinia, ale
czerpie swoje kryterium z Bożej prawdy i dla niej się angażuje „w porę i nie w porę". Musi być w stanie
wyprzedzać i pokazywać drogę. Musi wyprzedzać idąc za Tym, który poprzedza nas wszystkich, ponieważ jest
prawdziwym Pasterzem, prawdziwą gwiazdą obietnicy: Jezusem Chrystusem. Musi mieć pokorę, by pokłonić się

13



przed tym Bogiem, który stał się tak konkretnym i tak prostym, by przeciwstawić się naszej głupiej pysze, która
nie chce widzieć Boga tak bliskiego i tak małego. Musi żyć adoracją Syna Bożego, który stał się człowiekiem, tą
adoracją która nieustannie na nowo wskazuje mu drogę.

Liturgia sakry biskupiej wyjaśnia istotę tej posługi w ośmiu pytaniach, skierowanych do tych, którzy mają być
święceni. Zaczynają się one zawsze od słowa: „Vultis - chcesz?". Pytania ukierunkowują wolę i wskazują jej
drogę, którą należy podjąć. Chciałbym tutaj krótko wspomnieć tylko niektóre ze słów-kluczy tego
ukierunkowania, w których konkretyzuje się to, o czym rozważaliśmy przed chwilą wychodząc od Magów
dzisiejszego święta. Zadaniem biskupów jest „praedicare Evangelium Christi", „custodire" i „dirigere",
„pauperibus misericordes praebere", „indesinenter orare". Głoszenie Ewangelii Jezusa Chrystusa, poprzedzanie
i kierowanie, strzeżenie świętego dziedzictwa naszej wiary, miłosierdzie i miłość względem potrzebujących i
ubogich, w którym odzwierciedla się miłosierna miłość Boga względem nas i wreszcie nieustanna modlitwa to
podstawowe cechy posługi biskupiej. Co oznacza nieustanna modlitwa: nigdy nie tracić kontaktu z Bogiem;
pozwolić, by nieustannie nas dotykał w głębi naszego serca i abyśmy w ten sposób byli przeniknięci Jego
światłem. Tylko ten, kto osobiście zna Boga może prowadzić innych ku Bogu. Tylko ten, kto prowadzi ludzi ku
Bogu, prowadzi ich drogą życia.

Serce niespokojne, o którym mówiliśmy powtarzając za świętym Augustynem, to serce, które w ostateczności
nie zaspokaja się niczym, co byłoby mniejsze od Boga i właśnie w ten sposób staje się sercem, które kocha.
Nasze serce staje się niespokojne ku Bogu i pozostaje takim, nawet jeśli dzisiaj z bardzo skutecznymi
„narkotykami" usiłuje się wyzwolić człowieka od tego niepokoju. Ale nie tylko my istoty ludzkie jesteśmy
niespokojni w relacji względem Boga. Serce Boga jest niespokojne w relacji do człowieka. Bóg nas oczekuje. On
nas poszukuje. Także On nie jest spokojny, dopóki nas nie znajdzie. Serce Boga jest niespokojne i dlatego
wyruszył on w drogę ku nam – ku Betlejem, na Kalwarię, z Jerozolimy do Galilei, i aż po krańce świata. Bóg jest
niespokojny względem nas i poszukuje osób, które pozwolą się zarazić Jego niepokojem, Jego miłością wobec
nas. Osoby noszące w sobie poszukiwanie, które jest w ich sercu, a równocześnie pozwalające się dotknąć
poszukiwaniem Boga wobec nas. Drodzy przyjaciele, to było zadanie Apostołów: przyjąć niepokój Boga
względem człowieka i zanieść samego Boga do ludzi. To jest waszym zadaniem, śladami Apostołów: pozwólcie
się uderzyć niepokojem Boga, aby pragnienie Boga wzglądem człowieka mogło być zaspokojone.

Magowie szli za gwiazdą. Poprzez język stworzenia odnaleźli Boga historii. Oczywiście, sam język stworzenia
nie wystarcza. Tylko Słowo Boże, które spotykamy w Piśmie Świętym mogło im ostatecznie wskazać drogę.
Stworzenie i Pismo Święte, rozum i wiara muszą być razem, aby nas doprowadzić do Boga żywego. To prawda,
było wiele dyskusji o tym, jaki rodzaj gwiazdy prowadził Magów. Myśli się o połączeniu planet, o jakiejś
Supernowej, to znaczy o jednej z tych gwiazd, które początkowo są bardzo słabe, w których eksplozja
wewnętrzna uwalnia w jakimś czasie niezwykle jasny obiekt, o jakiejś komecie i tak dalej. Niech naukowcy mimo
wszystko kontynuują tę dyskusję. Wielka gwiazda, prawdziwa Supernowa, która nas prowadzi, to sam Chrystus.
On jest, że tak powiem eksplozją miłości Boga, która sprawia, że jaśnieje nad światem wielki blask jego serca.
Możemy dodać: Mędrcy ze Wschodu, o których mowa w dzisiejszej Ewangelii, podobnie jak i ogólnie święci,
sami stopniowo stali się konstelacjami Boga, które wskazują nam drogę. W tych wszystkich osobach kontakt ze
Słowem Boga, by tak rzec, spowodował wybuch światła, poprzez który blask Boga rozświetla nasz świat i
wskazuje nam drogę. Święci są gwiazdami Boga, którym pozwalamy się kierować ku Temu, za którym tęskni
nasze życie. Drodzy przyjaciele, poszliście za gwiazdą Jezusem Chrystusem, kiedy powiedzieliście wasze „tak"
dla kapłaństwa i posługi biskupiej. Z pewnością jaśniały dla was także mniejsze gwiazdy, pomagając wam,
byście nie zgubili drogi. W Litanii do Wszystkich Świętych przyzywamy te wszystkie gwiazdy Boga, aby świeciły
wam zawsze na nowo i wskazywały drogę. Będąc za chwilę wyświęceni na biskupów, jesteście wezwani,
abyście sami byli gwiazdami Boga dla ludzi, abyście prowadzili ich drogą wiodącą ku prawdziwemu Światłu, do
Chrystusa. Módlmy się więc w tej chwili do wszystkich świętych, abyście mogli zawsze odpowiadać na to
zadanie i ukazywać ludziom Boże światło. Amen.

[00021-09.02] [Testo originale: Italiano]

[B0009-XX.03]

14



15


