
N. 0235

Sabato 23.04.2011

VEGLIA PASQUALE NELLA NOTTE SANTA DI PASQUA

Alle ore 21 il Santo Padre Benedetto XVI presiede, nella Basilica Vaticana, la solenne Veglia nella Notte Santa
di Pasqua.
La Veglia ha inizio nell’atrio della Basilica di San Pietro con la benedizione del fuoco e l’accensione del cero
pasquale. Alla processione verso l’Altare con il cero pasquale e il canto dell’Exsultet, fanno seguito la Liturgia
della Parola, la Liturgia Battesimale e la Liturgia Eucaristica, concelebrata con i Cardinali.
Nel corso della Liturgia Battesimale il Papa amministra i Sacramenti dell’iniziazione cristiana a sei catecumeni
provenienti da diversi Paesi.
Pubblichiamo di seguito l’omelia che Benedetto XVI pronuncia dopo la proclamazione del Santo Vangelo:

● OMELIA DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle!

Due grandi segni caratterizzano la celebrazione liturgica della Veglia Pasquale. C’è innanzitutto il fuoco che
diventa luce. La luce del cero pasquale, che nella processione attraverso la chiesa avvolta nel buio della notte
diventa un’onda di luci, ci parla di Cristo quale vera stella del mattino, che non tramonta in eterno – del Risorto
nel quale la luce ha vinto le tenebre. Il secondo segno è l’acqua. Essa richiama, da una parte, le acque del Mar
Rosso, lo sprofondamento e la morte, il mistero della Croce. Poi però ci si presenta come acqua sorgiva, come
elemento che dà vita nella siccità. Diventa così l’immagine del Sacramento del Battesimo, che ci rende partecipi
della morte e risurrezione di Gesù Cristo.

Della liturgia della Veglia Pasquale, tuttavia, fanno parte non soltanto i grandi segni della creazione, luce e
acqua. Caratteristica del tutto essenziale della Veglia è anche il fatto che essa ci conduce ad un ampio incontro
con la parola della Sacra Scrittura. Prima della riforma liturgica c’erano dodici letture veterotestamentarie e due
neotestamentarie. Quelle del Nuovo Testamento sono rimaste. Il numero delle letture dell’Antico Testamento è
stato fissato a sette, ma può, a seconda delle situazioni locali, essere ridotto anche a tre letture. La Chiesa vuole
condurci, attraverso una grande visione panoramica, lungo la via della storia della salvezza, dalla creazione
attraverso l’elezione e la liberazione di Israele fino alle testimonianze profetiche, con le quali tutta questa storia
si dirige sempre più chiaramente verso Gesù Cristo. Nella tradizione liturgica tutte queste letture venivano
chiamate profezie. Anche quando non sono direttamente preannunci di avvenimenti futuri, esse hanno un



carattere profetico, ci mostrano l’intimo fondamento e l’orientamento della storia. Esse fanno in modo che la
creazione e la storia diventino trasparenti all’essenziale. Così ci prendono per mano e ci conducono verso
Cristo, ci mostrano la vera Luce.

Il cammino attraverso le vie della Sacra Scrittura comincia, nella Veglia Pasquale, con il racconto della
creazione. Con ciò la liturgia vuole dirci che anche il racconto della creazione è una profezia. Non è
un’informazione sullo svolgimento esteriore del divenire del cosmo e dell’uomo. I Padri della Chiesa ne erano
ben consapevoli. Non intesero tale racconto come narrazione sullo svolgimento delle origini delle cose, bensì
quale rimando all’essenziale, al vero principio e al fine del nostro essere. Ora, ci si può chiedere: ma è
veramente importante nella Veglia Pasquale parlare anche della creazione? Non si potrebbe cominciare con gli
avvenimenti in cui Dio chiama l’uomo, si forma un popolo e crea la sua storia con gli uomini sulla terra? La
risposta deve essere: no. Omettere la creazione significherebbe fraintendere la stessa storia di Dio con gli
uomini, sminuirla, non vedere più il suo vero ordine di grandezza. Il raggio della storia che Dio ha fondato giunge
fino alle origini, fino alla creazione. La nostra professione di fede inizia con le parole: "Credo in Dio, Padre
onnipotente, Creatore del cielo e della terra". Se omettiamo questo primo articolo del Credo, l’intera storia della
salvezza diventa troppo ristretta e troppo piccola. La Chiesa non è una qualsiasi associazione che si occupa dei
bisogni religiosi degli uomini, ma che ha, appunto, lo scopo limitato di tale associazione. No, essa porta l’uomo
in contatto con Dio e quindi con il principio di ogni cosa. Per questo Dio ci riguarda come Creatore, e per questo
abbiamo una responsabilità per la creazione. La nostra responsabilità si estende fino alla creazione, perché
essa proviene dal Creatore. Solo perché Dio ha creato il tutto, può darci vita e guidare la nostra vita. La vita
nella fede della Chiesa non abbraccia soltanto un ambito di sensazioni e di sentimenti e forse di obblighi morali.
Essa abbraccia l’uomo nella sua interezza, dalle sue origini e in prospettiva dell’eternità. Solo perché la
creazione appartiene a Dio, noi possiamo far affidamento su di Lui fino in fondo. E solo perché Egli è Creatore,
può darci la vita per l’eternità. La gioia per la creazione, la gratitudine per la creazione e la responsabilità per
essa vanno una insieme all’altra.

Il messaggio centrale del racconto della creazione si lascia determinare ancora più precisamente. San Giovanni,
nelle prime parole del suo Vangelo, ha riassunto il significato essenziale di tale racconto in quest’unica frase: "In
principio era il Verbo". In effetti, il racconto della creazione che abbiamo ascoltato prima è caratterizzato dalla
frase che ricorre con regolarità: "Dio disse…". Il mondo è un prodotto della Parola, del Logos, come si esprime
Giovanni con un termine centrale della lingua greca. "Logos" significa "ragione", "senso", "parola". Non è
soltanto ragione, ma Ragione creatrice che parla e che comunica se stessa. È Ragione che è senso e che crea
essa stessa senso. Il racconto della creazione ci dice, dunque, che il mondo è un prodotto della Ragione
creatrice. E con ciò esso ci dice che all’origine di tutte le cose non stava ciò che è senza ragione, senza libertà,
bensì il principio di tutte le cose è la Ragione creatrice, è l’amore, è la libertà. Qui ci troviamo di fronte
all’alternativa ultima che è in gioco nella disputa tra fede ed incredulità: sono l’irrazionalità, l’assenza di libertà e
il caso il principio di tutto, oppure sono ragione, libertà, amore il principio dell’essere? Il primato spetta
all’irrazionalità o alla ragione? È questa la domanda di cui si tratta in ultima analisi. Come credenti rispondiamo
con il racconto della creazione e con san Giovanni: all’origine sta la ragione. All’origine sta la libertà. Per questo
è cosa buona essere una persona umana. Non è così che nell’universo in espansione, alla fine, in un piccolo
angolo qualsiasi del cosmo si formò per caso anche una qualche specie di essere vivente, capace di ragionare e
di tentare di trovare nella creazione una ragione o di portarla in essa. Se l’uomo fosse soltanto un tale prodotto
casuale dell’evoluzione in qualche posto al margine dell’universo, allora la sua vita sarebbe priva di senso o
addirittura un disturbo della natura. Invece no: la Ragione è all’inizio, la Ragione creatrice, divina. E siccome è
Ragione, essa ha creato anche la libertà; e siccome della libertà si può fare uso indebito, esiste anche ciò che è
avverso alla creazione. Per questo si estende, per così dire, una spessa linea oscura attraverso la struttura
dell’universo e attraverso la natura dell’uomo. Ma nonostante questa contraddizione, la creazione come tale
rimane buona, la vita rimane buona, perché all’origine sta la Ragione buona, l’amore creatore di Dio. Per questo
il mondo può essere salvato. Per questo possiamo e dobbiamo metterci dalla parte della ragione, della libertà e
dell’amore – dalla parte di Dio che ci ama così tanto che Egli ha sofferto per noi, affinché dalla sua morte
potesse sorgere una vita nuova, definitiva, risanata.

Il racconto veterotestamentario della creazione, che abbiamo ascoltato, indica chiaramente quest’ordine delle
realtà. Ma ci fa fare un passo ancora più avanti. Ha strutturato il processo della creazione nel quadro di una
settimana che va verso il Sabato, trovando in esso il suo compimento. Per Israele, il Sabato era il giorno in cui

2



tutti potevano partecipare al riposo di Dio, in cui uomo e animale, padrone e schiavo, grandi e piccoli erano uniti
nella libertà di Dio. Così il Sabato era espressione dell’alleanza tra Dio e uomo e la creazione. In questo modo,
la comunione tra Dio e uomo non appare come qualcosa di aggiunto, instaurato successivamente in un mondo
la cui creazione era già terminata. L’alleanza, la comunione tra Dio e l’uomo, è predisposta nel più profondo
della creazione. Sì, l’alleanza è la ragione intrinseca della creazione come la creazione è il presupposto
esteriore dell’alleanza. Dio ha fatto il mondo, perché ci sia un luogo dove Egli possa comunicare il suo amore e
dal quale la risposta d’amore ritorni a Lui. Davanti a Dio, il cuore dell’uomo che gli risponde è più grande e più
importante dell’intero immenso cosmo materiale che, certamente, ci lascia intravedere qualcosa della grandezza
di Dio. A Pasqua e dall’esperienza pasquale dei cristiani, però, dobbiamo ora fare ancora un ulteriore passo. Il
Sabato è il settimo giorno della settimana. Dopo sei giorni, in cui l’uomo partecipa, in un certo senso, al lavoro
della creazione di Dio, il Sabato è il giorno del riposo. Ma nella Chiesa nascente è successo qualcosa di
inaudito: al posto del Sabato, del settimo giorno, subentra il primo giorno. Come giorno dell’assemblea liturgica,
esso è il giorno dell’incontro con Dio mediante Gesù Cristo, il quale nel primo giorno, la Domenica, ha incontrato
i suoi come Risorto dopo che essi avevano trovato vuoto il sepolcro. La struttura della settimana è ora
capovolta. Essa non è più diretta verso il settimo giorno, per partecipare in esso al riposo di Dio. Essa inizia con
il primo giorno come giorno dell’incontro con il Risorto. Questo incontro avviene sempre nuovamente nella
celebrazione dell’Eucaristia, in cui il Signore entra di nuovo in mezzo ai suoi e si dona a loro, si lascia, per così
dire, toccare da loro, si mette a tavola con loro. Questo cambiamento è un fatto straordinario, se si considera
che il Sabato, il settimo giorno come giorno dell’incontro con Dio, è profondamente radicato nell’Antico
Testamento. Se teniamo presente quanto il corso dal lavoro verso il giorno del riposo corrisponda anche ad una
logica naturale, la drammaticità di tale svolta diventa ancora più evidente. Questo processo rivoluzionario, che si
è verificato subito all’inizio dello sviluppo della Chiesa, è spiegabile soltanto col fatto che in tale giorno era
successo qualcosa di inaudito. Il primo giorno della settimana era il terzo giorno dopo la morte di Gesù. Era il
giorno in cui Egli si era mostrato ai suoi come il Risorto. Questo incontro, infatti, aveva in sé qualcosa di
sconvolgente. Il mondo era cambiato. Colui che era morto viveva di una vita, che non era più minacciata da
alcuna morte. Si era inaugurata una nuova forma di vita, una nuova dimensione della creazione. Il primo giorno,
secondo il racconto della Genesi, è il giorno in cui prende inizio la creazione. Ora esso era diventato in un modo
nuovo il giorno della creazione, era diventato il giorno della nuova creazione. Noi celebriamo il primo giorno. Con
ciò celebriamo Dio, il Creatore, e la sua creazione. Sì, credo in Dio, Creatore del cielo e della terra. E celebriamo
il Dio che si è fatto uomo, ha patito, è morto ed è stato sepolto ed è risorto. Celebriamo la vittoria definitiva del
Creatore e della sua creazione. Celebriamo questo giorno come origine e, al tempo stesso, come meta della
nostra vita. Lo celebriamo perché ora, grazie al Risorto, vale in modo definitivo che la ragione è più forte
dell’irrazionalità, la verità più forte della menzogna, l’amore più forte della morte. Celebriamo il primo giorno,
perché sappiamo che la linea oscura che attraversa la creazione non rimane per sempre. Lo celebriamo, perché
sappiamo che ora vale definitivamente ciò che è detto alla fine del racconto della creazione: "Dio vide quanto
aveva fatto, ed ecco, era cosa molto buona" (Gen 1,31). Amen.

[00594-01.01] [Testo originale: Italiano]

● TRADUZIONE IN LINGUA FRANCESE

Chers frères et sœurs !

Deux grands signes caractérisent la célébration liturgique de la Veillée Pascale. Il y a d’abord le feu qui devient
lumière. La lumière du cierge pascal, qui au cours de la procession à travers l’église enveloppée dans l’obscurité
de la nuit devient une vague de lumières et nous parle du Christ comme véritable étoile du matin, qui ne se
couche pas éternellement – du Ressuscité en qui la lumière a vaincu les ténèbres. Le deuxième signe est l’eau.
Elle rappelle, d’une part les eaux de la Mer Rouge, l’effondrement et la mort, le mystère de la croix. Ensuite
cependant, elle se présente à nous comme une eau de source, comme un élément qui apporte la vie dans la
sécheresse. Elle devient ainsi l’image du Sacrement du Baptême, qui nous rend participants de la mort et de la
résurrection de Jésus Christ.

Toutefois, les grands signes de la création, la lumière et l’eau ne sont pas les seuls à faire partie de la liturgie de
la Veillée Pascale. Une caractéristique absolument essentielle de la Veillée, c’est aussi le fait qu’elle nous
conduit à une importante rencontre avec la parole de la Sainte Ecriture. Avant la réforme liturgique il y avait
douze lectures de l’Ancien Testament et deux du Nouveau Testament. Celles du Nouveau Testament sont

3



restées. Le nombre des lectures de l’Ancien Testament a été fixé à sept, mais, selon les situations locales, il
peut aussi être réduit à trois lectures. À travers une grande vision panoramique, l’Eglise veut nous conduire, tout
au long du chemin de l’histoire du salut, depuis la création, à travers l’élection et la libération d’Israël, jusqu’aux
témoignages prophétiques, grâce auxquels toute cette histoire se dirige toujours plus clairement vers Jésus
Christ. Dans la tradition liturgique toutes ces lectures ont été appelées prophéties. Même quand elles ne sont
pas directement des annonces d’évènements futurs, elles ont un caractère prophétique, elles nous montrent le
fondement profond et l’orientation de l’histoire. Elles font en sorte que la création et l’histoire laissent
transparaître l’essentiel. Ainsi, elles nous prennent par la main et nous conduisent vers le Christ, elles nous
montrent la vraie lumière.

Le cheminement sur les routes de la Sainte Ecriture commence, durant la Veillée Pascale, par le récit de la
création. La liturgie veut nous dire par là que le récit de la création est aussi une prophétie. Il n’est pas une
information sur le déroulement extérieur du devenir du cosmos et de l’homme. Les Pères de l’Eglise en étaient
bien conscients. Ils n’ont pas compris ce récit comme une narration sur le déroulement des origines des choses,
mais comme un renvoi à l’essentiel, au vrai principe et à la fin de notre être. Or, nous pouvons donc nous
demander : mais est-il vraiment important durant la Veillée Pascale de parler aussi de la création ? Ne pourrait-
on pas commencer par les évènements au cours desquels Dieu appelle l’homme, se constitue un peuple et crée
son histoire avec les hommes sur la terre ? La réponse doit être : non. Omettre la création signifierait se
méprendre sur l’histoire même de Dieu avec les hommes, la réduire, ne plus voir son véritable ordre de
grandeur. Le rayon de l’histoire que Dieu a fondé parvient jusqu’aux origines, jusqu’à la création. Notre
profession de foi commence par les paroles : « Je crois en Dieu, le Père tout-puissant, Créateur du ciel et de la
terre ». Si nous omettons ce commencement du Credo, l’histoire du salut tout entière devient trop réduite et trop
petite. L’Eglise n’est pas une association quelconque qui s’occupe des besoins religieux des hommes, et qui a
justement le but limité de cette association. Non, elle met l’homme en contact avec Dieu et donc avec le principe
de toute chose. C’est pourquoi Dieu nous concerne comme Créateur et c’est pour cela que nous avons une
responsabilité envers la création. Notre responsabilité s’étend jusqu’à la création, parce qu’elle provient du
Créateur. C’est seulement parce que Dieu a tout créé qu’il peut nous donner vie et conduire notre vie. La vie
dans la foi de l’Eglise n’embrasse pas seulement un domaine de sensations et de sentiments et peut-être
d’obligations morales. Elle embrasse l’homme dans sa totalité, depuis ses origines et dans la perspective de
l’éternité. C’est seulement parce que la création appartient à Dieu que nous pouvons nous fier à lui jusqu’au
bout. Et c’est seulement parce qu’il est Créateur qu’il peut nous donner la vie pour l’éternité. La joie pour la
création, la gratitude pour la création et la responsabilité à son égard sont inséparables.

Le message central du récit de la création se laisse déterminer encore plus précisément. Dans les premières
paroles de son Evangile, saint Jean a résumé la signification essentielle de ce récit en cette unique phrase :
« Au commencement était le Verbe ». En effet, le récit de la création que nous venons d’écouter est caractérisé
par la phrase qui revient régulièrement : « Dieu dit… ». Le monde est un produit de la Parole, du Logos, comme
l’exprime Jean avec un terme central de la langue grecque. « Logos » signifie « raison », « sens », « parole ». Il
ne signifie pas seulement « raison », mais Raison créatrice qui parle et qui se communique elle-même. C’est
une Raison qui est sens et qui crée elle-même du sens. Le récit de la création nous dit, donc, que le monde est
un produit de la Raison créatrice. Et ainsi il nous dit qu’à l’origine de toutes choses il n’y avait pas ce qui est
sans raison, sans liberté, mais que le principe de toutes choses est la Raison créatrice, est l’amour, est la
liberté. Ici nous nous trouvons face à l’alternative ultime qui est en jeu dans le débat entre foi et incrédulité :
l’irrationalité, l’absence de liberté et le hasard sont-ils le principe de tout, ou bien la raison, la liberté, l’amour
sont-ils le principe de l’être ? Le primat revient-il à l’irrationalité ou à la raison ? C’est là la question en dernière
analyse. Comme croyants nous répondons par le récit de la création et avec Saint Jean : à l’origine, il y a la
raison. A l’origine il y a la liberté. C’est pourquoi être une personne humaine est une bonne chose. Il n’est pas
exact que dans l’univers en expansion, à la fin, dans un petit coin quelconque du cosmos se forma aussi, par
hasard, une certaine espèce d’être vivant, capable de raisonner et de tenter de trouver dans la création une
raison ou de l’avoir en elle. Si l’homme était seulement un tel produit accidentel de l’évolution en quelque lieu à
la marge de l’univers, alors sa vie serait privée de sens ou même un trouble de la nature. Non, au contraire : la
raison est au commencement, la Raison créatrice, divine. Et puisqu’elle est Raison, elle a créé aussi la liberté ;
et puisqu’on peut faire de la liberté un usage indu, il existe aussi ce qui est contraire à la création. C’est pourquoi
une épaisse ligne obscure s’étend, pour ainsi dire, à travers la structure de l’univers et à travers la nature de
l’homme. Mais malgré cette contradiction, la création comme telle demeure bonne, la vie demeure bonne, parce

4



qu’à l’origine il y a la Raison bonne, l’amour créateur de Dieu. C’est pourquoi le monde peut être sauvé. C’est
pour cela que nous pouvons et nous devons nous mettre du côté de la raison, de la liberté et de l’amour – du
côté de Dieu qui nous aime tellement qu’il a souffert pour nous, afin que de sa mort puisse surgir une vie
nouvelle, définitive, guérie.

Le récit vétérotestamentaire de la création, que nous avons entendu, indique clairement cet ordre des réalités.
Cependant il nous fait faire encore un pas en avant. Il a structuré le processus de la création dans le cadre
d’une semaine qui va vers le samedi, y trouvant son achèvement. Pour Israël, le samedi était le jour où tous
pouvaient participer au repos de Dieu, où homme et animal, maître et esclave, grands et petits étaient unis dans
la liberté de Dieu. Ainsi le samedi était une expression de l’alliance entre Dieu et l’homme et la création. De
cette façon, la communion entre Dieu et l’homme n’apparaît pas comme quelque chose de rajouté, instauré par
la suite dans un monde dont la création était déjà terminée. L’alliance, la communion entre Dieu et l’homme, est
prévue au plus profond de la création. Oui, l’alliance est la raison intrinsèque de la création comme la création
est le présupposé extérieur de l’alliance. Dieu a fait le monde pour qu’il y ait un lieu où il puisse communiquer
son amour et d’où la réponse d’amour lui retourne. Devant Dieu, le cœur de l’homme qui lui répond est plus
grand et plus important que l’immense cosmos matériel tout entier qui, certainement, nous laisse entrevoir
quelque chose de la grandeur de Dieu.

A Pâques et à la suite de l’expérience pascale des chrétiens, nous devons cependant faire encore un autre pas.
Le samedi est le septième jour de la semaine. Après six jours, où l’homme participe, en un certain sens, au
travail de la création de Dieu, le samedi est le jour du repos. Mais dans l’Eglise naissante, quelque chose
d’inouï s’est produit : à la place du samedi, du septième jour, vient le premier jour. Comme jour de l’assemblée
liturgique, il est le jour de la rencontre avec Dieu par Jésus Christ qui, le premier jour, le dimanche, a rencontré
les siens en tant que Ressuscité, après que ceux-ci eurent trouvé le tombeau vide. La structure de la semaine
est maintenant renversée. Elle n’est plus dirigée vers le septième jour, pour y participer au repos de Dieu. Elle
commence par le premier jour comme jour de la rencontre avec le Ressuscité. Cette rencontre se renouvelle
sans cesse dans la célébration de l’Eucharistie, où le Seigneur vient de nouveau au milieu des siens et se
donne à eux, se laisse, pour ainsi dire, toucher par eux, se met à table avec eux. Ce changement est un fait
extraordinaire, si on considère que le samedi, le septième jour comme jour de la rencontre avec Dieu, est
profondément enraciné dans l’Ancien Testament. Si nous nous rappelons que le parcours depuis le travail
jusqu’au jour du repos correspond aussi à une logique naturelle, le caractère dramatique de ce tournant devient
encore plus évident. Ce processus révolutionnaire, qui s’est vérifié tout de suite au début du développement de
l’Eglise, n’est explicable que par le fait qu’en ce jour quelque chose d’inouï était arrivé. Le premier jour de la
semaine était le troisième jour après la mort de Jésus. C’était le jour où il s’était montré aux siens comme le
Ressuscité. Cette rencontre, en effet, avait en soi quelque chose de bouleversant. Le monde était changé. Celui
qui était mort vivait d’une vie qui n’était plus menacée d’aucune mort. Une nouvelle forme de vie, une nouvelle
dimension de la création, avait été inaugurée. Le premier jour, selon le récit de la Genèse, est le jour où
commence la création. À présent il était devenu d’une façon nouvelle le jour de la création, il était devenu le jour
de la nouvelle création. Nous célébrons le premier jour. Ainsi nous célébrons Dieu, le Créateur, et sa création.
Oui, je crois en Dieu, Créateur du ciel et de la terre. Et nous célébrons le Dieu qui s’est fait homme, a souffert,
est mort et a été enseveli et est ressuscité. Nous célébrons la victoire définitive du Créateur et de sa création.
Nous célébrons ce jour comme origine et, en même temps, comme but de notre vie. Nous le célébrons parce
qu’à présent, grâce au Ressuscité, il s’avère de façon définitive que la raison est plus forte que l’irrationnalité, la
vérité plus forte que le mensonge, l’amour plus fort que la mort. Nous célébrons le premier jour parce que nous
savons que la ligne obscure qui traverse la création ne demeure pas pour toujours. Nous le célébrons, parce
que nous savons que maintenant ce qui est dit à la fin du récit de la création est valable définitivement : « Dieu
vit tout ce qu’il avait fait : c’était très bon » (Gn 1, 31). Amen.

[00594-03.01] [Texte original: Français]

● TRADUZIONE IN LINGUA INGLESE

Dear Brothers and Sisters,

The liturgical celebration of the Easter Vigil makes use of two eloquent signs. First there is the fire that becomes

5



light. As the procession makes its way through the church, shrouded in the darkness of the night, the light of the
Paschal Candle becomes a wave of lights, and it speaks to us of Christ as the true morning star that never sets
– the Risen Lord in whom light has conquered darkness. The second sign is water. On the one hand, it recalls
the waters of the Red Sea, decline and death, the mystery of the Cross. But now it is presented to us as spring
water, a life-giving element amid the dryness. Thus it becomes the image of the sacrament of baptism, through
which we become sharers in the death and resurrection of Jesus Christ.

Yet these great signs of creation, light and water, are not the only constituent elements of the liturgy of the
Easter Vigil. Another essential feature is the ample encounter with the words of sacred Scripture that it provides.
Before the liturgical reform there were twelve Old Testament readings and two from the New Testament. The
New Testament readings have been retained. The number of Old Testament readings has been fixed at seven,
but depending upon the local situation, they may be reduced to three. The Church wishes to offer us a
panoramic view of whole trajectory of salvation history, starting with creation, passing through the election and
the liberation of Israel to the testimony of the prophets by which this entire history is directed ever more clearly
towards Jesus Christ. In the liturgical tradition all these readings were called prophecies. Even when they are not
directly foretelling future events, they have a prophetic character, they show us the inner foundation and
orientation of history. They cause creation and history to become transparent to what is essential. In this way
they take us by the hand and lead us towards Christ, they show us the true Light.

At the Easter Vigil, the journey along the paths of sacred Scripture begins with the account of creation. This is
the liturgy’s way of telling us that the creation story is itself a prophecy. It is not information about the external
processes by which the cosmos and man himself came into being. The Fathers of the Church were well aware
of this. They did not interpret the story as an account of the process of the origins of things, but rather as a
pointer towards the essential, towards the true beginning and end of our being. Now, one might ask: is it really
important to speak also of creation during the Easter Vigil? Could we not begin with the events in which God
calls man, forms a people for himself and creates his history with men upon the earth? The answer has to be:
no. To omit the creation would be to misunderstand the very history of God with men, to diminish it, to lose sight
of its true order of greatness. The sweep of history established by God reaches back to the origins, back to
creation. Our profession of faith begins with the words: "We believe in God, the Father Almighty, Creator of
heaven and earth". If we omit the beginning of the Credo, the whole history of salvation becomes too limited and
too small. The Church is not some kind of association that concerns itself with man’s religious needs but is
limited to that objective. No, she brings man into contact with God and thus with the source of all things.
Therefore we relate to God as Creator, and so we have a responsibility for creation. Our responsibility extends
as far as creation because it comes from the Creator. Only because God created everything can he give us life
and direct our lives. Life in the Church’s faith involves more than a set of feelings and sentiments and perhaps
moral obligations. It embraces man in his entirety, from his origins to his eternal destiny. Only because creation
belongs to God can we place ourselves completely in his hands. And only because he is the Creator can he give
us life for ever. Joy over creation, thanksgiving for creation and responsibility for it all belong together.

The central message of the creation account can be defined more precisely still. In the opening words of his
Gospel, Saint John sums up the essential meaning of that account in this single statement: "In the beginning
was the Word". In effect, the creation account that we listened to earlier is characterized by the regularly
recurring phrase: "And God said ..." The world is a product of the Word, of the Logos, as Saint John expresses it,
using a key term from the Greek language. "Logos" means "reason", "sense", "word". It is not reason pure and
simple, but creative Reason, that speaks and communicates itself. It is Reason that both is and creates sense.
The creation account tells us, then, that the world is a product of creative Reason. Hence it tells us that, far from
there being an absence of reason and freedom at the origin of all things, the source of everything is creative
Reason, love, and freedom. Here we are faced with the ultimate alternative that is at stake in the dispute
between faith and unbelief: are irrationality, lack of freedom and pure chance the origin of everything, or are
reason, freedom and love at the origin of being? Does the primacy belong to unreason or to reason? This is
what everything hinges upon in the final analysis. As believers we answer, with the creation account and with
Saint John, that in the beginning is reason. In the beginning is freedom. Hence it is good to be a human person.
It is not the case that in the expanding universe, at a late stage, in some tiny corner of the cosmos, there evolved
randomly some species of living being capable of reasoning and of trying to find rationality within creation, or to
bring rationality into it. If man were merely a random product of evolution in some place on the margins of the

6



universe, then his life would make no sense or might even be a chance of nature. But no, Reason is there at the
beginning: creative, divine Reason. And because it is Reason, it also created freedom; and because freedom
can be abused, there also exist forces harmful to creation. Hence a thick black line, so to speak, has been drawn
across the structure of the universe and across the nature of man. But despite this contradiction, creation itself
remains good, life remains good, because at the beginning is good Reason, God’s creative love. Hence the
world can be saved. Hence we can and must place ourselves on the side of reason, freedom and love – on the
side of God who loves us so much that he suffered for us, that from his death there might emerge a new,
definitive and healed life.

The Old Testament account of creation that we listened to clearly indicates this order of realities. But it leads us
a further step forward. It has structured the process of creation within the framework of a week leading up to the
Sabbath, in which it finds its completion. For Israel, the Sabbath was the day on which all could participate in
God’s rest, in which man and animal, master and slave, great and small were united in God’s freedom. Thus the
Sabbath was an expression of the Covenant between God and man and creation. In this way, communion
between God and man does not appear as something extra, something added later to a world already fully
created. The Covenant, communion between God and man, is inbuilt at the deepest level of creation. Yes, the
Covenant is the inner ground of creation, just as creation is the external presupposition of the Covenant. God
made the world so that there could be a space where he might communicate his love, and from which the
response of love might come back to him. From God’s perspective, the heart of the man who responds to him is
greater and more important than the whole immense material cosmos, for all that the latter allows us to glimpse
something of God’s grandeur.

Easter and the paschal experience of Christians, however, now require us to take a further step. The Sabbath is
the seventh day of the week. After six days in which man in some sense participates in God’s work of creation,
the Sabbath is the day of rest. But something quite unprecedented happened in the nascent Church: the place of
the Sabbath, the seventh day, was taken by the first day. As the day of the liturgical assembly, it is the day for
encounter with God through Jesus Christ who as the Risen Lord encountered his followers on the first day,
Sunday, after they had found the tomb empty. The structure of the week is overturned. No longer does it point
towards the seventh day, as the time to participate in God’s rest. It sets out from the first day as the day of
encounter with the Risen Lord. This encounter happens afresh at every celebration of the Eucharist, when the
Lord enters anew into the midst of his disciples and gives himself to them, allows himself, so to speak, to be
touched by them, sits down at table with them. This change is utterly extraordinary, considering that the
Sabbath, the seventh day seen as the day of encounter with God, is so profoundly rooted in the Old Testament.
If we also bear in mind how much the movement from work towards the rest-day corresponds to a natural
rhythm, the dramatic nature of this change is even more striking. This revolutionary development that occurred
at the very the beginning of the Church’s history can be explained only by the fact that something utterly new
happened that day. The first day of the week was the third day after Jesus’ death. It was the day when he
showed himself to his disciples as the Risen Lord. In truth, this encounter had something unsettling about it. The
world had changed. This man who had died was now living with a life that was no longer threatened by any
death. A new form of life had been inaugurated, a new dimension of creation. The first day, according to the
Genesis account, is the day on which creation begins. Now it was the day of creation in a new way, it had
become the day of the new creation. We celebrate the first day. And in so doing we celebrate God the Creator
and his creation. Yes, we believe in God, the Creator of heaven and earth. And we celebrate the God who was
made man, who suffered, died, was buried and rose again. We celebrate the definitive victory of the Creator and
of his creation. We celebrate this day as the origin and the goal of our existence. We celebrate it because now,
thanks to the risen Lord, it is definitively established that reason is stronger than unreason, truth stronger than
lies, love stronger than death. We celebrate the first day because we know that the black line drawn across
creation does not last for ever. We celebrate it because we know that those words from the end of the creation
account have now been definitively fulfilled: "God saw everything that he had made, and behold, it was very
good" (Gen 1:31). Amen.

[00594-02.01] [Original text: Italian]

● TRADUZIONE IN LINGUA TEDESCA

Liebe Brüder und Schwestern!

7



Zwei große Zeichen prägen die liturgische Feier der Osternacht. Da ist zunächst das Feuer, das zum Licht wird.
Das Licht der Osterkerze, das in der Prozession in der nächtlichen Kirche zu einer Flut von Lichtern wird, spricht
uns von Christus als dem wahren Morgenstern, der in Ewigkeit nicht untergeht – von dem Auferstandenen, in
dem das Licht über die Finsternis gesiegt hat. Das zweite Zeichen ist das Wasser. Es erinnert einerseits an die
Flut des Roten Meeres, an Untergang und Tod, an das Geheimnis des Kreuzes. Dann aber erscheint es uns als
Quellwasser, als Element, das in der Dürre Leben gibt. So wird es zum Bild für das Sakrament der Taufe, das
uns an Tod und Auferstehung Jesu Christi beteiligt.

Zur Liturgie der Osternacht gehören aber nicht nur die großen Schöpfungszeichen Licht und Wasser. Ganz
wesentlich ist für sie auch, daß sie uns in eine umfassende Begegnung mit dem Wort der Heiligen Schrift führt.
Vor der Liturgiereform gab es zwölf alttestamentliche und zwei neutestamentliche Lesungen. Die
neutestamentlichen Lesungen sind geblieben. Die Zahl der alttestamentlichen Lesungen ist auf sieben Texte
festgelegt, kann aber nach den örtlichen Verhältnissen auch drei Lesungen reduziert werden. Die Kirche will uns
in einer großen Überschau den Weg der Heilsgeschichte führen von der Schöpfung über die Erwählung und die
Errettung Israels bis zu den prophetischen Zeugnissen, mit denen diese ganze Geschichte immer deutlicher auf
Jesus Christus zugeht. In der liturgischen Überlieferung wurden alle diese Lesungen Prophetien genannt. Auch
wenn sie nicht direkt Voraussagen künftigen Geschehens sind, haben sie prophetischen Charakter, zeigen sie
uns den inneren Grund und die Richtung der Geschichte. Sie lassen Schöpfung und Geschichte durchsichtig
werden auf das Wesentliche. So nehmen sie uns an die Hand und führen uns zu Christus hin, zeigen uns das
wahre Licht.

Die Wanderung durch die Wege der Heiligen Schrift beginnt in der Osternacht mit dem Schöpfungsbericht. Auch
der Schöpfungsbericht ist Prophetie, will uns damit die Liturgie sagen. Er ist nicht eine Information über den
äußeren Hergang des Werdens von Kosmos und Mensch. Den Vätern der Kirche war das sehr bewußt. Sie
haben den Bericht nicht als Erzählung über den Verlauf der Entstehung der Dinge verstanden, sondern als
Weisung zum Wesentlichen, zum wahren Ursprung und zum Ziel unseres Seins. Nun kann man fragen: Ist es
wirklich wichtig, in der Osternacht auch von der Schöpfung zu sprechen? Könnte man nicht mit den Ereignissen
beginnen, in denen Gott den Menschen ruft, sich ein Volk bildet und seine Geschichte mit den Menschen auf der
Erde schafft? Die Antwort muß lauten: nein. Die Schöpfung wegzulassen, würde bedeuten, die Geschichte
Gottes mit den Menschen selbst mißzuverstehen, sie zu verkleinern, ihre wahre Größenordnung nicht mehr zu
sehen. Der Radius der Geschichte, die Gott gestiftet hat, reicht bis zu den Ursprüngen, bis zur Schöpfung hin.
Unser Glaubensbekenntnis beginnt mit den Worten: „Ich glaube an Gott, den Vater, den Allmächtigen, den
Schöpfer des Himmels und der Erde." Wenn wir diesen Anfang des Credo weglassen, wird die ganze
Heilsgeschichte zu eng und zu klein. Die Kirche ist nicht irgendeine Vereinigung, die sich um die religiösen
Bedürfnisse der Menschen kümmert, aber eben ihr beschränktes Vereinsziel hat. Nein, sie bringt den Menschen
in Berührung mit Gott und so mit dem Ursprung aller Dinge. Deshalb geht Gott uns als Schöpfer an, und
deswegen tragen wir Verantwortung für die Schöpfung. Unsere Verantwortung reicht bis auf die Schöpfung hin,
weil sie vom Schöpfer herkommt. Nur weil Gott das Ganze geschaffen hat, kann er uns Leben geben und unser
Leben führen. Das Leben im Glauben der Kirche umfaßt nicht nur einen Bereich von Empfindungen und
Gefühlen und vielleicht von moralischen Verpflichtungen. Es umfaßt den Menschen ganz, von seinem Ursprung
her und auf die Ewigkeit hin. Nur weil die Schöpfung Gott gehört, können wir bis ins Letzte auf ihn bauen. Und
nur weil er Schöpfer ist, kann er uns Leben in Ewigkeit geben. Freude über die Schöpfung, Dankbarkeit für die
Schöpfung und Verantwortung für sie gehören zusammen.

Die zentrale Aussage des Schöpfungsberichts läßt sich noch genauer bestimmen. Der heilige Johannes hat in
den ersten Worten seines Evangeliums den wesentlichen Sinn des Schöpfungsberichts in dem einen Satz
zusammengefaßt: „Im Anfang war das Wort." In der Tat ist der Schöpfungsbericht, den wir vorhin gehört haben,
durch den gleichmäßig wiederkehrenden Satz bestimmt: „Und Gott sprach…". Die Welt ist Produkt des Wortes,
des Logos, wie Johannes mit einem Zentralwort der griechischen Sprache sagt. Logos bedeutet Vernunft, Sinn,
Wort. Er ist nicht bloß Vernunft, sondern sprechende, sich selbst mitteilende, schöpferische Vernunft. Er ist
Vernunft, die Sinn ist und selbst wiederum Sinn stiftet. So sagt uns also der Schöpfungsbericht: Die Welt ist
Produkt der schöpferischen Vernunft. Und er sagt uns damit: Am Anfang aller Dinge stand nicht das
Unvernünftige, das Unfreie, sondern der Ursprung aller Dinge ist die schöpferische Vernunft, ist die Liebe, ist die
Freiheit. Hier stehen wir vor der letzten Alternative, um die es im Disput zwischen Glaube und Unglaube geht: Ist
die Unvernunft, das Unfreie und der Zufall der Ursprung aller Dinge, oder ist der Ursprung des Seins Vernunft,

8



Freiheit, Liebe? Gilt der Primat der Unvernunft oder der Vernunft? Um diese Frage geht es letztlich. Als
Gläubige antworten wir mit dem Schöpfungsbericht und mit dem heiligen Johannes: Am Anfang steht die
Vernunft. Am Anfang steht die Freiheit. Deshalb ist es gut, ein Mensch zu sein. Es ist nicht so, daß in dem sich
ausdehnenden Universum am Ende in irgendeinem kleinen Winkel des Alls zufällig auch eine Art von
Lebewesen entstand, die denken kann und versuchen kann, Vernunft in der Schöpfung zu finden oder in sie
hineinzubringen. Wäre der Mensch nur ein solches Zufallsprodukt der Evolution irgendwo am Rand des Alls,
dann wäre sein Leben sinnlos oder gar eine Störung der Natur. Aber nein – die Vernunft ist zuerst, die
schöpferische, die göttliche Vernunft. Und weil sie Vernunft ist, hat sie auch Freiheit geschaffen, und weil
Freiheit mißbrauchbar ist, darum gibt es auch das Schöpfungswidrige; darum zieht sich gleichsam ein dicker
dunkler Strich durch den Bau des Universums und durch das Wesen des Menschen. Aber diesem Widerspruch
zum Trotz bleibt die Schöpfung als solche gut, bleibt das Leben gut, weil am Anfang die gute Vernunft, die
schöpferische Liebe Gottes steht. Darum ist die Welt erlösbar. Darum können und müssen wir uns auf die Seite
der Vernunft, der Freiheit und der Liebe stellen – auf die Seite des Gottes, der uns liebt, so sehr, daß er für uns
gelitten hat, damit aus seinem Tod neues, endgültiges, geheiltes Leben hervorgehen konnte.

Der alttestamentliche Schöpfungsbericht, den wir gehört haben, zeigt diese Ordnung der Wirklichkeiten
eindeutig an. Er führt uns aber noch einen Schritt weiter. Er hat den Vorgang der Schöpfung im Bild einer
Woche gestaltet, die auf den Sabbat zuläuft, in ihm ihre Erfüllung findet. Der Sabbat war für Israel der Tag, an
dem alle an der Ruhe Gottes teilnehmen durften, an dem Mensch und Tier, Herr und Sklave, Große und Kleine
in der Freiheit Gottes geeint waren. So war der Sabbat Ausdruck des Bundes zwischen Gott und Mensch und
der Schöpfung. Das Miteinander von Gott und Mensch aber erscheint so nicht als etwas Nachträgliches, das in
einer schon fertig geschaffenen Welt noch eingerichtet wurde. Der Bund, das Miteinander von Gott und Mensch
ist in der Schöpfung von Grund auf angelegt. Ja, der Bund ist der innere Grund der Schöpfung, wie die
Schöpfung die äußere Bedingung des Bundes ist. Gott hat die Welt gemacht, damit eine Stelle sei, an der er
seine Liebe mitteilen kann und von der aus die Antwort der Liebe zu ihm zurückkehrt. Vor Gott ist das Herz des
Menschen, das ihm antwortet, größer und wichtiger als der ganze gewaltige, materielle Kosmos, der uns freilich
etwas von Gottes Größe ahnen läßt.

An Ostern und von der österlichen Erfahrung der Christen her müssen wir aber nun noch einen weiteren Schritt
tun. Der Sabbat ist der siebte Tag der Woche. Nach sechs Tagen, an denen der Mensch gleichsam an der
Schöpfungsarbeit Gottes teilnimmt, ist der Sabbat der Tag der Ruhe. Aber in der werdenden Kirche ist etwas
Unerhörtes geschehen: An die Stelle des Sabbats, des siebten Tags, tritt der erste Tag. Als Tag der
gottesdienstlichen Versammlung ist er der Tag der Begegnung mit Gott durch Jesus Christus, der am ersten
Tag, am Sonntag, den Seinen als Auferstandener begegnete, nachdem sie das Grab leer gefunden hatten. Die
Wochenstruktur ist nun umgekehrt. Sie läuft nicht mehr auf den siebten Tag zu, um dort an Gottes Ruhe
teilzunehmen. Sie beginnt mit dem ersten Tag als Tag der Begegnung mit dem Auferstandenen. Diese
Begegnung vollzieht sich immer neu in der Feier der Eucharistie, in der der Herr wieder in die Mitte der Seinen
tritt und sich ihnen schenkt, sich von ihnen gleichsam berühren läßt, sich mit ihnen zu Tisch setzt. Diese
Änderung ist ein unerhörter Vorgang, wenn man bedenkt, daß der Sabbat, der siebte Tag als Tag der
Begegnung mit Gott zutiefst im Alten Testament verankert ist. Wenn wir beachten, wie sehr der Weg von der
Arbeit zum Tag der Ruhe auch einer natürlichen Logik entspricht, wird das Dramatische dieses Umschwungs
noch deutlicher. Dieser revolutionäre Vorgang, der sich gleich zu Beginn des Werdens der Kirche zugetragen
hat, ist nur zu erklären aus der Tatsache, daß an diesem Tag Unerhörtes geschehen war. Der erste Wochentag
war der dritte Tag nach Jesu Tod. Es war der Tag, an dem er sich den Seinen als der Auferstandene zeigte.
Diese Begegnung hatte in der Tat etwas Umstürzendes an sich. Die Welt hatte sich geändert. Der Tote lebte mit
einem Leben, das von keinem Tod mehr bedroht war. Eine neue Weise des Lebens, eine neue Dimension der
Schöpfung hatte sich eröffnet. Der erste Tag ist nach dem Genesis-Bericht der Tag, an dem die Schöpfung
beginnt. Nun war er auf eine neue Weise zum Schöpfungstag, zum Tag der neuen Schöpfung geworden. Wir
feiern den ersten Tag. Wir feiern damit Gott, den Schöpfer und seine Schöpfung. Ja, ich glaube an Gott, den
Schöpfer des Himmels und der Erde. Und wir feiern den Gott, der Mensch geworden ist, gelitten hat, gestorben
ist und begraben wurde und auferstand. Wir feiern den endgültigen Sieg des Schöpfers und seiner Schöpfung.
Wir feiern diesen Tag als Ursprung und zugleich als Ziel unseres Lebens. Wir feiern ihn, weil nun vom
Auferstandenen her endgültig gilt, daß die Vernunft stärker ist als die Unvernunft, die Wahrheit stärker als die
Lüge, die Liebe stärker als der Tod. Wir feiern den ersten Tag, weil wir wissen, daß der dunkle Strich, der die
Schöpfung durchzieht, nicht für immer bleibt. Wir feiern ihn, weil wir wissen, daß nun endgültig gilt, was am

9



Ende des Schöpfungsberichts gesagt ist: „Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Es war sehr gut" (Gen 1,31).
Amen.

[00594-05.01] [Originalsprache: Italienisch]

● TRADUZIONE IN LINGUA SPAGNOLA

Queridos hermanos y hermanas:

Dos grandes signos caracterizan la celebración litúrgica de la Vigilia pascual. En primer lugar, el fuego que se
hace luz. La luz del cirio pascual, que en la procesión a través de la iglesia envuelta en la oscuridad de la noche
se propaga en una multitud de luces, nos habla de Cristo como verdadero lucero matutino, que no conoce
ocaso, nos habla del Resucitado en el que la luz ha vencido a las tinieblas. El segundo signo es el agua. Nos
recuerda, por una parte, las aguas del Mar Rojo, la profundidad y la muerte, el misterio de la Cruz. Pero se
presenta después como agua de manantial, como elemento que da vida en la aridez. Se hace así imagen del
Sacramento del Bautismo, que nos hace partícipes de la muerte y resurrección de Jesucristo.

Sin embargo, no sólo forman parte de la liturgia de la Vigilia Pascual los grandes signos de la creación, como la
luz y el agua. Característica esencial de la Vigilia es también el que ésta nos conduce a un encuentro profundo
con la palabra de la Sagrada Escritura. Antes de la reforma litúrgica había doce lecturas veterotestamentarias y
dos neotestamentarias. Las del Nuevo Testamento han permanecido. El número de las lecturas del Antiguo
Testamento se ha fijado en siete, pero, de según las circunstancias locales, pueden reducirse a tres. La Iglesia
quiere llevarnos, a través de una gran visión panorámica por el camino de la historia de la salvación, desde la
creación, pasando por la elección y la liberación de Israel, hasta el testimonio de los profetas, con el que toda
esta historia se orienta cada vez más claramente hacia Jesucristo. En la tradición litúrgica, todas estas lecturas
eran llamadas profecías. Aun cuando no son directamente anuncios de acontecimientos futuros, tienen un
carácter profético, nos muestran el fundamento íntimo y la orientación de la historia. Permiten que la creación y
la historia transparenten lo esencial. Así, nos toman de la mano y nos conducen hacía Cristo, nos muestran la
verdadera Luz.

En la Vigilia Pascual, el camino a través de los sendas de la Sagrada Escritura comienzan con el relato de la
creación. De esta manera, la liturgia nos indica que también el relato de la creación es una profecía. No es una
información sobre el desarrollo exterior del devenir del cosmos y del hombre. Los Padres de la Iglesia eran bien
concientes de ello. No entendian dicho relato como una narración del desarrollo del origen de las cosas, sino
como una referencia a lo esencial, al verdadero principio y fin de nuestro ser. Podemos preguntarnos ahora:
Pero, ¿es verdaderamente importante en la Vigilia Pascual hablar también de la creación? ¿No se podría
empezar por los acontecimientos en los que Dios llama al hombre, forma un pueblo y crea su historia con los
hombres sobre la tierra? La respuesta debe ser: no. Omitir la creación significaría malinterpretar la historia
misma de Dios con los hombres, disminuirla, no ver su verdadero orden de grandeza. La historia que Dios ha
fundado abarca incluso los orígenes, hasta la creación. Nuestra profesión de fe comienza con estas palabras:
"Creo en Dios, Padre Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra". Si omitimos este comienzo del Credo,
toda la historia de la salvación queda demasiado reducida y estrecha. La Iglesia no es una asociación
cualquiera que se ocupa de las necesidades religiosas de los hombres y, por eso mismo, no limita su cometido
sólo a dicha asociación. No, ella conduce al hombre al encuentro con Dios y, por tanto, con el principio de todas
las cosas. Dios se nos muestra como Creador, y por esto tenemos una responsabilidad con la creación. Nuestra
responsabilidad llega hasta la creación, porque ésta proviene del Creador. Puesto que Dios ha creado todo,
puede darnos vida y guiar nuestra vida. La vida en la fe de la Iglesia no abraza solamente un ámbito de
sensaciones o sentimientos o quizás de obligaciones morales. Abraza al hombre en su totalidad, desde su
principio y en la perspectiva de la eternidad. Puesto que la creación pertenece a Dios, podemos confiar
plenamente en Él. Y porque Él es Creador, puede darnos la vida eterna. La alegría por la creación, la gratitud
por la creación y la responsabilidad respecto a ella van juntas.

El mensaje central del relato de la creación se puede precisar todavía más. San Juan, en las primeras palabras
de su Evangelio, ha sintetizado el significado esencial de dicho relato con una sola frase: "En el principio existía
el Verbo". En efecto, el relato de la creación que hemos escuchado antes se caracteriza por la expresión que

10



aparece con frecuencia: "Dijo Dios…". El mundo es un producto de la Palabra, del Logos, como dice Juan
utilizando un vocablo central de la lengua griega. "Logos" significa "razón", "sentido", "palabra". No es
solamente razón, sino Razón creadora que habla y se comunica a sí misma. Razón que es sentido y ella misma
crea sentido. El relato de la creación nos dice, por tanto, que el mundo es un producto de la Razón creadora. Y
con eso nos dice que en el origen de todas las cosas estaba no lo que carece de razón o libertad, sino que el
principio de todas las cosas es la Razón creadora, es el amor, es la libertad. Nos encontramos aquí frente a la
alternativa última que está en juego en la discusión entre fe e incredulidad: ¿Es la irracionalidad, la ausencia de
libertad y la casualidad el principio de todo, o el principio del ser es más bien razón, libertad, amor?
¿Corresponde el primado a la irracionalidad o a la razón? En último término, ésta es la pregunta crucial. Como
creyentes respondemos con el relato de la creación y con san Juan: en el origen está la razón. En el origen está
la libertad. Por esto es bueno ser una persona humana. No es que en el universo en expansión, al final, en un
pequeño ángulo cualquiera del cosmos se formara por casualidad una especie de ser viviente, capaz de
razonar y de tratar de encontrar en la creación una razón o dársela. Si el hombre fuese solamente un producto
casual de la evolución en algún lugar al margen del universo, su vida estaría privada de sentido o sería incluso
una molestia de la naturaleza. Pero no es así: la Razón estaba en el principio, la Razón creadora, divina. Y
puesto que es Razón, ha creado también la libertad; y como de la libertad se puede hacer un uso inadecuado,
existe también aquello que es contrario a la creación. Por eso, una gruesa línea oscura se extiende, por decirlo
así, a través de la estructura del universo y a través de la naturaleza humana. Pero no obstante esta
contradicción, la creación como tal sigue siendo buena, la vida sigue siendo buena, porque en el origen está la
Razón buena, el amor creador de Dios. Por eso el mundo puede ser salvado. Por eso podemos y debemos
ponernos de parte de la razón, de la libertad y del amor; de parte de Dios que nos ama tanto que ha sufrido por
nosotros, para que de su muerte surgiera una vida nueva, definitiva, saludable.

El relato veterotestamentario de la creación, que hemos escuchado, indica claramente este orden de la
realidad. Pero nos permite dar un paso más. Ha estructurado el proceso de la creación en el marco de una
semana que se dirige hacia el Sábado, encontrando en él su plenitud. Para Israel, el Sábado era el día en que
todos podían participar del reposo de Dios, en que los hombres y animales, amos y esclavos, grandes y
pequeños se unían a la libertad de Dios. Así, el Sábado era expresión de la alianza entre Dios y el hombre y la
creación. De este modo, la comunión entre Dios y el hombre no aparece como algo añadido, instaurado
posteriormente en un mundo cuya creación ya había terminado. La alianza, la comunión entre Dios y el hombre,
está ya prefigurada en lo más profundo de la creación. Sí, la alianza es la razón intrínseca de la creación así
como la creación es el presupuesto exterior de la alianza. Dios ha hecho el mundo para que exista un lugar
donde pueda comunicar su amor y desde el que la respuesta de amor regrese a Él. Ante Dios, el corazón del
hombre que le responde es más grande y más importante que todo el inmenso cosmos material, el cual nos
deja, ciertamente, vislumbrar algo de la grandeza de Dios.

En Pascua, y partiendo de la experiencia pascual de los cristianos, debemos dar aún un paso más. El Sábado
es el séptimo día de la semana. Después de seis días, en los que el hombre participa en cierto modo del trabajo
de la creación de Dios, el Sábado es el día del descanso. Pero en la Iglesia naciente sucedió algo inaudito: El
Sábado, el séptimo día, es sustituido ahora por el primer día. Como día de la asamblea litúrgica, es el día del
encuentro con Dios mediante Jesucristo, el cual en el primer día, el Domingo, se encontró con los suyos como
Resucitado, después de que hallaran vacío el sepulcro. La estructura de la semana se ha invertido. Ya no se
dirige hacia el séptimo día, para participar en él del reposo de Dios. Inicia con el primer día como día del
encuentro con el Resucitado. Este encuentro ocurre siempre nuevamente en la celebración de la Eucaristía,
donde el Señor se presenta de nuevo en medio de los suyos y se les entrega, se deja, por así decir, tocar por
ellos, se sienta a la mesa con ellos. Este cambio es un hecho extraordinario, si se considera que el Sábado, el
séptimo día como día del encuentro con Dios, está profundamente enraizado en el Antiguo Testamento. El
dramatismo de dicho cambio resulta aún más claro si tenemos presente hasta qué punto el proceso del trabajo
hacia el día de descanso se corresponde también con una lógica natural. Este proceso revolucionario, que se
ha verificado inmediatamente al comienzo del desarrollo de la Iglesia, sólo se explica por el hecho de que en
dicho día había sucedido algo inaudito. El primer día de la semana era el tercer día después de la muerte de
Jesús. Era el día en que Él se había mostrado a los suyos como el Resucitado. Este encuentro, en efecto, tenía
en sí algo de extraordinario. El mundo había cambiado. Aquel que había muerto vivía de una vida que ya no
estaba amenazada por muerte alguna. Se había inaugurado una nueva forma de vida, una nueva dimensión de
la creación. El primer día, según el relato del Génesis, es el día en que comienza la creación. Ahora, se ha

11



convertido de un modo nuevo en el día de la creación, se ha convertido en el día de la nueva creación.
Nosotros celebramos el primer día. Con ello celebramos a Dios, el Creador, y a su creación. Sí, creo en Dios,
Creador del cielo y de la tierra. Y celebramos al Dios que se ha hecho hombre, que padeció, murió, fue
sepultado y resucitó. Celebramos la victoria definitiva del Creador y de su creación. Celebramos este día como
origen y, al mismo tiempo, como meta de nuestra vida. Lo celebramos porque ahora, gracias al Resucitado, se
manifiesta definitivamente que la razón es más fuerte que la irracionalidad, la verdad más fuerte que la mentira,
el amor más fuerte que la muerte. Celebramos el primer día, porque sabemos que la línea oscura que atraviesa
la creación no permanece para siempre. Lo celebramos porque sabemos que ahora vale definitivamente lo que
se dice al final del relato de la creación: "Vio Dios todo lo que había hecho, y era muy bueno" (Gen 1, 31). Amén

[00594-04.01] [Texto original: Italiano]

● TRADUZIONE IN LINGUA PORTOGHESE

Amados irmãos e irmãs,

Dois grandes sinais caracterizam a celebração litúrgica da Vigília Pascal. Temos antes de mais nada o fogo que
se torna luz. A luz do círio pascal que, na procissão através da igreja encoberta na escuridão da noite, se torna
uma onda de luzes, fala-nos de Cristo como verdadeira estrela da manhã eternamente sem ocaso, fala-nos do
Ressuscitado em quem a luz venceu as trevas. O segundo sinal é a água. Esta recorda, por um lado, as águas
do Mar Vermelho, o afundamento e a morte, o mistério da Cruz; mas, por outro, aparece-nos como água
nascente, como elemento que dá vida na aridez. Torna-se assim imagem do sacramento do Baptismo, que nos
faz participantes da morte e ressurreição de Jesus Cristo.

Mas não são apenas estes grandes sinais da criação, a luz e a água, que fazem parte da liturgia da Vigília
Pascal; outra característica verdadeiramente essencial da Vigília é o facto de nos proporcionar um vasto
encontro com a palavra da Sagrada Escritura. Antes da reforma litúrgica, havia doze leituras do Antigo
Testamento e duas do Novo. As do Novo Testamento permaneceram; entretanto o número das leituras do
Antigo Testamento acabou fixado em sete, que, atendendo às situações locais, se podem reduzir a três leituras.
A Igreja quer, através de uma ampla visão panorâmica, conduzir-nos ao longo do caminho da história da
salvação, desde a criação passando pela eleição e a libertação de Israel até aos testemunhos proféticos, pelos
quais toda esta história se orienta cada vez mais claramente para Jesus Cristo. Na tradição litúrgica, todas
estas leituras se chamavam profecias: mesmo quando não são directamente vaticínios de acontecimentos
futuros, elas têm um carácter profético, mostram-nos o fundamento íntimo e a direcção da história; fazem com
que a criação e a história se tornem transparentes no essencial. Deste modo tomam-nos pela mão e conduzem-
nos para Cristo, mostram-nos a verdadeira luz.

Na Vigília Pascal, o percurso ao longo dos caminhos da Sagrada Escritura começa pelo relato da criação.
Desta forma, a liturgia quer-nos dizer que também o relato da criação é uma profecia. Não se trata de uma
informação sobre a realização exterior da transformação do universo e do homem. Bem cientes disto estavam
os Padres da Igreja, que entenderam este relato não como narração real das origens das coisas, mas como
apelo ao essencial, ao verdadeiro princípio e ao fim do nosso ser. Ora, podemo-nos interrogar: mas, na Vigília
Pascal, é verdadeiramente importante falar também da criação? Não se poderia começar pelos acontecimentos
em que Deus chama o homem, forma para Si um povo e cria a sua história com os homens na terra? A
resposta deve ser: não! Omitir a criação significaria equivocar-se sobre a história de Deus com os homens,
diminuí-la, deixar de ver a sua verdadeira ordem de grandeza. O arco da história que Deus fundou chega até às
origens, até à criação. A nossa profissão de fé inicia com as palavras: «Creio em Deus, Pai todo-poderoso,
Criador do Céu e da Terra». Se omitimos este início do Credo, a história global da salvação torna-se demasiado
restrita, demasiado pequena. A Igreja não é uma associação qualquer que se ocupa das necessidades
religiosas dos homens e cujo objectivo se limitaria precisamente ao de uma tal associação. Não, a Igreja leva o
homem ao contacto com Deus e, consequentemente, com o princípio de tudo. Por isso, Deus tem a ver
connosco como Criador, e por isso possuímos uma responsabilidade pela criação. A nossa responsabilidade
inclui a criação, porque esta provém do Criador. Deus pode dar-nos vida e guiar a nossa vida, só porque Ele
criou o todo. A vida na fé da Igreja não abrange somente o âmbito de sensações e sentimentos e porventura de
obrigações morais; mas abrange o homem na sua integralidade, desde as suas origens e na perspectiva da

12



eternidade. Só porque a criação pertence a Deus, podemos depositar n’Ele completamente a nossa confiança.
E só porque Ele é Criador, é que nos pode dar a vida por toda a eternidade. A alegria e gratidão pela criação e
a responsabilidade por ela andam juntas uma com a outra.

Podemos determinar ainda mais concretamente a mensagem central do relato da criação. Nas primeiras
palavras do seu Evangelho, São João resumiu o significado essencial do referido relato com uma única frase:
«No princípio, era o Verbo». Com efeito, o relato da criação, que ouvimos anteriormente, caracteriza-se pela
frase que aparece com regularidade: «Disse Deus…». O mundo é uma produção da Palavra, do Logos, como
se exprime João com um termo central da língua grega. «Logos» significa «razão», «sentido», «palavra». Não é
apenas razão, mas Razão criadora que fala e comunica a Si mesma. Trata-se de Razão que é sentido, e que
cria, Ela mesma, sentido. Por isso, o relato da criação diz-nos que o mundo é uma produção da Razão criadora.
E deste modo diz-nos que, na origem de todas as coisas, não está o que é sem razão, sem liberdade; pelo
contrário, o princípio de todas as coisas é a Razão criadora, é o amor, é a liberdade. Encontramo-nos aqui
perante a alternativa última que está em jogo na disputa entre fé e incredulidade: o princípio de tudo é a
irracionalidade, a ausência de liberdade e o acaso, ou então o princípio do ser é razão, liberdade, amor? O
primado pertence à irracionalidade ou à razão? Tal é a questão de que, em última análise, se trata. Como
crentes, respondemos com o relato da criação e com São João: na origem, está a razão. Na origem, está a
liberdade. Por isso, é bom ser uma pessoa humana. Assim o que sucedera no universo em expansão não foi
que por fim, num angulozinho qualquer do cosmos, ter-se-ia formado por acaso também uma espécie como
qualquer outra de ser vivente, capaz de raciocinar e de tentar encontrar na criação uma razão ou de lha
conferir. Se o homem fosse apenas um tal produto casual da evolução num lugar marginal qualquer do
universo, então a sua vida seria sem sentido ou mesmo um azar da natureza. Mas não! No início, está a Razão,
a Razão criadora, divina. E, dado que é Razão, ela criou também a liberdade; e, uma vez que se pode fazer uso
indevido da liberdade, existe também o que é contrário à criação. Por isso se estende, por assim dizer, uma
densa linha escura através da estrutura do universo e através da natureza do homem. Mas, apesar desta
contradição, a criação como tal permanece boa, a vida permanece boa, porque na sua origem está a Razão
boa, o amor criador de Deus. Por isso, o mundo pode ser salvo. Por isso podemos e devemos colocar-nos da
parte da razão, da liberdade e do amor, da parte de Deus que nos ama de tal maneira que Ele sofreu por nós,
para que, da sua morte, pudesse surgir uma vida nova, definitiva, restaurada.

O relato veterotestamentário da criação, que escutámos, indica claramente esta ordem das coisas. Mas faz-nos
dar um passo mais em frente. O processo da criação aparece estruturado no quadro de uma semana que se
orienta para o Sábado, encontrando neste a sua perfeição. Para Israel, o Sábado era o dia em que todos
podiam participar no repouso de Deus, em que homem e animal, senhor e escravo, grandes e pequenos
estavam unidos na liberdade de Deus. Assim o Sábado era expressão da aliança entre Deus, o homem e a
criação. Deste modo, a comunhão entre Deus e o homem não aparece como um acréscimo, algo instaurado
posteriormente num mundo cuja criação estava já concluída. A aliança, a comunhão entre Deus e o homem,
está prevista no mais íntimo da criação. Sim, a aliança é a razão intrínseca da criação, tal como esta é o
pressuposto exterior da aliança. Deus fez o mundo, para haver um lugar no qual Ele pudesse comunicar o seu
amor e a partir do qual a resposta de amor retornasse a Ele. Diante de Deus, o coração do homem que Lhe
responde é maior e mais importante do que todo o imenso universo material que, certamente, já nos deixa
vislumbrar algo da grandeza de Deus.

Entretanto, na Páscoa e a partir da experiência pascal dos cristãos, devemos ainda dar mais um passo. O
Sábado é o sétimo dia da semana. Depois de seis dias em que o homem, de certa forma, participa no trabalho
criador de Deus, o Sábado é o dia do repouso. Mas, na Igreja nascente, sucedeu algo de inaudito: no lugar do
Sábado, do sétimo dia, entra o primeiro dia. Este, enquanto dia da assembleia litúrgica, é o dia do encontro com
Deus por meio de Jesus Cristo, que no primeiro dia, o Domingo, encontrou como Ressuscitado os seus, depois
que estes encontraram vazio o sepulcro. Agora inverte-se a estrutura da semana: já não está orientada para o
sétimo dia, em que se participa no repouso de Deus; a semana inicia com o primeiro dia como dia do encontro
com o Ressuscitado. Este encontro não cessa jamais de verificar-se na celebração da Eucaristia, durante a
qual o Senhor entra de novo no meio dos seus e dá-Se a eles, deixa-Se por assim dizer tocar por eles, põe-Se
à mesa com eles. Esta mudança é um facto extraordinário, quando se considera que o Sábado – o sétimo dia –
está profundamente radicado no Antigo Testamento como o dia do encontro com Deus. Quando se pensa como
a passagem do trabalho ao dia do repouso corresponde também a uma lógica natural, torna-se ainda mais

13



evidente o alcance impressionante de tal alteração. Este processo inovador, que se deu logo ao início do
desenvolvimento da Igreja, só se pode explicar com o facto de ter sucedido algo de inaudito em tal dia. O
primeiro dia da semana era o terceiro depois da morte de Jesus; era o dia em que Ele Se manifestou aos seus
como o Ressuscitado. De facto, este encontro continha nele algo de impressionante. O mundo tinha mudado.
Aquele que estivera morto goza agora de um vida que já não está ameaçada por morte alguma. Fora
inaugurada uma nova forma de vida, uma nova dimensão da criação. O primeiro dia, segundo o relato do
Génesis, é aquele em que teve início a criação. Agora tornara-se, de uma forma nova, o dia da criação, tornara-
se o dia da nova criação. Nós celebramos o primeiro dia. Deste modo celebramos Deus, o Criador, e a sua
criação. Sim, creio em Deus, Criador do Céu e da Terra. E celebramos o Deus que Se fez homem, padeceu,
morreu, foi sepultado e ressuscitou. Celebramos a vitória definitiva do Criador e da sua criação. Celebramos
este dia como origem e simultaneamente como meta da nossa vida. Celebramo-lo porque agora, graças ao
Ressuscitado, vale de modo definitivo que a razão é mais forte do que a irracionalidade, a verdade mais forte
do que a mentira, o amor mais forte do que a morte. Celebramos o primeiro dia, porque sabemos que a linha
escura que atravessa a criação não permanece para sempre. Celebramo-lo, porque sabemos que agora vale
definitivamente o que se diz no fim do relato da criação: «Deus viu que tudo o que tinha feito; era tudo muito
bom» (Gn 1, 31). Amen.

[00594-06.01] [Texto original: Italiano]

[B0235-XX.02]

14


