2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0490
Sabato 25.07.2009

OMELIA DEL SANTO PADRE NEL CORSO DELLA CELEBRAZIONE DEI VESPRI NELLA
CATTEDRALE DI AOSTA

OMELIA DEL SANTO PADRE NEL CORSO DELLA CELEBRAZIONE DEI VESPRI NELLA CATTEDRALE DI
AOSTA

Pubblichiamo di seguito 'omelia che il Santo Padre Benedetto XVI ha pronunciato ieri pomeriggio, nella
Cattedrale di Aosta, nel corso della Celebrazione dei Vespri:

® OMELIA DEL SANTO PADRE

Eccellenza,

cari fratelli e sorelle.

Vorrei innanzitutto dire «grazie» a lei, Eccellenza, per le sue buone parole, con le quali mi ha introdotto nella
grande storia di questa Chiesa Cattedrale e cosi mi ha fatto sentire che preghiamo qui, non solo in questo
momento, ma possiamo pregare con i secoli in questa bella chiesa.

E grazie a tutti voi che siete venuti per pregare con me e per rendere visibile cosi questa rete di preghiera che ci
collega tutti e sempre.

In questa breve omelia vorrei dire qualche parola sull'orazione, con la quale si concludono questi Vespri, perché
mi sembra che in questa orazione, il brano della Lettera ai Romani ora letto sia interpretato e trasformato in
preghiera.

L'orazione si compone di due parti: un indirizzo — un'intestazione, per cosi dire — e poi la preghiera composta
da due domande.

Cominciamo con l'indirizzo che ha, anche da parte sua, due parti: va qui un po' concretizzato il «tuy» al quale
parliamo, per poter bussare con maggior forza al cuore di Dio.



2

Nel testo italiano, leggiamo semplicemente: «Padre misericordioso». Il testo originale latino € un po' piu ampio;
dice «Dio onnipotente, misericordioso». Nella mia recente Enciclica, ho tentato di mostrare la priorita di Dio sia
nella vita personale, sia nella vita della storia, della societa, del mondo.

Certamente la relazione con Dio € una cosa profondamente personale € la persona € un essere in relazione, e
se la relazione fondamentale — la relazione con Dio — non € viva, non & vissuta, anche tutte le altre relazioni
non possono trovare la loro forma giusta. Ma questo vale anche per la societa, per 'umanita come tale. Anche
qui, se Dio manca, se si prescinde da Dio, se Dio & assente, manca la bussola per mostrare l'insieme di tutte le
relazioni per trovare la strada, l'orientamento dove andare.

Dio! Dobbiamo di nuovo portare in questo nostro mondo la realta di Dio, farlo conoscere e farlo presente. Ma
Dio, come conoscerlo? Nelle visite «ad limina» parlo sempre con i Vescovi, soprattutto africani, ma anche quelli
dell'Asia, dell'America Latina, dove ci sono ancora le religioni tradizionali, proprio di queste religioni. Ci sono
molti dettagli, abbastanza diversi naturalmente, ma ci sono anche elementi comuni. Tutti sanno che c'é Dio, un
solo Dio, che Dio € una parola al singolare, che gli dei non sono Dio, che c'e Dio, il Dio. Ma nello stesso tempo
questo Dio sembra assente, molto lontano, non sembra entrare nella nostra vita quotidiana, si nasconde, non
conosciamo il suo volto. E cosi la religione in gran parte si occupa delle cose, dei poteri piu vicini, gli spiriti, gli
antenati ecc., poiché Dio stesso € troppo lontano e cosi ci si deve arrangiare con questi poteri vicini. E I'atto
della evangelizzazione consiste proprio nel fatto che il Dio lontano si avvicina, che il Dio non € piu lontano, ma &
vicino, che questo «conosciuto-sconosciuto» adesso si fa conoscere realmente, mostra il suo volto, si rivela: il
velo sul volto scompare, € mostra realmente il suo volto. E percio, poiché Dio stesso adesso € vicino, lo
conosciamo, ci mostra il suo volto, entra nel nostro mondo. Non c'e piu bisogno di arrangiarsi con questi altri
poteri, perché Lui € il potere vero, € I'Onnipotente.

Non so perché abbiano omesso nel testo italiano la parola «onnipotente», ma vero & che ci sentiamo un po'
quasi minacciati dall'onnipotenza: sembra limitare la nostra liberta, sembra un peso troppo forte. Ma dobbiamo
imparare che I'onnipotenza di Dio non € un potere arbitrario, perché Dio ¢ il Bene, & la Verita, e percid Dio puo
tutto, ma non puo agire contro il bene, non puo agire contro la verita, non puo agire contro I'amore e contro la
liberta, perché Egli stesso ¢ il bene, € I'amore, e la vera liberta. E percio tutto quanto egli fa non pud mai essere
in contrasto con verita, amore e liberta. E' vero il contrario. Egli, Dio, € il custode della nostra liberta, dell'amore
della verita. Questo occhio che ci vede non & un occhio cattivo che ci sorveglia, ma € la presenza di un amore
che non ci abbandona mai e ci dona la certezza che il bene & essere, il bene & vivere: & I'occhio dell'amore che
ci da l'aria per vivere.

Dio onnipotente e misericordioso. Un'orazione romana, collegata con il testo del libro della Sapienza, dice: «Tu,
Dio, mostri la tua onnipotenza nel perdono e nella misericordia». Il vertice della potenza di Dio & la misericordia,
e il perdono. Nel nostro odierno concetto mondiale di potere, pensiamo a uno che ha grandi proprieta, che in
economia ha qualcosa da dire, dispone di capitali, per influire nel mondo del mercato. Pensiamo a uno che
dispone del potere militare, che pud minacciare. La domanda di Stalin: «Quante divisioni ha il Papa?» ancora
caratterizza I'idea media del potere. Ha potere chi pud essere pericoloso, chi pud minacciare, chi puo
distruggere, chi ha in mano tante cose del mondo. Ma la Rivelazione ci dice: «Non & cosi»; il vero potere ¢ |l
potere di grazia, e di misericordia. Nella misericordia, Dio dimostra il vero potere.

E cosi la seconda parte di questo indirizzo dice: «Hai redento il mondo, con la passione, con il soffrire del tuo
Figlio». Dio ha sofferto e nel Figlio soffre con noi. E questo & I'estremo apice del suo potere che & capace di
soffrire con noi. Cosi dimostra il vero potere divino: voleva soffrire con noi, e per noi. Nelle nostre sofferenze non
siamo mai lasciati soli. Dio, nel suo Figlio, prima ha sofferto ed & vicino a noi nelle nostre sofferenze.

Tuttavia rimane la questione difficile che adesso non posso interpretare ampiamente: perché era necessario
soffrire per salvare il mondo? Era necessario perché nel mondo esiste un oceano di male, di ingiustizia, di odio,
di violenza, e le tante vittime dell'odio e dell'ingiustizia hanno il diritto che sia fatta giustizia . Dio non puo
ignorare questo grido dei sofferenti che sono oppressi dall'ingiustizia. Perdonare non € ignorare, ma trasformare,
cioé Dio deve entrare in questo mondo e opporre all'oceano dell'ingiustizia un oceano piu grande del bene e
dell'amore. E questo € I'avvenimento della Croce: da quel momento, contro I'oceano del male, esiste un fiume



3

infinito e percio sempre piu grande di tutte le ingiustizie del mondo, un fiume di bonta, di verita, di amore. Cosi
Dio perdona trasformando il mondo ed entrando nel nostro mondo perché ci sia realmente una forza, un fiume di
bene piu grande di tutto il male che pud mai esistere.

Cosi l'indirizzo a Dio diventa un indirizzo a noi: cioé questo Dio ci invita a metterci dalla sua parte, ad uscire
dall'oceano del male, dell'odio, della violenza, dell'egoismo e di identificarci, di entrare nel fiume del suo amore.

Proprio questo ¢ il contenuto della prima parte della preghiera che segue: «Fa' che la tua Chiesa si offra a te
come sacrificio vivo e santo». Questa domanda, diretta a Dio, va anche a noi stessi . E' un accenno a due testi
della Lettera ai Romani; nel primo San Paolo dice che noi dobbiamo divenire un sacrificio vivo (cfr.12,16). Noi
stessi, con tutto il nostro essere, dobbiamo essere adorazione, sacrificio, restituire il nostro mondo a Dio e
trasformare cosi il mondo. E nel secondo, dove Paolo descrive I'apostolato come sacerdozio (cfr. 15,16), la
funzione, del sacerdozio € consacrare il mondo perché diventi ostia vivente, perché il mondo diventi liturgia: che
la liturgia non sia una cosa accanto alla realta del mondo, ma che il mondo stesso diventi ostia vivente, diventi
liturgia. E' la grande visione che poi ha avuto anche Teilhard de Chardin: alla fine avremo una vera liturgia
cosmica, dove il cosmo diventi ostia vivente. E preghiamo il Signore perché ci aiuti a essere sacerdoti in questo
senso, per aiutare nella trasformazione del mondo, in adorazione di Dio, cominciando con noi stessi. Che la
nostra vita parli di Dio, che la nostra vita sia realmente liturgia, annuncio di Dio, porta nella quale il Dio lontano
diventa il Dio vicino, e realmente dono di noi stessi a Dio.

Poi la seconda domanda. Preghiamo «Fa' che il tuo popolo sperimenti sempre la pienezza del tuo amore». Nel
testo latino va detto «Saziaci con il tuo amore». Cosi il testo accenna al salmo che abbiamo cantato, dove si
dice: «Apri la tua mano e sazi la fame di ogni vivente. Quanta fame esiste nella terra, fame di pane in tante parti
del mondo: Sua Eccellenza ha parlato anche delle sofferenze delle famiglie qui: fame di giustizia, fame di
amore. E con questa preghiera, preghiamo Dio: «Apri la tua mano e sazi realmente la fame di ogni vivente. Sazi
la fame nostra della verita, del tuo amore».

Cosi sia. Amen.

[01164-01.01] [Testo originale: Italiano]

[B0490-XX.02]



