2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0323
Lunedi 11.05.2009

PELLEGRINAGGIO DI SUA SANTITA BENEDETTO XVI IN TERRA SANTA (8-15 MAGGIO
2009) (XV)

¢ INCONTRO CON ORGANIZZAZIONI PER IL DIALOGO INTERRELIGIOSO AL "NOTRE DAME OF
JERUSALEM CENTER"

DISCORSO DEL SANTO PADRE TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Alle ore 18.45 di questo pomeriggio, nell’Auditorium del "Notre Dame of Jerusalem Center" il Santo Padre
Benedetto XVI incontra i rappresentanti di alcune Organizzazioni per il dialogo interreligioso. Sono presenti
esponenti delle diverse religioni in Terra Santa fra cui cristiani, ebrei, musulmani, drusi, samaritani.

Dopo il saluto del Patriarca di Gerusalemme dei Latini, Sua Beatitudine Fouad Twal, il Papa pronuncia il
discorso che pubblichiamo di seguito:

DISCORSO DEL SANTO PADRE

Dear Brother Bishops,
Distinguished Religious Leaders,
Dear Friends,

It is a source of great joy for me to meet with you this evening. | wish to thank His Beatitude Patriarch Fouad
Twal for his kind words of welcome spoken on behalf of everyone present. | reciprocate the warm sentiments
expressed and gladly greet all of you and the members of the groups and organizations you represent.

"God said to Abram, ‘Go from your country, your kindred and your father’'s house for a land | shall show you’ ...
so Abram went ... and took his wife Sarah with him" (Gen 12:1-5). God’s irruptive call, which marks the
beginning of the history of our faith traditions, was heard in the midst of man’s ordinary daily existence. And the
history that ensued was shaped, not in isolation, but through the encounter with Egyptian, Hittite, Sumerian,
Babylonian, Persian, and Greek cultures.

Faith is always lived within a culture. The history of religion shows that a community of believers proceeds by



2

degrees of faithfulness to God, drawing from and shaping the culture it meets. This same dynamic is found in
individual believers from the great monotheistic traditions: attuned to the voice of God, like Abraham, we
respond to his call and set out seeking the fulfillment of his promises, striving to obey his will, forging a path in
our own particular culture.

Today, nearly four thousand years after Abraham, the encounter of religions with culture occurs not simply on a
geographical plane. Certain aspects of globalization and in particular the world of the internet have created a
vast virtual culture, the worth of which is as varied as its countless manifestations. Undoubtedly much has been
achieved to create a sense of closeness and unity within the world-wide human family. Yet, at the same time,
the boundless array of portals through which people so readily access undifferentiated sources of information
can easily become an instrument of increasing fragmentation: the unity of knowledge is shattered and the
complex skills of critique, discernment and discrimination learned through academic and ethical traditions are at
times bypassed or neglected.

The question naturally arises then as to what contribution religion makes to the cultures of the world against the
backdrop of rapid globalization. Since many are quick to point out the readily apparent differences between
religions, as believers or religious persons we are presented with the challenge to proclaim with clarity what we
share in common.

Abraham'’s first step in faith, and our steps to or from the synagogue, church, mosque or temple, tread the path
of our single human history, unfolding along the way, we might say, to the eternal Jerusalem (cf. Rev 21:23).
Similarly, every culture with its inner capacity to give and receive gives expression to the one human nature. Yet,
the individual is never fully expressed through his or her own culture, but transcends it in the constant search for
something beyond. From this perspective, dear friends, we see the possibility of a unity which is not dependent
upon uniformity. While the differences we explore in inter-religious dialogue may at times appear as barriers,
they need not overshadow the common sense of awe and respect for the universal, for the absolute and for
truth, which impel religious peoples to converse with one another in the first place. Indeed it is the shared
conviction that these transcendent realities have their source in — and bear traces of — the Almighty that believers
uphold before each other, our organizations, our society, our world. In this way not only do we enrich culture but
we shape it: lives of religious fidelity echo God’s irruptive presence and so form a culture not defined by
boundaries of time or place but fundamentally shaped by the principles and actions that stem from belief.

Religious belief presupposes truth. The one who believes is the one who seeks truth and lives by it. Although the
medium by which we understand the discovery and communication of truth differs in part from religion to religion,
we should not be deterred in our efforts to bear witness to truth’s power. Together we can proclaim that God
exists and can be known, that the earth is his creation, that we are his creatures, and that he calls every man
and woman to a way of life that respects his design for the world. Friends, if we believe we have a criterion of
judgment and discernment which is divine in origin and intended for all humanity, then we cannot tire of bringing
that knowledge to bear on civic life. Truth should be offered to all; it serves all members of society. It sheds light
on the foundation of morality and ethics, and suffuses reason with the strength to reach beyond its own
limitations in order to give expression to our deepest common aspirations. Far from threatening the tolerance of
differences or cultural plurality, truth makes consensus possible and keeps public debate rational, honest and
accountable, and opens the gateway to peace. Fostering the will to be obedient to the truth in fact broadens our
concept of reason and its scope of application, and makes possible the genuine dialogue of cultures and
religions so urgently needed today.

Each one of us here also knows, however, that God’s voice is heard less clearly today, and reason itself has in
so many instances become deaf to the divine. Yet that "void" is not one of silence. Indeed, it is the din of
egotistical demands, empty promises and false hopes that so often invades the very space in which God seeks
us. Can we then make spaces — oases of peace and profound reflection — where God'’s voice can be heard
anew, where his truth can be discovered within the universality of reason, where every individual, regardless of
dwelling, or ethnic group, or political hue, or religious belief, can be respected as a person, as a fellow human
being? In an age of instant access to information and social tendencies which engender a kind of monoculture,
deep reflection against the backdrop of God’s presence will embolden reason, stimulate creative genius,
facilitate critical appreciation of cultural practices and uphold the universal value of religious belief.



3

Friends, the institutions and groups that you represent engage in inter-religious dialogue and the promotion of
cultural initiatives at a wide range of levels. From academic institutions — and here | wish to make special
mention of the outstanding achievements of Bethlehem University — to bereaved parents groups, from initiatives
through music and the arts to the courageous example of ordinary mothers and fathers, from formal dialogue
groups to charitable organizations, you daily demonstrate your belief that our duty before God is expressed not
only in our worship but also in our love and concern for society, for culture, for our world and for all who live in
this land. Some would have us believe that our differences are necessarily a cause of division and thus at most
to be tolerated. A few even maintain that our voices should simply be silenced. But we know that our differences
need never be misrepresented as an inevitable source of friction or tension either between ourselves or in
society at large. Rather, they provide a wonderful opportunity for people of different religions to live together in
profound respect, esteem and appreciation, encouraging one another in the ways of God. Prompted by the
Almighty and enlightened by his truth, may you continue to step forward with courage, respecting all that
differentiates us and promoting all that unites us as creatures blessed with the desire to bring hope to our
communities and world. May God guide us along this path!

[00721-02.01] [Original text: English]

TRADUZIONE IN LINGUA ITALIANA

Cari Fratelli Vescovi,
Distinti Capi Religiosi,
Cari Amici,

emotivo di grande gioia per me incontrarvi questa sera. Desidero ringraziare Sua Beatitudine il Patriarca Fouad
Twal per le sue gentili parole di benvenuto espresse a nome di tutti i presenti. Ricambio i calorosi sentimenti
espressi e cordialmente saluto tutti voi e i membri dei gruppi ed organizzazioni che rappresentate.

"Il Signore disse ad Abramo, ‘ Vattene dalla tua terra, dalla tua parentela e dalla casa di tuo padre, verso la terra
che io ti indicherd'... Allora Abramo parti... e prese la moglie Sara" con sé (Gn 12,1-5). L’irruzione della chiamata
di Dio, che segna gli inizi della storia delle tradizioni della nostra fede, venne udita nel mezzo dell’ordinaria
esistenza quotidiana dell'uomo. E la storia che ne consegui fu plasmata, non nell’isolamento, ma attraverso
l'incontro con la cultura Egiziana, Hittita, Sumera, Babilonese, Persiana e Greca.

La fede &€ sempre vissuta in una cultura. La storia della religione ci mostra che una comunita di credenti procede
per gradi di fedelta piena a Dio, prendendo dalla cultura che incontra e plasmandola. Questa stessa dinamica si

riscontra in singoli credenti delle tre grandi tradizioni monoteistiche: in sintonia con la voce di Dio, come Abramo,
rispondiamo alla sua chiamata e partiamo cercando il compimento delle sue promesse, sforzandoci di obbedire

alla sua volonta, tracciando un percorso nella nostra particolare cultura.

Oggi, circa quattro mila anni dopo Abramo, I'incontro di religioni con la cultura si realizza non semplicemente su
un piano geografico. Certi aspetti della globalizzazione ed in particolare il mondo dell'internet hanno creato una
vasta cultura virtuale il cui valore & tanto vario quanto le sue innumerevoli manifestazioni. Indubbiamente molto
e stato realizzato per creare un senso di vicinanza e di unita all'interno dell’'universale famiglia umana. Tuttavia,
allo stesso tempo, l'uso illimitato di portali attraverso i quali le persone hanno facile accesso a indiscriminate
fonti di informazioni pud divenire facilmente uno strumento di crescente frammentazione: l'unita della
conoscenza viene frantumata e le complesse abilita di critica, discernimento e discriminazione apprese dalle
tradizioni accademiche ed etiche sono a volte aggirate o trascurate.

La domanda che poi sorge naturalmente € quale contributo porti la religione alle culture del mondo che contrasti
la ricaduta di una cosi rapida globalizzazione. Mentre molti sono pronti a indicare le differenze tra le religioni
facilmente rilevabili, come credenti o persone religiose noi siamo posti di fronte alla sfida di proclamare con
chiarezza cid che noi abbiamo in comune.

Il primo passo di Abramo nella fede, e i nostri passi verso o dalla sinagoga, la chiesa, la moschea o il tempio,
percorrono il sentiero della nostra singola storia umana, spianando la strada, potremmo dire, verso I'eterna



Gerusalemme (cfr Ap 21,23). Similmente ogni cultura con la sua specifica capacita di dare e ricevere da
espressione all'unica umana natura. Tuttavia, cio che & proprio dell'individuo non € mai espresso pienamente
attraverso la cultura di lui o di lei, ma piuttosto lo trascende nella costante ricerca di qualcosa al di la. Da questa
prospettiva, cari Amici, noi vediamo la possibilita di una unita che non dipende dall’'uniformita. Mentre le
differenze che analizziamo nel dialogo inter-religioso possono a volte apparire come barriere, tuttavia esse non
esigono di oscurare il senso comune di timore riverenziale e di rispetto per l'universale, per I'assoluto e per la
verita che spinge le persone religiose innanzitutto a stabilire rapporti 'una con l'altra. E’ invece la partecipata
convinzione che queste realta trascendenti hanno la loro fonte nell’Onnipotente e ne portano tracce —
quell’Onnipotente che i credenti innalzano I'uno di fronte all’altro, alle nostre organizzazioni, alla nostra societa e
al nostro mondo. In questo modo, non solo noi possiamo arricchire la cultura ma anche plasmarla: vite di
religiosa fedelta echeggiano I'irompente presenza di Dio e formano cosi una cultura non definita dai limiti del
tempo o del luogo ma fondamentalmente plasmate dai principi e dalle azioni che provengono dalla fede.

La fede religiosa presuppone la verita. Colui che crede € colui che cerca la verita e vive in base ad essa.
Benché il mezzo attraverso il quale noi comprendiamo la scoperta e la comunicazione della verita differisca in
parte da religione a religione, non dobbiamo essere scoraggiati nei nostri sforzi di rendere testimonianza al
potere della verita. Insieme possiamo proclamare che Dio esiste e che puod essere conosciuto, che la terra € sua
creazione, che noi siamo sue creature, e che egli chiama ogni uomo e donna ad uno stile di vita che rispetti il
suo disegno per il mondo. Amici, se crediamo di avere un criterio di giudizio e di discernimento che & divino nella
sua origine e destinato a tutta 'umanita, allora non possiamo stancarci di portare tale conoscenza ad influire
sulla vita civile. La verita deve essere offerta a tutti; essa serve a tutti i membri della societa. Essa getta luce
sulla fondazione della moralita e dell’etica, e permea la ragione con la forza di andare oltre i suoi limiti per dare
espressione alle nostre piu profonde aspirazioni comuni. Lungi dal minacciare la tolleranza delle differenze o
della pluralita culturale, la verita rende il consenso possibile e mantiene ragionevole, onesto e verificabile il
pubblico dibattito e apre la strada alla pace. Promuovendo la volonta di essere obbedienti alla verita, di fatto,
allarga il nostro concetto di ragione e il suo ambito di applicazione e rende possibile il dialogo genuino delle
culture e delle religioni di cui c’€ oggi particolarmente bisogno.

Ciascuno di noi qui presenti sa, pure, comunque che la voce di Dio viene udita oggi meno chiaramente, € la
ragione stessa in cosi numerose situazioni € divenuta sorda al divino. E, perod, quel "vuoto" non & vuoto di
silenzio. Al contrario, € il chiasso di pretese egoistiche, di vuote promesse e di false speranze, che cosi spesso
invadono lo spazio stesso nel quale Dio ci cerca. Possiamo noi allora creare spazi, oasi di pace e di riflessione
profonda, in cui si possa nuovamente udire la voce di Dio, in cui la sua verita pud essere scoperta all’interno
dell'universalita della ragione, in cui ogni individuo, senza distinzione di luogo dove abita, o di gruppo etnico, o di
tinta politica, o di credenza religiosa, puo essere rispettato come persona, come un essere umano, un proprio
simile? In un’epoca di accesso immediato all'informazione e di tendenze sociali che generano una specie di
monocultura, la riflessione profonda che contrasti I'allontanamento della presenza di Dio rafforzera la ragione,
stimolera il genio creativo, facilitera la valutazione critica delle consuetudini culturali e sosterra il valore
universale della credenza religiosa.

Cari amici, le istituzioni e i gruppi che voi rappresentate s’impegnano nel dialogo interreligioso € nella
promozione di iniziative culturali in un vasto ambito di livelli. Dalle istituzioni accademiche — e qui voglio fare
speciale menzione delle eccezionali conquiste dell’'Universita di Betlemme — ai gruppi di genitori in difficolta, da
iniziative mediante la musica e le arti all’esempio coraggioso di madri e padri ordinari, dai gruppi di dialogo alle
organizzazioni caritative, voi quotidianamente dimostrate la vostra convinzione che il nostro dovere davanti a
Dio non si esprime soltanto nel culto ma anche nell’amore e nella cura per la societa, per la cultura, per il nostro
mondo e per tutti coloro che vivono in questa terra. Qualcuno vorrebbe che noi crediamo che le nostre
differenze sono necessariamente causa di divisione e pertanto al piu da tollerarsi. Alcuni addirittura sostengono
che le nostre voci devono semplicemente essere ridotte al silenzio. Ma noi sappiamo che le nostre differenze
non devono mai essere mal rappresentate come un’inevitabile sorgente di frizione o di tensione sia tra noi stessi
sia, piu in largo, nella societa. Al contrario, esse offrono una splendida opportunita per persone di diverse
religioni di vivere insieme in profondo rispetto, stima e apprezzamento, incoraggiandosi reciprocamente nelle vie
di Dio. Sospinti dall’Onnipotente e illuminati dalla sua verita, possiate voi continuare a camminare con coraggio,
rispettando tutto cid che ci differenzia e promuovendo tutto cid che ci unisce come creature benedette dal
desiderio di portare speranza alle nostre comunita e al mondo. Dio ci guidi su questa strada!



[00721-01.01] [Testo originale: Inglese]

Al termine, il Papa incontra brevemente alcuni degli esponenti religiosi presenti.
Subito dopo il Santo Padre benedice la Prima Pietra del nuovo "Istituto Notre Dame" di Magdala, quindi rientra
alla Delegazione Apostolica di Jerusalem dove cena in privato.

[B0323-XX.02]



