
N. 0316

Lunedì 06.06.2005

DISCORSO DEL SANTO PADRE ALL’APERTURA DEL CONVEGNO ECCLESIALE DELLA
DIOCESI DI ROMA SU FAMIGLIA E COMUNITÀ CRISTIANA

DISCORSO DEL SANTO PADRE ALL’APERTURA DEL CONVEGNO ECCLESIALE DELLA DIOCESI DI
ROMA SU FAMIGLIA E COMUNITÀ CRISTIANA

Alle 19.45 di oggi, il Santo Padre Benedetto XVI si è recato alla Basilica di San Giovanni in Laterano per
presiedere l’apertura del Convegno Ecclesiale della Diocesi di Roma su "Famiglia e Comunità cristiana:
formazione della persona e trasmissione della fede".

Pubblichiamo di seguito il discorso che il Papa ha pronunciato:

● DISCORSO DEL SANTO PADRE

Cari fratelli e sorelle,

ho accolto molto volentieri l’invito a introdurre con una mia riflessione questo nostro Convegno Diocesano,
anzitutto perché ciò mi dà la possibilità di incontrarvi, di avere un contatto diretto con voi, e poi anche perché
posso aiutarvi ad approfondire il senso e lo scopo del cammino pastorale che la Chiesa di Roma sta
percorrendo.

Saluto con affetto ciascuno di voi, Vescovi, sacerdoti, diaconi, religiosi e religiose, e in particolare voi laici e
famiglie che assumete consapevolmente quei compiti di impegno e testimonianza cristiana che hanno la loro
radice nel sacramento del battesimo e, per coloro che sono sposati, in quello del matrimonio. Ringrazio di cuore
il Cardinale Vicario e i coniugi Luca e Adriana Pasquale per le parole che mi hanno rivolto a nome di voi tutti.

Questo Convegno, e l’anno pastorale di cui esso fornirà le linee guida, costituiscono una nuova tappa del
percorso che la Chiesa di Roma ha iniziato, sulla base del Sinodo diocesano, con la Missione cittadina voluta
dal nostro tanto amato Papa Giovanni Paolo II, in preparazione al Grande Giubileo del 2000. In quella Missione
tutte le realtà della nostra Diocesi - parrocchie, comunità religiose, associazioni e movimenti - si sono mobilitate,
non solo per una missione al popolo di Roma, ma per essere esse stesse "popolo di Dio in missione", mettendo
in pratica la felice espressione di Giovanni Paolo II "parrocchia, cerca te stessa e trova te stessa fuori di te
stessa": nei luoghi cioè nei quali la gente vive. Così, nel corso della Missione cittadina, molte migliaia di cristiani



di Roma, in gran parte laici, si sono fatti missionari e hanno portato la parola della fede dapprima nelle famiglie
dei vari quartieri della città e poi nei diversi luoghi di lavoro, negli ospedali, nelle scuole e nelle università, negli
spazi della cultura e del tempo libero.

Dopo l’Anno Santo, il mio amato Predecessore vi ha chiesto di non interrompere questo cammino e di non
disperdere le energie apostoliche suscitate e i frutti di grazia raccolti. Perciò, a partire dal 2001, il fondamentale
indirizzo pastorale della Diocesi è stato quello di dare forma permanente alla missione, caratterizzando in senso
più decisamente missionario la vita e le attività delle parrocchie e di ogni altra realtà ecclesiale. Voglio dirvi
anzitutto che intendo confermare pienamente questa scelta: essa infatti si rivela sempre più necessaria e senza
alternative, in un contesto sociale e culturale nel quale sono all’opera forze molteplici che tendono ad
allontanarci dalla fede e dalla vita cristiana.

Da ormai due anni l’impegno missionario della Chiesa di Roma si è concentrato soprattutto sulla famiglia, non
solo perché questa fondamentale realtà umana oggi è sottoposta a molteplici difficoltà e minacce e quindi ha
particolare bisogno di essere evangelizzata e concretamente sostenuta, ma anche perché le famiglie cristiane
costituiscono una risorsa decisiva per l’educazione alla fede, l’edificazione della Chiesa come comunione e la
sua capacità di presenza missionaria nelle più diverse situazioni di vita, oltre che per fermentare in senso
cristiano la cultura diffusa e le strutture sociali. Su queste linee proseguiremo anche nel prossimo anno
pastorale e perciò il tema del nostro Convegno è "Famiglia e comunità cristiana: formazione della persona e
trasmissione della fede".

Il presupposto dal quale occorre partire, per poter comprendere la missione della famiglia nella comunità
cristiana e i suoi compiti di formazione della persona e trasmissione della fede, rimane sempre quello del
significato che il matrimonio e la famiglia rivestono nel disegno di Dio, creatore e salvatore. Questo sarà dunque
il nocciolo della mia riflessione di questa sera, richiamandomi all’insegnamento dell’Esortazione Apostolica
Familiaris consortio (Parte seconda, nn. 12-16).

Il fondamento antropologico della famiglia

Matrimonio e famiglia non sono in realtà una costruzione sociologica casuale, frutto di particolari situazioni
storiche ed economiche. Al contrario, la questione del giusto rapporto tra l’uomo e la donna affonda le sue radici
dentro l’essenza più profonda dell’essere umano e può trovare la sua risposta soltanto a partire da qui. Non può
essere separata cioè dalla domanda antica e sempre nuova dell’uomo su se stesso: chi sono? cosa è l’uomo? E
questa domanda, a sua volta, non può essere separata dall’interrogativo su Dio: esiste Dio? e chi è Dio? qual è
veramente il suo volto? La risposta della Bibbia a questi due quesiti è unitaria e consequenziale: l’uomo è creato
ad immagine di Dio, e Dio stesso è amore. Perciò la vocazione all’amore è ciò che fa dell’uomo l’autentica
immagine di Dio: egli diventa simile a Dio nella misura in cui diventa qualcuno che ama.

Da questa fondamentale connessione tra Dio e l’uomo ne consegue un’altra: la connessione indissolubile tra
spirito e corpo: l’uomo è infatti anima che si esprime nel corpo e corpo che è vivificato da uno spirito immortale.
Anche il corpo dell’uomo e della donna ha dunque, per così dire, un carattere teologico, non è semplicemente
corpo, e ciò che è biologico nell’uomo non è soltanto biologico, ma è espressione e compimento della nostra
umanità. Parimenti, la sessualità umana non sta accanto al nostro essere persona, ma appartiene ad esso. Solo
quando la sessualità si è integrata nella persona, riesce a dare un senso a se stessa.

Così, dalle due connessioni, dell’uomo con Dio e nell’uomo del corpo con lo spirito, ne scaturisce una terza:
quella tra persona e istituzione. La totalità dell’uomo include infatti la dimensione del tempo, e il "sì" dell’uomo è
un andare oltre il momento presente: nella sua interezza, il "sì" significa "sempre", costituisce lo spazio della
fedeltà. Solo all’interno di esso può crescere quella fede che dà un futuro e consente che i figli, frutto dell’amore,
credano nell’uomo e nel suo futuro in tempi difficili. La libertà del "sì" si rivela dunque libertà capace di assumere
ciò che è definitivo: la più grande espressione della libertà non è allora la ricerca del piacere, senza mai
giungere a una vera decisione. Apparentemente questa apertura permanente sembra essere la realizzazione
della libertà, ma non è vero: la vera espressione della libertà è invece la capacità di decidersi per un dono
definitivo, nel quale la libertà, donandosi, ritrova pienamente se stessa.

2



In concreto, il "sì" personale e reciproco dell’uomo e della donna dischiude lo spazio per il futuro, per l’autentica
umanità di ciascuno, e al tempo stesso è destinato al dono di una nuova vita. Perciò questo "sì" personale non
può non essere un "sì" anche pubblicamente responsabile, con il quale i coniugi assumono la responsabilità
pubblica della fedeltà, che garantisce anche il futuro per la comunità. Nessuno di noi infatti appartiene
esclusivamente a se stesso: pertanto ciascuno è chiamato ad assumere nel più intimo di sé la propria
responsabilità pubblica. Il matrimonio come istituzione non è quindi una indebita ingerenza della società o
dell’autorità, l’imposizione di una forma dal di fuori nella realtà più privata della vita; è invece esigenza intrinseca
del patto dell’amore coniugale e della profondità della persona umana.

Le varie forme odierne di dissoluzione del matrimonio, come le unioni libere e il "matrimonio di prova", fino allo
pseudo-matrimonio tra persone dello stesso sesso, sono invece espressioni di una libertà anarchica, che si fa
passare a torto per vera liberazione dell’uomo. Una tale pseudo-libertà si fonda su una banalizzazione del corpo,
che inevitabilmente include la banalizzazione dell’uomo. Il suo presupposto è che l’uomo può fare di sé ciò che
vuole: il suo corpo diventa così una cosa secondaria, manipolabile dal punto di vista umano, da utilizzare come
si vuole. Il libertinismo, che si fa passare per scoperta del corpo e del suo valore, è in realtà un dualismo che
rende spregevole il corpo, collocandolo per così dire fuori dall’autentico essere e dignità della persona.

Matrimonio e famiglia nella storia della salvezza

La verità del matrimonio e della famiglia, che affonda le sue radici nella verità dell’uomo, ha trovato attuazione
nella storia della salvezza, al cui centro sta la parola: "Dio ama il suo popolo". La rivelazione biblica, infatti, è
anzitutto espressione di una storia d’amore, la storia dell’alleanza di Dio con gli uomini: perciò la storia
dell’amore e dell’unione di un uomo ed una donna nell’alleanza del matrimonio ha potuto essere assunta da Dio
quale simbolo della storia della salvezza. Il fatto inesprimibile, il mistero dell’amore di Dio per gli uomini, riceve la
sua forma linguistica dal vocabolario del matrimonio e della famiglia, in positivo e in negativo: l’accostarsi di Dio
al suo popolo viene presentato infatti nel linguaggio dell’amore sponsale, mentre l’infedeltà di Israele, la sua
idolatria, è designata come adulterio e prostituzione.

Nel Nuovo Testamento Dio radicalizza il suo amore fino a divenire Egli stesso, nel suo Figlio, carne della nostra
carne, vero uomo. In questo modo l’unione di Dio con l’uomo ha assunto la sua forma suprema, irreversibile e
definitiva. E così viene tracciata anche per l’amore umano la sua forma definitiva, quel "sì" reciproco che non
può essere revocato: essa non aliena l’uomo, ma lo libera dalle alienazioni della storia per riportarlo alla verità
della creazione. La sacramentalità che il matrimonio assume in Cristo significa dunque che il dono della
creazione è stato elevato a grazia di redenzione. La grazia di Cristo non si aggiunge dal di fuori alla natura
dell’uomo, non le fa violenza, ma la libera e la restaura, proprio nell’innalzarla al di là dei suoi propri confini. E
come l’incarnazione del Figlio di Dio rivela il suo vero significato nella croce, così l’amore umano autentico è
donazione di sé, non può esistere se vuole sottrarsi alla croce.

Cari fratelli e sorelle, questo legame profondo tra Dio e l’uomo, tra l’amore di Dio e l’amore umano, trova
conferma anche in alcune tendenze e sviluppi negativi, di cui tutti avvertiamo il peso. Lo svilimento dell’amore
umano, la soppressione dell’autentica capacità di amare si rivela infatti, nel nostro tempo, l’arma più adatta e più
efficace per scacciare Dio dall’uomo, per allontanare Dio dallo sguardo e dal cuore dell’uomo. Analogamente, la
volontà di "liberare" la natura da Dio conduce a perdere di vista la realtà stessa della natura, compresa la natura
dell’uomo, riducendola a un insieme di funzioni, di cui disporre a piacimento per costruire un presunto mondo
migliore e una presunta umanità più felice; invece si distrugge il disegno del Creatore e così la verità della nostra
natura.

I figli

Anche nella generazione dei figli il matrimonio riflette il suo modello divino, l’amore di Dio per l’uomo. Nell’uomo
e nella donna la paternità e la maternità, come il corpo e come l’amore, non si lasciano circoscrivere nel
biologico: la vita viene data interamente solo quando con la nascita vengono dati anche l’amore e il senso che
rendono possibile dire sì a questa vita. Proprio da qui diventa del tutto chiaro quanto sia contrario all’amore
umano, alla vocazione profonda dell’uomo e della donna, chiudere sistematicamente la propria unione al dono
della vita, e ancora più sopprimere o manomettere la vita che nasce.

3



Nessun uomo e nessuna donna, però, da soli e unicamente con le proprie forze, possono dare ai figli in maniera
adeguata l’amore e il senso della vita. Per poter infatti dire a qualcuno "la tua vita è buona, per quanto io non
conosca il tuo futuro", occorrono un’autorità e una credibilità superiori a quello che l’individuo può darsi da solo.
Il cristiano sa che questa autorità è conferita a quella famiglia più vasta che Dio, attraverso il Figlio suo Gesù
Cristo e il dono dello Spirito Santo, ha creato nella storia degli uomini, cioè alla Chiesa. Egli riconosce qui
all’opera quell’amore eterno e indistruttibile che assicura alla vita di ciascuno di noi un senso permanente, anche
se non conosciamo il futuro. Per questo motivo l’edificazione di ogni singola famiglia cristiana si colloca nel
contesto della più grande famiglia della Chiesa, che la sostiene e la porta con sé e garantisce che c’è il senso e
che ci sarà anche il futuro su di essa il "sì" del Creatore. E reciprocamente la Chiesa viene edificata dalle
famiglia, "piccole Chiese domestiche", come le ha chiamate il Concilio Vaticano II (Lumen gentium, 11;
Apostolicam actuositatem, 11), riscoprendo un’antica espressione patristica (San Giovanni Crisostomo, In
Genesim serm. VI,2; VII,1). Nel medesimo senso la Familiaris consortio afferma che "Il matrimonio cristiano… è
il luogo naturale nel quale si compie l’inserimento della persona umana nella grande famiglia della Chiesa" (n.
14).

La famiglia e la Chiesa

Da tutto ciò scaturisce una conseguenza evidente: la famiglia e la Chiesa, in concreto le parrocchie e le altre
forme di comunità ecclesiale, sono chiamate alla più stretta collaborazione per quel compito fondamentale che è
costituito, inseparabilmente, dalla formazione della persona e dalla trasmissione della fede. Sappiamo bene che
per un’autentica opera educativa non basta una teoria giusta o una dottrina da comunicare. C’è bisogno di
qualcosa di molto più grande e umano, di quella vicinanza, quotidianamente vissuta, che è propria dell’amore e
che trova il suo spazio più propizio anzitutto nella comunità familiare, ma poi anche in una parrocchia, o
movimento o associazione ecclesiale, in cui si incontrino persone che si prendono cura dei fratelli, in particolare
dei bambini e dei giovani, ma anche degli adulti, degli anziani, dei malati, delle stesse famiglie, perché, in Cristo,
vogliono loro bene. Il grande Patrono degli educatori, San Giovanni Bosco, ricordava ai suoi figli spirituali che
"l’educazione è cosa del cuore e che Dio solo ne è il padrone" (Epistolario, 4,209).

Centrale nell’opera educativa, e specialmente nell’educazione alla fede, che è il vertice della formazione della
persona e il suo orizzonte più adeguato, è in concreto la figura del testimone: egli diventa punto di riferimento
proprio in quanto sa rendere ragione della speranza che sostiene la sua vita (cfr 1 Pt 3,15), è personalmente
coinvolto con la verità che propone. Il testimone, d’altra parte, non rimanda mai a se stesso, ma a qualcosa, o
meglio a Qualcuno più grande di lui, che ha incontrato e di cui ha sperimentato l’affidabile bontà. Così ogni
educatore e testimone trova il suo modello insuperabile in Gesù Cristo, il grande testimone del Padre, che non
diceva nulla da se stesso, ma parlava così come il Padre gli aveva insegnato (cfr Gv 8,28).

Questo è il motivo per il quale alla base della formazione della persona cristiana e della trasmissione della fede
sta necessariamente la preghiera, l’amicizia personale con Cristo e la contemplazione in Lui del volto del Padre.
E la stessa cosa vale, evidentemente, per tutto il nostro impegno missionario, in particolare per la pastorale
familiare: la Famiglia di Nazareth sia dunque, per le nostre famiglie e per le nostre comunità, oggetto di costante
e fiduciosa preghiera, oltre che modello di vita.

Cari fratelli e sorelle, e specialmente voi, cari sacerdoti, conosco la generosità e la dedizione con cui servite il
Signore e la Chiesa. Il vostro lavoro quotidiano per la formazione alla fede delle nuove generazioni, in stretta
connessione con i sacramenti dell’iniziazione cristiana, come anche per la preparazione al matrimonio e per
l’accompagnamento delle famiglie nel loro spesso non facile cammino, in particolare nel grande compito
dell’educazione dei figli, è la strada fondamentale per rigenerare sempre di nuovo la Chiesa e anche per
vivificare il tessuto sociale di questa nostra amata città di Roma.

La minaccia del relativismo

Continuate dunque, senza lasciarvi scoraggiare dalle difficoltà che incontrate. Il rapporto educativo è per sua
natura una cosa delicata: chiama in causa infatti la libertà dell’altro che, per quanto dolcemente, viene pur
sempre provocata a una decisione. Né i genitori, né i sacerdoti o i catechisti, né gli altri educatori possono
sostituirsi alla libertà del fanciullo, del ragazzo o del giovane a cui si rivolgono. E specialmente la proposta
cristiana interpella a fondo la libertà, chiamandola alla fede e alla conversione. Oggi un ostacolo particolarmente

4



insidioso all’opera educativa è costituito dalla massiccia presenza, nella nostra società e cultura, di quel
relativismo che, non riconoscendo nulla come definitivo, lascia come ultima misura solo il proprio io con le sue
voglie, e sotto l’apparenza della libertà diventa per ciascuno una prigione, perché separa l’uno dall’altro,
rendendo ciascuno a ritrovarsi chiuso dentro il proprio "io". Dentro a un tale orizzonte relativistico non è
possibile, quindi, una vera educazione: senza la luce della verità; prima o poi ogni persona è infatti condannata
a dubitare della bontà della sua stessa vita e dei rapporti che la costituiscono, della validità del suo impegno per
costruire con gli altri qualcosa in comune.

E’ chiaro dunque che non soltanto dobbiamo cercare di superare il relativismo nel nostro lavoro di formazione
delle persone, ma siamo anche chiamati a contrastare il suo predominio distruttivo nella società e nella cultura.
E’ molto importante perciò, accanto alla parola della Chiesa, la testimonianza e l’impegno pubblico delle famiglie
cristiane, specialmente per riaffermare l’intangibilità della vita umana dal concepimento fino al suo termine
naturale, il valore unico e insostituibile della famiglia fondata sul matrimonio e la necessità di provvedimenti
legislativi e amministrativi che sostengano le famiglie nel compito di generare ed educare i figli, compito
essenziale per il nostro comune futuro. Anche per questo impegno vi dico un grazie cordiale.

Sacerdozio e vita consacrata

Un ultimo messaggio che vorrei affidarvi riguarda la cura delle vocazioni al sacerdozio e alla vita consacrata:
sappiamo tutti quanto la Chiesa ne abbia bisogno! Perché queste vocazioni nascano e giungano a maturazione,
perché le persone chiamate si mantengano sempre degne della loro vocazione, è decisiva anzitutto la
preghiera, che non deve mai mancare in ciascuna famiglia e comunità cristiana. Ma è anche fondamentale la
testimonianza di vita dei sacerdoti, dei religiosi e delle religiose, la gioia che essi esprimono per essere stati
chiamati dal Signore. Ed è ugualmente essenziale l’esempio che i figli ricevono all’interno della propria famiglia e
la convinzione delle famiglie stesse che, anche per loro, la vocazione dei propri figli è un grande dono del
Signore. La scelta della verginità per amore di Dio e dei fratelli, che è richiesta per il sacerdozio e la vita
consacrata, sta infatti insieme con la valorizzazione del matrimonio cristiano: l’uno e l’altra, in due maniere
differenti e complementari, rendono in qualche modo visibile il mistero dell’alleanza tra Dio e il suo popolo.

Cari fratelli e sorelle, vi affido queste riflessioni come contributo al vostro lavoro nelle serate del Convegno e poi
durante il prossimo anno pastorale. Chiedo al Signore di darvi coraggio ed entusiasmo, perché questa nostra
Chiesa di Roma, ciascuna parrocchia, comunità religiosa, associazione o movimento partecipi più intensamente
alla gioia e alle fatiche della missione e così ogni famiglia e l’intera comunità cristiana riscopra nell’amore del
Signore la chiave che apre la porta dei cuori e che rende possibile una vera educazione alla fede e formazione
delle persone. Il mio affetto e la mia benedizione vi accompagnano oggi e per il futuro.

[00706-01.02] [Testo originale: Italiano]

[B0316-XX.01]

5


