2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0521
Lunedi 25.10.2004

CONFERENZA STAMPA DI PRESENTAZIONE DEL "COMPENDIO DELLA DOTTRINA
SOCIALE DELLA CHIESA"

CONFERENZA STAMPA DI PRESENTAZIONE DEL "COMPENDIO DELLA DOTTRINA SOCIALE DELLA
CHIESA"
Alle ore 11.30 di questa mattina, nell’Aula Giovanni Paolo Il della Sala Stampa della Santa Sede ha luogo la

Conferenza Stampa di presentazione del Compendio della dottrina sociale della Chiesa.

Prendono parte alla Conferenza Stampa: 'lEm.mo Card. Renato Raffaele Martino, Presidente del Pontificio
Consiglio della Giustizia e della Pace; S.E. Mons. Giampaolo Crepaldi, Segretario del Pontificio Consiglio della
Giustizia e della Pace e Mons. Frank J. Dewane, Sotto-Segretario del medesimo Pontifico Consiglio.

Pubblichiamo di seguito l'intervento del’lEm.mo Card. Renato Raffaele Martino:

INTERVENTO DELL’EM.MO CARD. RENATO RAFFAELE MARTINO Testo in lingua italiana Testo in lingua
inglese Testo in lingua italiana

Sono particolarmente lieto di rendere pubblico oggi I'atteso documento « Compendio della dottrina sociale della
Chiesay, elaborato, su incarico del Santo Padre e a Lui dedicato, dal Pontificio Consiglio della Giustizia e della
Pace — che ne porta la piena responsabilita. Il documento ora viene messo a disposizione di quanti — cattolici,
altri cristiani e persone di buona volonta — cercano sicure indicazioni di verita per meglio promuovere il bene
sociale delle persone e delle societa. L'opera € iniziata cinque anni fa con la presidenza del mio venerato
predecessore, il Cardinale Frangois-Xavier Nguyén Van Thuan. Un inevitabile rallentamento del lavoro € stato
determinato dalla malattia e dalla scomparsa del Cardinale Van Thuan e dal conseguente cambio di Presidenza
al Pontificio Consiglio della Giustizia e della Pace.

L’elaborazione del « Compendio della dottrina sociale della Chiesa» non & stata un’impresa semplice. Le
problematiche piu complesse a cui si € dovuto far fronte sono state essenzialmente quelle determinate: a) dal
fatto che si trattava di elaborare un testo che non aveva precedenti nella storia della Chiesa; b) dalla messa a
punto di alcune complesse questioni epistemologiche inerenti alla natura della dottrina sociale della Chiesa; c)
dalla necessita di dare al documento una dimensione unitaria e universale nonostante le mille sfaccettature e le
infinite diversita in cui si declina la realta sociale nel e del mondo; d) dall’avvertenza di offrire un insegnamento



che resistesse all’'usura del tempo, in una fase storica caratterizzata da velocissimi e radicali cambiamenti
sociali, economici e politici.

Il «Compendio della dottrina sociale della Chiesa» offre un quadro complessivo delle linee fondamentali del
«corpus» dottrinale dell’insegnamento sociale cattolico. In fedelta alle autorevoli indicazioni che il Santo Padre
Giovanni Paolo Il aveva offerto nel n. 54 dellEsortazione Apostolica « Ecclesia in Americay, il documento
presenta «in maniera complessiva e sistematica, anche se in forma sintetica, 'insegnamento sociale, che &
frutto della sapiente riflessione magisteriale ed espressione del costante impegno della Chiesa nella fedelta alla
Grazia della salvezza di Cristo e nell’'amorevole sollecitudine per le sorti del’'umanita» (Compendio, n. 8).

Il «Compendio» ha una struttura semplice e lineare. Dopo un’/nfroduzione, seguono tre parti: la prima, composta
di quattro capitoli, tratta dei presupposti fondamentali della dottrina sociale — il disegno di amore di Dio per
'uomo e la societa, la missione della Chiesa e la natura della dottrina sociale, la persona umana e i suoi diritti, i
principi e i valori della dottrina sociale -; la seconda parte, composta di sette capitoli, tratta i contenuti e i temi
classici della dottrina sociale — la famiglia, il lavoro umano, la vita economica, la comunita politica, la comunita
internazionale, 'ambiente e la pace -; la terza parte, assai breve perché composta di un solo capitolo, contiene
una serie di indicazioni per I'utilizzo della dottrina sociale nella prassi pastorale della Chiesa e nella vita dei
cristiani, soprattutto dei fedeli laici. La Conclusione, intitolata « Per una civilta dell'amore», esprime I'intendimento
di fondo di tutto il documento.

L’'opera € corredata da un apparato di indici esteso, ma di agevole e utilissima consultazione.

Il «Compendio» ha una precisa finalita e si caratterizza per alcuni obiettivi ben chiariti nell’/ntroduzione al n. 10.
Esso, infatti, «si propone come uno strumento per il discernimento morale e pastorale dei complessi eventi che
caratterizzano i nostri tempi; come una guida per ispirare, a livello individuale e collettivo, comportamenti e
scelte tali da permettere di guardare al futuro con fiducia e speranza; come un sussidio per i fedeli
sullinsegnamento della morale sociale»(10). Uno strumento elaborato, inoltre, con il preciso obiettivo di
promuovere «un nuovo impegno capace di rispondere alle esigenze del nostro tempo e misurato sui bisogni e
sulle risorse dell'uomo, ma soprattutto I'anelito a valorizzare in forme nuovela vocazione propria dei vari carismi
ecclesiali in ordine all’evangelizzazione del sociale, perché "tutti i membri della Chiesa sono partecipi della sua
dimensione secolare"1»(10).

Una dato che €& opportuno sottolineare, perché presente in varie parti del documento, € il seguente: il testo viene
proposto come uno strumento per alimentare il dialogo ecumenico ed interreligioso dei cattolici con tutti coloro
che desiderano sinceramente il bene dell’'uomo. Si afferma, infatti, al n. 12 che «Questo documento & proposto
anche ai fratelli delle altre Chiese e Comunita Ecclesiali, ai seguaci delle altre religioni, nonché a quanti, uomini
e donne di buona volonta, si impegnano a servire il bene comuney. La dottrina sociale ha, infatti, una
destinazione universale oltre a quella, primaria e specifica, ai figli della Chiesa. La luce del Vangelo, che la
dottrina sociale riverbera sulla societa, illumina tutti gli uomini: ogni coscienza e intelligenza sono in grado di
cogliere la profondita umana dei significati e dei valori espressi in questa dottrina e la carica di umanita e di
umanizzazione delle sue norme d’azione.

Evidentemente, il « Compendio della dottrina sociale della Chiesa» riguarda prima di tutto i cattolici, perché
«Prima destinataria della dottrina sociale € la comunita ecclesiale in tutti i suoi membri, perché tutti hanno
responsabilita sociali da assumere.... Nei compiti di evangelizzazione, vale a dire di insegnamento, di catechesi
e di formazione, che la dottrina sociale della Chiesa suscita, essa € destinata ad ogni cristiano, secondo le
competenze, i carismi, gli uffici e la missione di annuncio propri di ciascuno» (n. 83). La dottrina sociale implica
altresi responsabilita relative alla costruzione, all'organizzazione e al funzionamento della societa: obblighi
politici, economici, amministrativi, vale a dire di natura secolare, che appartengono ai fedeli laici in modo
peculiare, in ragione della condizione secolare del loro stato di vita e dell'indole secolare della loro vocazione:
mediante tali responsabilita, i laici mettono in opera I'insegnamento sociale e adempiono la missione secolare
della Chiesa.

Nell’elaborazione del « Compendio» ci si € costantemente posti la questione riguardante la collocazione della



3

dottrina sociale della Chiesa nel mondo di oggi. Nel dare forma alla risposta si € ritenuto di non dover procedere
sulla strada di una semplice analisi sociologica o di una elencazione di priorita sociali o di problemi emergenti. Si
e ritenuto piuttosto che il « Compendio» dovesse costituire un serio e rigoroso strumento adeguato a sussidiare
quel discernimento - atto conoscitivo ecclesiale e comunitario - oggi tanto indispensabile. Il discernimento
cristiano & fondato sulla lettura dei segni dei tempi, condotta alla luce della Parola di Dio e di quel «corpus» di
verita che il Magistero ha costituito come dottrina sociale della Chiesa, con lo scopo di orientare la prassi
comunitaria e personale. Con cio si va al cuore stesso della dottrina sociale della Chiesa, alla sua intima natura
di «incontro del messaggio evangelico e delle sue esigenze... con i problemi derivanti dalla vita della societa»2.
Il «Compendio della dottrina sociale della Chiesa» presenta la dottrina sociale della Chiesa come una dottrina
che nasce dal discernimento, che & essa stessa discernimento e al discernimento & finalizzata.

In questa prospettiva di fondo, il « Compendio» ha la pretesa alta di sussidiare un discernimento capace di farsi
carico di alcune sfide decisive e di grande rilievo e importanza.

a) La prima sfida € quella culturale, che la dottrina sociale affronta facendo tesoro della sua costitutiva
dimensione interdisciplinare. Mediante la sua dottrina sociale la Chiesa «proclama la verita su Cristo, su se
stessa e sull'uomo, applicandola a una situazione concreta»3: &€ dunque evidente che, soprattutto in vista del
futuro, la dottrina sociale dovra sviluppare sempre di piu la sua dimensione interdisciplinare4. L’interdisciplinarita
non € un sovrappiu, ma una dimensione intrinseca della dottrina sociale della Chiesa, perché strettamente
collegata con la finalita di incarnare I'eterna verita del Vangelo nelle problematiche storiche che 'umanita deve
affrontare. La verita del Vangelo deve incontrarsi con i saperi elaborati dal’'uomo, perché la fede non € estranea
alla ragione; i frutti storici della giustizia e della pace maturano quando la luce evangelica filtra e passa dentro le
pieghe delle culture, nel rispetto delle autonomie reciproche, ma anche delle connessioni analogiche, tra fede e
saperi. Quando il dialogo con le varie discipline del sapere diventa intimo e fecondo, la dottrina sociale della
Chiesa riesce a svolgere il suo compito di stimolare una nuova progettualita sociale, economica e politica
capace di porre al centro la persona umana, in tutte le sue dimensioni.

Eappena il caso di notare come l'interdisciplinarita teologicamente orientata sia in grado di rispondere a due
esigenze fortemente sentite dalla cultura di oggi. La cultura attuale rifiuta qualsiasi sistema «chiuso», ma nello
stesso tempo € in cerca di ragioni. La dottrina sociale della Chiesa non & «un sistema chiuso»5. Non lo & per
due motivi: perché & storica, ossia «si sviluppa in funzione delle circostanze mutevoli della storia»6; e perché
trae origine dal messaggio evangelico7, che € trascendente e proprio per questa ragione € la principale «fonte di
rinnovamento»8 della storia. La dimensione interdisciplinare permette alla dottrina sociale di orientare senza
essere un sistema e di non essere un sistema senza disorientare.

b) La seconda sfida e quella che proviene dalla situazione di indifferenza etica e religiosa e dalla necessita di
una rinnovata collaborazione interreligiosa. A livello sociale, gli aspetti piu importanti della diffusa indifferenza
sono la separazione tra etica e politica e la convinzione che le questioni etiche non possano aspirare a uno
statuto pubblico, non possano costituire I'oggetto di un dibattito razionale e politico in quanto sarebbero
espressioni di scelte individuali, addirittura private. La separazione tra etica e politica, per estensione, tende a
riguardare anche i rapporti tra politica e religione, relegata ad affare privato.

Su questo terreno la dottrina sociale della Chiesa ha oggi e nel prossimo futuro un impegnativo compito da
svolgere, un compito meglio perseguibile se viene intrapreso in dialogo con le confessioni cristiane e anche con
quelle non cristiane. La collaborazione interreligiosa sara uno dei percorsi di valore strategico per il bene
dell'umanita, decisivo nel futuro della dottrina sociale. Guardando gli avvenimenti della fine del Novecento e
dell'inizio del millennio appena iniziato con lo sguardo della sapienza cristiana, si pu0 individuare, con la guida
del Santo Padre, almeno un ambito storico di prioritaria importanza per il dialogo interreligioso sulle tematiche
sociali. Si tratta del tema della pace e dei diritti umani. Tutti conoscono le molteplici e accorate sollecitazioni del
Papa su questo tema. E sufficiente passare in rassegna anche solo i Discorsi al Corpo Diplomatico accreditato
presso la Santa Sede tenuti da Giovanni Paolo Il in questi 26 anni di Pontificato per rendersi conto di quanto
siano frequenti e insistenti i richiami a una collaborazione delle religioni mondiali per la pace nello «spirito di
Assisi». Basti qui il solo riferimento al Messaggio per la Pace del 2002, la dove il Santo Padre scrive: «Le
confessioni cristiane e le grandi religioni dell’'umanita devono collaborare tra loro per eliminare le cause sociali e
culturali del terrorismo, insegnando la grandezza e la dignita della persona e diffondendo una maggiore



4

consapevolezza dell’'unita del genere umano. Si tratta di un preciso campo del dialogo e della collaborazione
ecumenica ed interreligiosa, per un urgente servizio delle religioni alla pace tra i popoli»9.

Il terreno dei diritti umani, della pace, della giustizia sociale ed economica, dello sviluppo, nel prossimo futuro,
sara sempre di piu al centro del dialogo inter-religioso, al quale i cattolici dovranno partecipare con la loro
dottrina sociale, intesa come «corpus dottrinale» che stimola ma & anche alimentato dall’«operosita feconda di
milioni € milioni di uomini, che... si sono sforzati di ispirarsi ad esso in ordine al proprio impegno nel mondo»10.

c) La terza sfida é propriamente pastorale. || futuro della dottrina sociale della Chiesa nel mondo di oggi
dipendera dalla continua ricomprensione del radicamento della dottrina sociale nella missione propria della
Chiesa; di come questa dottrina nasca dalla Parola di Dio e dalla fede viva della Chiesa; di come essa sia
espressione del servizio della Chiesa al mondo, nel quale la salvezza di Cristo va annunciata con le parole e
con le opere; dalla ricomprensione, dunque, di come questa dottrina sia connessa con tutti gli aspetti della vita e
dell'azione della Chiesa: sacramenti, liturgia, catechesi, pastorale. La dottrina sociale della Chiesa, che «fa parte
essenziale del messaggio cristiano» 11, deve essere conosciuta, diffusa e testimoniata. Quando, in qualsiasi
modo, si perde la coscienza viva di questa «appartenenza» della dottrina sociale alla missione della Chiesa, la
stessa dottrina sociale viene strumentalizzata in funzione di varie forme di ambiguita o di parzialita.

Vorrei qui ricordare la famosa espressione: «la dottrina sociale cristiana & parte integrante della concezione
cristiana della vita»12, con la quale il beato Papa Giovanni XXIII, nell’'enciclica « Mater et magistra», apriva la
strada, gia molti anni fa, alle successive importanti e approfondite puntualizzazioni di Giovanni Paolo Il:
«L’insegnamento e la diffusione della dottrina sociale fanno parte della missione evangelizzatrice della
Chiesa»13; «strumento di evangelizzazione»14, la dottrina sociale «annuncia Dio e il mistero di salvezza in
Cristo a ogni uomo»15. Essa potra svolgere tanto meglio il suo servizio al’'uomo dentro le maglie della societa e
dell’economia quanto meno sara ridotta a discorso sociologico o politologico, a esortazione moraleggiante, a
«scienza del buon vivere»16 o a semplice «etica per le situazioni difficili» e quanto piu invece sara conosciuta,
insegnata, vissuta e incarnata in tutta la pienezza del suo «vitale collegamento col Vangelo del Signore»17.

Concludendo la presentazione del « Compendio della dottrina sociale della Chiesa» con queste riflessioni sul
ruolo della dottrina sociale della Chiesa nel mondo di oggi di fronte alle nuove esigenze dell’evangelizzazione,
vorrei sottolineare una duplice dimensione della presenza dei cristiani nella societa, una duplice ispirazione che
ci proviene dalla dottrina sociale stessa e che sempre piu in futuro richiedera di essere vissuta in sintesi
complementare. Mi riferisco all’esigenza della testimonianza personale, da una parte €, dall’altra, all’esigenza di
una nuova progettualita per un autentico umanesimo che coinvolga le strutture sociali. Le due dimensioni, quella
personale e quella sociale, non vanno mai disgiunte. lo spero fortemente che il « Compendio della dottrina
sociale della Chiesa» faccia maturare personalita credenti autentiche e le ispiri ad essere testimoni credibili,
capaci di modificare i meccanismi della societa attuale col pensiero e con I'azione. C’e sempre la necessita di
testimoni, di martiri e di santi, anche nel campo sociale. Alle persone che hanno vissuto la loro presenza nella
societa come «testimonianza a Cristo Salvatore» 18 hanno fatto ripetutamente riferimento i Pontefici. Si tratta di
tutti coloro che la « Rerum novarumy considerava «degnissimi d’encomio»19 per essersi impegnati a migliorare,
in quei tempi, la condizione degli operai. Coloro di cui la « Centesimus annus» dice che «hanno saputo trovare di
volta in volta forme efficaci per rendere testimonianza alla verita»20. Coloro che «stimolati dal Magistero sociale,
si sono sforzati di ispirarsi a esso in ordine al proprio impegno nel mondo. Agendo individualmente, o
variamente coordinati in gruppi, associazioni e organizzazioni, essi hanno costituito come un grande movimento
per la difesa della persona umana e la tutela della sua dignita» 21. Si tratta di tanti cristiani, molti dei quali laici,
che «si sono santificati nelle condizioni piu ordinarie della vita»22. La testimonianza personale, frutto di una vita
cristiana «adulta», profonda e matura, non pud non cimentarsi anche con la costruzione di una nuova civilta, in
dialogo con le discipline del sapere umano, in dialogo

con le altre religioni e con tutti gli uomini di buona volonta per la realizzazione di un umanesimo integrale e
solidale.

1 Giovanni Paolo Il, Esort. ap. Christifideles laici, n. 15.2 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr.



5
Libertatis conscientia, n. 72.3 Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis, n. 41.4 «La dottrina sociale...
ha un’importante dimensione interdisciplinare. Per incarnare meglio in contesti sociali, economici e politici diversi
e continuamente cangianti I'unica verita sul’'uomo, tale dottrina entra in dialogo con le varie discipline che si
occupano delluomo, ne integra in sé gli apporti e le aiuta ad aprirsi verso un orizzonte pit ampio al servizio della
singola persona conosciuta e amata nella pienezza della sua vocazione» (Giovanni Paolo Il, Lett. enc.
Centesimus annus, n. 59).5 Congregazione per la Dottrina della Fede, Istr. Libertatis conscientia, n. 72.6
Ibidem.7 Cfr. ibidem.8 Paolo VI, Lett. ap. Octogesima adveniens, n. 42.9 Giovanni Paolo Il, «Non c’é pace
senza giustizia, non c’é giustizia senza perdono», Messaggio per la Giornata Mondiale della Pace, 1° gennaio
2002, n. 12.10 Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Centesimus annus, n. 3.11 Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Centesimus
annus, n. 5.12 Giovanni XXIII, Lett. enc. Mater et magistra, n. 206.13 Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Sollicitudo rei
socialis, n. 41.14 Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Centesimus annus, n. 54.15 Ibidem.16 Giovanni Paolo I, Lett.
enc. Redemptoris missio, n. 11.17 Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis., n. 3.18 Giovanni Paolo I,
Lett. enc. Centesimus annus, n. 5.19 Leone XIll, Lett. enc. Rerum novarum, 41.20 Giovanni Paolo Il, Lett. enc.
Centesimus annus, n. 23.21 Giovanni Paolo I, Lett. enc. Centesimus annus, n. 3.22 Giovanni Paolo Il, Lett. ap.
Novo millennio ineunte, n. 31.[01668-01.01] [Testo originale: Italiano]o Testo in lingua inglesel am particularly
pleased to make public today the long-awaited document "Compendium of the Social Doctrine of the Church".
This document has been prepared - at the request of the Holy Father, to whom it is dedicated -- by the Pontifical
Council for Justice and Peace, which is fully responsible for its content. It is now made available to all --
Catholics, other Christians, people of good will -- who seek sure signs of truth in order to better promote the
social good of persons and societies. This work began five years ago under the presidency of my venerated
predecessor Cardinal Frangois-Xavier Nguyén Van Thuan. An unavoidable delay in the work was caused by the
sickness and death of Cardinal Van Thuan and by the subsequent change in presidency of the Pontifical Council
for Justice and Peace.The drafting of the Compendium of the Social Doctrine of the Church was not a simple
undertaking. The most complex problems that had to be dealt with were essentially those determined by: a) the
fact that this amounted to compiling a text that had no precedent in the Church's history; b) the attempt to bring
into focus certain complex epistemological questions inherent in the nature of the Church’s social doctrine; c) the
need to give a unified and universal dimension to the document notwithstanding the countless facets and
unlimited variety of social realities in the world and of the world; and d) the desire to offer a teaching that loses
nothing of its lustre over time, in an historical period marked by very rapid and radical social, economic and
political changes.The Compendium of the Social Doctrine of the Church offers a complete overview of the
fundamental framework of the doctrinal corpus of Catholic social teaching. Faithful to the authoritative
recommendation made by the Holy Father John Paul Il in No. 54 of the Post-Synodal Apostolic Exhortation
Ecclesia in America, the document presents "in a complete and systematic manner, even if by means of an
overview, the Church’s social teaching, which is the fruit of careful Magisterial reflection and an expression of the
Church’s constant commitment in fidelity to the grace of salvation wrought in Christ and in loving concern for
humanity’s destiny" (Compendium, 8).The Compendium has a simple and straight-forward structure. After an
Introduction, there follow three parts. The first, composed of four chapters, deals with the fundamental
presuppositions of social doctrine -- God's plan of love for humanity and society, the Church's mission and the
nature of social doctrine, the human person and human rights, and the principles and values of social doctrine.
The second part, composed of seven chapters, deals with the contents and classical themes of social doctrine --
the family, human work, economic life, the political community, the international community, the environment and
peace. The third part, which is quite brief, with just one chapter, contains a series of recommendations for the
use of social doctrine in the pastoral activity of the Church and in the life of Christians, above all the lay faithful.
The Conclusion, entitled "For a Civilization of Love", is an expression of the underlying purpose of the entire
document.The work is accompanied by extensive indexes that make for easy and very useful consultation.The
Compendium has a specific goal and is characterized by certain objectives spelled out in No. 10 of the
Introduction. The document "is presented as an instrument for the moral and pastoral discernment of the
complex events that mark our time; as a guide to inspire, at the individual and community levels, attitudes and
choices that will permit all people to look to the future with greater trust and hope; as an aid for the faithful
concerning the Church’s teaching in the area of social morality" (Compendium, 10). It is moreover an instrument
put together for the precise purpose of promoting "new strategies suited to the demands of our time and in
keeping with human needs and resources. But above all there can arise the motivation to rediscover the
vocation proper to the different charisms within the Church that are destined to the evangelization of the social
order, because 'all the members of the Church are sharers in this secular dimension'1" (Compendium, 10).A
point worth emphasising, because it is found in various parts of the document, is the following: the text is
presented as an instrument for fostering ecumenical and interreligious dialogue on the part of Catholics with all
who sincerely seek the good of mankind. In fact, the statement is made in No. 12 that the document "is proposed




6
also to the brethren of other Churches and Ecclesial Communities, to the followers of other religions, as well as
to all people of good will who are committed to serving the common good". Social doctrine, indeed, is intended
for a universal audience, in addition to those to whom it is primarily and specifically addressed, the sons and
daughters of the Church. The light of the Gospel, which social doctrine brings to shine on society, illuminates
every person; every conscience and every intellect is able to grasp the human depths of meaning and values
expressed in this doctrine, as well as the outpouring of humanity and humanization contained in its norms for
action.Obviously, the Compendium of the Social Doctrine of the Church concerns Catholics first of all, for "the
first recipient of the Church’s social doctrine is the Church community in its entire membership, because
everyone has social responsibilities that must be fulfilled ... In the tasks of evangelization, that is to say, of
teaching, catechesis and formation that the Church’s social doctrine inspires, it is addressed to every Christian,
each according to the competence, charisms, office and mission of proclamation that is proper to each one"
(Compendium, 83). Social doctrine also implies responsibility regarding the construction, organization and
functioning of society: political, economic and administrative duties, or duties of a secular nature that belong to
the lay faithful in a particular way because of the secular nature of their state of life and vocation. By means of
this responsibility, the laity put social doctrine into practice and fulfil the Church's secular mission.In the
preparation of the Compendium, the question of the place of the Church’s social doctrine in today's world was
constantly raised. In formulating an answer to this question, it was decided that proceeding along the road of a
simple sociological analysis was not necessary, nor was a listing of social priorities or emerging problems.
Rather, it was thought that the Compendium should represent a serious and precise instrument suitable for
assisting that discernment -- a cognitive act of the Church and the community -- that is so indispensable today.
Christian discernment is based on reading the signs of the times, a reading made in the light of the Word of God
and that corpus of truth the magisterium has established as the Church’s social doctrine, for the purpose of
giving direction to community and personal action. With this we arrive at the very heart of the Church’s social
doctrine, we touch its innermost nature as "the encounter of the Gospel message and of its demands ... with the
problems emanating from the life of society"2. The Compendium of the Social Doctrine of the Church presents
the Church’s social doctrine as a doctrine that is born from discernment, that is itself discernment, and that has
discernment as its goal.lt is in this basic perspective that the Compendium has the high expectation of helping to
bring about a discernment capable of responding to certain decisive challenges of great relevance and
importance.a) First is the cultural challenge, which social doctrine deals with by keeping in mind its constitutive
interdisciplinary dimension. Through her social doctrine the Church "proclaims the truth about Christ, about
herself and about man, applying this truth to a concrete situation"3. It is therefore evident that, in view of the
future, social doctrine will always have to further develop its interdisciplinary dimension4. This interdisciplinary
aspect is not something extraneous but an intrinsic dimension of the Church’s social doctrine, because it is
closely connected with the goal of incarnating the eternal truth of the Gospel in the historical problems humanity
must face. The truth of the Gospel needs to be brought into contact with the various branches of human
knowledge because faith is not foreign to reason. The historical fruits of justice and peace develop when the light
of the Gospel filters through and enters the fabric of human cultures, respecting the mutual autonomy of faith
and knowledge, but also heeding their analogous connections. When dialogue with the various disciplines of
knowledge draws the parties closer together and becomes productive, the Church’s social doctrine is able to
fulfil its role of fostering the planning of new social, economic and political programmes, at the centre of which is
the human person in all his dimensions.|t is hardly necessary to observe how a theologically-oriented
interdisciplinary dimension is able to respond to two needs that are strongly felt in today's culture. Modern
culture rejects any kind of "closed" system, but at the same time it is in search of reasoned explanations. The
Church’s social doctrine is not "a closed system"5, and there are two reasons why this is so: because it is
historical, that is, it "develops in accordance with the changing circumstances of history"6; and because it draws
its origins from the message of the Gospel7, which is transcendent and, precisely for this reason, is the principal
"source of renewal"8 for history. This interdisciplinary dimension allows social doctrine to offer guidance without
being a system and without being a misguiding system.b) The second challenge arises from ethical and religious
indifference and the need for renewed interreligious cooperation. At the social level, the most important aspects
of widespread indifference are the separation between ethics and politics and the conviction that ethical
questions have no place in the public arena, that they cannot be the object of rational political debate, held as
expressions of individual, even private, choices. By extension, the separation between ethics and politics tends
to be applied as well to the relationship between politics and religion, which is assigned to the realm of private
matters.In this area the Church’s social doctrine has an arduous task to fulfil today and in the near future, a task
that is more easily engaged if it is undertaken in dialogue with other Christian professions and even with non-
Christian religions. Interreligious cooperation will be one of the paths of great strategic value for the good of
humanity and decisive in the future of social doctrine. Looking through the eyes of Christian wisdom at the



7
events of the end of the twentieth century and the beginning of the new millennium, we can, as the Holy Father
has indicated, identify at least one historical area of primary importance for interreligious dialogue in the social
sphere. This is the area of peace and human rights. Everyone knows the numerous and heartfelt appeals made
by the Pope in this regard. A review of John Paul II's Addresses to the Diplomatic Corps accredited to the Holy
See during these twenty-six years of the pontificate is enough to give us an idea of the frequency and insistence
of his appeals for the world's religions to work together for peace, in the "spirit of Assisi". It is sufficient here to
recall the reference in his Message for the 2002 World Day of Peace, where the Holy Father wrote: "The various
Christian confessions, as well as the world's great religions, need to work together to eliminate the social and
cultural causes of terrorism. They can do this by teaching the greatness and dignity of the human person, and by
spreading a clearer sense of the oneness of the human family. This is a specific area of ecumenical and
interreligious dialogue and cooperation, a pressing service which religion can offer to world peace"9.In the near
future, the areas of human rights, peace, social and economic justice, and development will be increasingly at
the centre of interreligious dialogue. Catholics will be called to participate in this dialogue with their social
doctrine, understood as a "doctrinal corpus” that prompts, but is also nurtured by, "the fruitful activity of many
millions of people, who ... have sought to make that teaching the inspiration for their involvement in the
world"10.c) The third challenge is a properly pastoral challenge. The future of the Church’s social doctrine in the
modern world will depend on the continually renewed understanding of this social doctrine as being rooted in the
mission proper to the Church; of how this doctrine is born from the Word of God and from the living faith of the
Church; of how it is an expression of the Church's service to the world, in which the salvation of Christ is to be
proclaimed in word and deed. It depends on the renewed understanding, therefore, of how this doctrine is
connected with all aspects of the Church's life and action: the sacraments, the liturgy, catechesis, and pastoral
activity. The Church’s social doctrine, which "is an essential part of the Christian message"11, must be known,
propagated and lived. When, in any way whatsoever, one loses the keen awareness that this social doctrine
belongs to the Church's mission, social doctrine itself is manipulated, falling prey to various forms of ambiguity
and partisan application.Here | would like to recall the famous expression "Catholic social doctrine is an integral
part of the Christian conception of life"12, with which Blessed Pope John XXIlI, in his encyclical Mater et
Magister, paved the way many years earlier for the successive, important and profound statements of John Paul
lI: "the teaching and spreading of her social doctrine are part of the Church's evangelizing mission"13; an
"instrument of evangelization"14, social doctrine "proclaims God and his mystery of salvation in Christ to every
human being"15. The less this doctrine is reduced to discourses of sociology or political science, to moralizing
exhortations, to "a pseudo-science of well-being"16 or to a simple "ethics for difficult situations”, the better it will
be able to render its service to men and women in the fabric of society and in the economic sphere. It will be
ever better known, taught, lived and incarnated in the fullness of its "vital link with the Gospel of the
Lord"17.Concluding this presentation of the Compendium of the Social Doctrine of the Church with these
reflections on the role of the Church'’s social doctrine in today's world as it faces the new challenges of
evangelization, | would like to emphasize a twofold dimension of the presence of Christians in society, a twofold
inspiration that comes to us from this social doctrine itself and that in the future will increasingly need to be lived
in a complementarity that brings many different aspects together. | am referring to the need for personal witness
on the one hand, and, on the other, to the need for the planning of new programmes for an authentic humanism
that involves social structures. These two dimensions, personal and social, must never be separated. My fervent
hope is that the Compendium of the Church’s Social Doctrine will help to develop authentic, believing characters
and inspire them to bear credible witness capable, by thought and by action, of modifying the mechanisms of
modern society. There is always a need for witnesses, martyrs and saints, also in the social sphere. Popes have
made repeated reference to people who have lived their presence in society bearing "witness to Christ the
Saviour"18. We are speaking here of all those whom Rerum Novarum considered "worthy of all praise"19 for
their active commitment to improving, in that time, the conditions of workers; of those who, in the words of
Centesimus Annus, "succeeded time after time in finding effective ways of bearing witness to the truth"20; of
those who "spurred on by the social magisterium, have sought to make that teaching the inspiration for their
involvement in the world. Acting either as individuals or joined together in various groups, associations and
organizations, these people represent a great movement for the defence of the human person and the
safeguarding of human dignity"21. We are speaking here of many Christians, many of whom are lay people, who
"attained holiness in the most ordinary circumstances of life"22. Personal witness -- fruit of an "adult" Christian
life, profound and mature -- cannot fail to undertake also the task of building a new civilization, in dialogue with
the various branches of human knowledge, in dialogue with other religions and with all people of good will to
bring about an integral humanism marked by solidarity. 1 John Paul
I, Post-Synodal Apostolic Exhortation Christifideles Laici, 15.2 Congregation for the Doctrine of the Faith,
Instruction Libertatis Conscientia, 72.3 John Paul Il, Encyclical Letter Sollicitudo Rei Socialis, 41.4 "The Church’s




8
social teaching has an important interdisciplinary dimension. In order better to incarnate the one truth about man
in different and constantly changing social, economic and political contexts, this teaching enters into dialogue
with the various disciplines concerned with man. It assimilates what these disciplines have to contribute, and
helps them to open themselves to a broader horizon, aimed at serving the individual person who is
acknowledged and loved in the fullness of his or her vocation" (John Paul I, Encyclical Letter Centesimus
Annus, 59).5 Congregation for the Doctrine of the Faith, Instruction Libertatis Conscientia, 72.6 1bid.7 Ibid.8 Paul
VI, Octogesima Adveniens, 42.9 John Paul I, "No Peace Without Justice, No Justice Without Forgiveness",
Message for the 2002 World Day of Peace, 12.10 John Paul I, Encyclical Letter Centesimus Annus, 3.11 John
Paul Il, Encyclical Letter Centesimus Annus, 5.12 John XXIII, Encyclical Letter Mater et Magistra, 222.13 John
Paul ll, Encyclical Letter Sollicitudo Rei Socialis, 41.14 John Paul Il, Encyclical Letter Centesimus Annus, 54.15
Ibid.16 John Paul Il, Encyclical Letter Redemptoris Missio, 11.17 John Paul Il, Encyclical Letter Sollicitudo Rei
Socialis, 3.18 John Paul I, Encyclical Letter Centesimus Annus, 5.19 Leo Xlll, Encyclical Letter Rerum novarum,
55.20 John Paul Il, Encyclical Letter Centesimus Annus, 23.21 John Paul Il, Encyclical Letter Centesimus
Annus, 3.22 John Paul I, Apostolic Letter Novo Millennio Ineunte, 31.[01668-02.02] [Original text:
English][B0521-XX.01]



