2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. 0610
Mercoledi 03.12.2003

CHIROGRAFO DEL SANTO PADRE PER IL CENTENARIO DEL MOTU PROPRIO "TRA LE
SOLLECITUDINI" SULLA MUSICA SACRA

CHIROGRAFO DEL SANTO PADRE PER IL CENTENARIO DEL MOTU PROPRIO "TRA LE SOLLECITUDINT'
SULLA MUSICA SACRA

Pubblichiamo di seguito il chirografo del Santo Padre Giovanni Paolo Il in occasione del centenario del Motu
Proprio "Tra le sollecitudini" sul rinnovamento della musica sacra, emanato da Papa San Pio X (22 novembre
1903):

e CHIROGRAFO DEL SANTO PADRE

1. Mosso dal vivo desiderio "di mantenere e di promuovere il decoro della Casa di Dio", il mio Predecessore san
Pio X emanava, cento anni fa, il Motu proprio Tra le sollecitudini, che aveva come oggetto il rinnovamento della
musica sacra nelle funzioni del culto. Con esso egli intendeva offrire alla Chiesa concrete indicazioni in quel
vitale settore della Liturgia, presentandole "quasi a codice giuridico della musica sacra"1. Anche tale intervento
rientrava nel programma del suo pontificato, che egli aveva sintetizzato nel motto "/Instaurare omnia in Cristo".

La ricorrenza centenaria del documento mi offre I'occasione di richiamare l'importante funzione della musica
sacra, che san Pio X presenta sia come mezzo di elevazione dello spirito a Dio, sia come prezioso aiuto per i
fedeli nella "partecipazione attiva ai sacrosanti misteri e alla preghiera pubblica e solenne della Chiesa"2.

La speciale attenzione che & doveroso riservare alla musica sacra, ricorda il santo Pontefice, deriva dal fatto che
essa, "come parte integrante della solenne Liturgia, ne partecipa il fine generale, che € la gloria di Dio € la
santificazione ed edificazione dei fedeli"3. Interpretando ed esprimendo il senso profondo del sacro testo a cui &
intimamente legata, essa & capace di "aggiungere maggiore efficacia al testo medesimo, affinché i fedeli [...]
meglio si dispongano ad accogliere in sé i frutti della grazia, che sono propri della celebrazione dei sacrosanti
misteri"4.

2. Questa impostazione é stata ripresa dal Concilio Ecumenico Vaticano Il nel capitolo VI della Costituzione
Sacrosanctum Concilium sulla sacra Liturgia, dove si richiama con chiarezza la funzione ecclesiale della musica
sacra: "La tradizione musicale di tutta la Chiesa costituisce un patrimonio di inestimabile valore, che eccelle tra
le altre espressioni dell'arte, specialmente per il fatto che il canto sacro, unito alle parole, & parte necessaria e



2

integrale della liturgia solenne"5. 1l Concilio ricorda, inoltre, che "il canto sacro € stato lodato sia dalla Sacra
Scrittura, sia dai Padri, sia dai Romani Pontefici che recentemente, a cominciare da san Pio X, hanno
sottolineato con insistenza il compito ministeriale della musica sacra nel servizio divino"6.

Continuando, infatti, I'antica tradizione biblica, a cui lo stesso Signore e gli Apostoli si sono attenuti (cfr Mt 26,30;
Ef5,19; Col 3,16), la Chiesa lungo tutta la sua storia ha favorito il canto nelle celebrazioni liturgiche, fornendo
secondo la creativita di ogni cultura stupendi esempi di commento melodico dei testi sacri nei riti tanto
dell'Occidente quanto dell'Oriente.

Costante, poi, € stata I'attenzione dei miei Predecessori a questo delicato settore, per il quale hanno richiamato i
principi fondamentali che devono animare la produzione di musica sacra, specie se destinata alla Liturgia. Oltre
al Papa san Pio X, sono da ricordare, tra gli altri, i Papi Benedetto XIV con I'Enciclica Annus qui (19 febbraio
1749), Pio XllI con le Encicliche Mediator Dei (20 novembre 1947) e Musicae sacrae disciplina (25 dicembre
1955), ed infine Paolo VI con i luminosi pronunciamenti che ha disseminato in molteplici interventi.

| Padri del Concilio Vaticano |l non hanno mancato di ribadire tali principi, in vista di una loro applicazione alle
mutate condizioni dei tempi. Lo hanno fatto in uno specifico capitolo, il sesto, della Costituzione Sacrosanctum
Concilium. Papa Paolo VI provvide poi alla traduzione in norme concrete di quei principi, soprattutto per mezzo
dell'lstruzione Musicam sacram, emanata, con la sua approvazione, il 5 marzo 1967 dall’allora Sacra
Congregazione dei Riti. A quei principi di ispirazione conciliare occorre costantemente rifarsi per promuovere, in
conformita alle esigenze della riforma liturgica, uno sviluppo che sia, anche in questo campo, all'altezza della
tradizione liturgico-musicale della Chiesa. Il testo della Costituzione Sacrosanctum Concilium in cui si afferma
che la Chiesa "approva ed ammette nel culto divino tutte le forme della vera arte, dotate delle dovute qualita"7,
trova gli adeguati criteri di applicazione nei nn. 50-53 dell’lstruzione Musicam sacram ora menzionata8.

3. In varie occasioni anch'io ho richiamato la preziosa funzione e la grande importanza della musica e del canto
per una partecipazione piu attiva e intensa alle celebrazioni liturgiche9, ed ho sottolineato la necessita di
"purificare il culto da sbavature di stile, da forme trasandate di espressione, da musiche e testi sciatti e poco
consoni alla grandezza dell'atto che si celebra"10, per assicurare dignita e bonta di forme alla musica liturgica.

In tale prospettiva, alla luce del magistero di san Pio X e degli altri miei Predecessori e tenendo conto in
particolare dei pronunciamenti del Concilio Vaticano Il, desidero riproporre alcuni principi fondamentali per
questo importante settore della vita della Chiesa, nell'intento di far si che la musica liturgica risponda sempre piu
alla sua specifica funzione.

4. Sulla scia degli insegnamenti di san Pio X e del Concilio Vaticano Il, occorre innanzitutto sottolineare che la
musica destinata ai sacri riti deve avere come punto di riferimento la santita: essa di fatto, "sara tanto piu santa
quanto piu strettamente sara unita all’azione liturgica"11. Proprio per questo, "non indistintamente tutto cio che
sta fuori dal tempio (profanum) € atto a superarne la soglia", affermava saggiamente il mio venerato
Predecessore Paolo VI, commentando un decreto del Concilio di Trento12 e precisava che "se non possiede ad
un tempo il senso della preghiera, della dignita e della bellezza, la musica - strumentale e vocale - si preclude da
sé l'ingresso nella sfera del sacro e del religioso"13. D’altra parte la stessa categoria di "musica sacra" oggi ha
subito un allargamento di significato tale da includere repertori i quali non possono entrare nella celebrazione
senza violare lo spirito e le norme della Liturgia stessa.

La riforma operata da san Pio X mirava specificamente a purificare la musica di chiesa dalla contaminazione
della musica profana teatrale, che in molti Paesi aveva inquinato il repertorio e la prassi musicale liturgica.
Anche ai tempi nostri € da considerare attentamente, come ho messo in evidenza nell'Enciclica Ecclesia de
Eucharistia, che non tutte le espressioni delle arti figurative e della musica sono capaci "di esprimere
adeguatamente il Mistero colto nella pienezza di fede della Chiesa"14. Di conseguenza, non tutte le forme
musicali possono essere ritenute adatte per le celebrazioni liturgiche.

5. Un altro principio enunciato da san Pio X nel Motu proprio Tra le sollecitudini, principio peraltro intimamente
connesso con il precedente, € quello della bonta delle forme. Non vi pud essere musica destinata alla



3

celebrazione dei sacri riti che non sia prima "vera arte", capace di avere quell’efficacia "che la Chiesa intende
ottenere accogliendo nella sua liturgia I'arte dei suoni"15.

E tuttavia tale qualita da sola non basta. La musica liturgica deve infatti rispondere a suoi specifici requisiti: la
piena aderenza ai testi che presenta, la consonanza con il tempo e il momento liturgico a cui & destinata,
'adeguata corrispondenza ai gesti che il rito propone. | vari momenti liturgici esigono, infatti, una propria
espressione musicale, atta di volta in volta a far emergere la natura propria di un determinato rito, ora
proclamando le meraviglie di Dio, ora manifestando sentimenti di lode, di supplica o anche di mestizia per
I'esperienza dell'umano dolore, un'esperienza tuttavia che la fede apre alla prospettiva della speranza cristiana.

6. Canto e musica richiesti dalla riforma liturgica - € bene sottolinearlo - devono rispondere anche a legittime
esigenze di adattamento e di inculturazione. E' chiaro, tuttavia, che ogni innovazione in questa delicata materia
deve rispettare peculiari criteri, quali la ricerca di espressioni musicali che rispondano al necessario
coinvolgimento dell'intera assemblea nella celebrazione e che evitino, allo stesso tempo, qualsiasi cedimento
alla leggerezza e alla superficialita. Sono altresi da evitare, in linea di massima, quelle forme di "inculturazione"
di segno elitario, che introducono nella Liturgia composizioni antiche o contemporanee che sono forse di valore
artistico, ma che indulgono ad un linguaggio ai piu incomprensibile.

In questo senso san Pio X indicava - usando il termine universalita - un ulteriore requisito della musica destinata
al culto: "... pur concedendosi ad ogni nazione - egli annotava - di ammettere nelle composizioni chiesastiche
quelle forme particolari che costituiscono in certo modo il carattere specifico della musica loro propria, queste
pero devono essere in tal maniera subordinate ai caratteri generali della musica sacra, che nessuno di altra
nazione nell'udirle debba provarne impressione non buona"16. In altri termini, il sacro ambito della celebrazione
liturgica non deve mai diventare laboratorio di sperimentazioni o di pratiche compositive ed esecutive introdotte
senza un'attenta verifica.

7. Tra le espressioni musicali che maggiormente rispondono alle qualita richieste dalla nozione di musica sacra,
specie di quella liturgica, un posto particolare occupa il canto gregoriano. Il Concilio Vaticano Il lo riconosce
come "canto proprio della liturgia romana"17 a cui occorre riservare a parita di condizioni il primo posto nelle
azioni liturgiche in canto celebrate in lingua latina18. San Pio X rilevava come la Chiesa lo ha "ereditato dagli
antichi padri", lo ha "custodito gelosamente lungo i secoli nei suoi codici liturgici" e tuttora lo "propone ai fedeli"
come suo, considerandolo "come il supremo modello della musica sacra"19. Il canto gregoriano pertanto
continua ad essere anche oggi elemento di unita nella liturgia romana.

Come gia san Pio X, anche il Concilio Vaticano Il riconosce che "gli altri generi di musica sacra, e specialmente
la polifonia, non vanno esclusi affatto dalla celebrazione dei divini uffici"20. Occorre, pertanto, vagliare con
attenta cura i nuovi linguaggi musicali, per esperire la possibilita di esprimere anche con essi le inesauribili
ricchezze del Mistero riproposto nella Liturgia e favorire cosi la partecipazione attiva dei fedeli alle
celebrazioni21.

8. L'importanza di conservare e di incrementare il secolare patrimonio della Chiesa induce a prendere in
particolare considerazione una specifica esortazione della Costituzione Sacrosanctum Concilium: "Si
promuovano con impegno le scholae cantorum specialmente presso le chiese cattedrali"22. A sua volta
I'lstruzione Musicam sacram precisa il compito ministeriale della schola: "E’ degno di particolare attenzione, per
il servizio liturgico che svolge, il coro o cappella musicale o schola cantorum. In seguito alle norme conciliari
riguardanti la riforma liturgica, il suo compito & divenuto di ancor maggiore rilievo e importanza: deve, infatti,
attendere all’'esecuzione esatta delle parti sue proprie, secondo i vari generi di canti, e favorire la partecipazione
attiva dei fedeli nel canto. Pertanto [...] si abbia e si promuova con cura specialmente nelle cattedrali e altre
chiese maggiori, nei seminari e negli studentati religiosi, un coro o una cappella musicale o una schola
cantorum"23. Il compito della schola non & venuto meno: essa infatti svolge nell’assemblea il ruolo di guida e di
sostegno e, in certi momenti della Liturgia, ha un proprio ruolo specifico.

Dal buon coordinamento di tutti - il sacerdote celebrante e il diacono, gli accoliti, i ministranti, i lettori, il salmista,
la schola cantorum, i musicisti, il cantore, 'assemblea - scaturisce quel giusto clima spirituale che rende il



4

momento liturgico veramente intenso, partecipato e fruttuoso. L'aspetto musicale delle celebrazioni liturgiche,
quindi, non puo essere lasciato né all'improvvisazione, né all'arbitrio dei singoli, ma deve essere affidato ad una
bene concertata direzione nel rispetto delle norme e delle competenze, quale significativo frutto di un’adeguata
formazione liturgica.

9. Anche in questo campo, pertanto, si evidenzia I'urgenza di promuovere una solida formazione sia dei pastori
che dei fedeli laici. San Pio X insisteva particolarmente sulla formazione musicale dei chierici. Un richiamo in tal
senso ¢ stato ribadito anche dal Concilio Vaticano Il: "Si curino la formazione e la pratica musicale nei seminari,
nei noviziati dei religiosi e delle religiose e negli studentati, come pure negli altri istituti € scuole cattoliche"24.
L'indicazione attende di essere pienamente realizzata. Ritengo pertanto opportuno richiamarla, affinché i futuri
pastori possano acquisire una adeguata sensibilita anche in questo campo.

In tale opera formativa un ruolo speciale viene svolto dalle scuole di musica sacra, che san Pio X esortava a
sostenere e a promuovere25, e che il Concilio Vaticano |l raccomanda di costituire ove possibile26. Frutto
concreto della riforma di san Pio X fu I'erezione in Roma, nel 1911, otto anni dopo il Motu proprio, della
"Pontificia Scuola Superiore di Musica Sacra", divenuta in seguito "Pontificio Istituto di Musica Sacra". Accanto a
guesta istituzione accademica ormai quasi centenaria, che ha reso e rende un qualificato servizio alla Chiesa, vi
sono tante altre Scuole istituite nelle Chiese particolari, che meritano di essere sostenute e potenziate per una
sempre migliore conoscenza ed esecuzione di buona musica liturgica.

10. Avendo la Chiesa sempre riconosciuto e favorito il progresso delle arti, non deve stupire che, oltre al canto
gregoriano e alla polifonia, essa ammetta nelle celebrazioni anche la musica pit moderna, purché rispettosa sia
dello spirito liturgico che dei veri valori dell'arte. E' percid consentito alle Chiese nelle varie Nazioni di
valorizzare, nelle composizioni finalizzate al culto, "quelle forme particolari che costituiscono in certo modo il
carattere specifico della musica loro propria"27. Nella linea del mio santo Predecessore e di quanto stabilito piu
di recente dalla Costituzione Sacrosanctum Concilium28, anch’io, nell'Enciclica Ecclesia de Eucharistia, ho
inteso fare spazio ai nuovi apporti musicali menzionando, accanto alle ispirate melodie gregoriane, "i tanti e
spesso grandi autori che si sono cimentati con i testi liturgici della Santa Messa"29.

11. Il secolo scorso, con il rinnovamento operato dal Concilio Vaticano Il, ha conosciuto uno speciale sviluppo
del canto popolare religioso, del quale la Sacrosanctum Concilium dice: "Si promuova con impegno il canto
popolare religioso, in modo che nei pii e sacri esercizi, come pure nelle stesse azioni liturgiche, [...] possano
risuonare le voci dei fedeli"30. Tale canto si presenta particolarmente adatto alla partecipazione dei fedeli non
solo alle pratiche devozionali, "secondo le norme e le disposizioni delle rubriche"31, ma anche alla stessa
Liturgia. Il canto popolare, infatti, costituisce "un vincolo di unita e un'espressione gioiosa della comunita orante,
promuove la proclamazione dell'unica fede e dona alle grandi assemblee liturgiche una incomparabile e raccolta
solennita"32.

12. A riguardo delle composizioni musicali liturgiche faccio mia la "legge generale", che san Pio X formulava in
questi termini: "Tanto una composizione per chiesa & piu sacra e liturgica, quanto piu nellandamento, nella
ispirazione e nel sapore si accosta alla melodia gregoriana, e tanto meno & degna del tempio, quanto piu da
quel supremo modello si riconosce difforme"33. Non si tratta evidentemente di copiare il canto gregoriano, ma
piuttosto di far si che le nuove composizioni siano pervase dallo stesso spirito che suscito e via via modello quel
canto. Solo un artista profondamente compreso del sensus Ecclesiae pud tentare di percepire e tradurre in
melodia la verita del Mistero che si celebra nella Liturgia34. In questa prospettiva, nella Lettera agli Artisti
scrivevo: "Quante composizioni sacre sono state elaborate nel corso dei secoli da persone profondamente
imbevute del senso del mistero! Innumerevoli credenti hanno alimentato la loro fede alle melodie sbocciate dal
cuore di altri credenti e divenute parte della Liturgia o almeno aiuto validissimo al suo decoroso svolgimento. Nel
canto la fede si sperimenta come esuberanza di gioia, di amore, di fiduciosa attesa dell'intervento salvifico di
Dio"35.

E' dunque necessaria una rinnovata e piu approfondita considerazione dei principi che devono essere alla base
della formazione e della diffusione di un repertorio di qualita. Solo cosi si potra consentire all'espressione
musicale di servire in maniera appropriata al suo fine ultimo che "€ la gloria di Dio e la santificazione dei



fedeli"36.

So bene che anche oggi non mancano compositori capaci di offrire, in questo spirito, il loro indispensabile
apporto € la loro competente collaborazione per incrementare il patrimonio della musica a servizio di una
Liturgia sempre piu intensamente vissuta. Ad essi va l'espressione della mia fiducia, unita all'esortazione piu
cordiale perché pongano ogni impegno nell'accrescere il repertorio di composizioni che siano degne dell'altezza
dei misteri celebrati e, al tempo stesso, adatte alla sensibilita odierna.

13. Da ultimo, vorrei ancora ricordare cido che san Pio X disponeva sul piano operativo, al fine di favorire
I'effettiva applicazione delle indicazioni date nel Motu proprio. Rivolgendosi ai Vescovi, egli prescriveva che
istituissero nelle loro diocesi "una commissione speciale di persone veramente competenti in cose di musica
sacra"37. La dove la disposizione pontificia fu messa in pratica i frutti non sono mancati. Attualmente sono
numerose le Commissioni nazionali, diocesane ed interdiocesane che offrono il loro prezioso apporto nella
preparazione dei repertori locali, cercando di operare un discernimento che tenga conto della qualita dei testi e
delle musiche. Auspico che i Vescovi continuino ad assecondare I'impegno di queste Commissioni, favorendone
I'efficacia nell’ambito pastorale38.

Alla luce dell'esperienza maturata in questi anni, per meglio assicurare I'adempimento dell'importante compito di
regolamentare e promuovere la sacra Liturgia, chiedo alla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei
Sacramenti di intensificare I'attenzione, secondo le sue finalita istituzionali39, al settore della musica sacra
liturgica, avvalendosi delle competenze delle diverse Commissioni ed Istituzioni specializzate in questo campo,
come anche dell’apporto del Pontificio Istituto di Musica Sacra. E’ importante, infatti, che le composizioni
musicali utilizzate nelle celebrazioni liturgiche rispondano ai criteri opportunamente enunciati da san Pio X e
sapientemente sviluppati sia dal Concilio Vaticano Il che dal successivo Magistero della Chiesa. In tale
prospettiva, confido che anche le Conferenze episcopali compiano accuratamente I'esame dei testi destinati al
canto liturgico40, e prestino speciale attenzione nel valutare e promuovere melodie che siano veramente adatte
all'uso sacro41.

14. Sempre sul piano pratico, il Motu proprio di cui ricorre il centesimo anniversario affronta anche la questione
degli strumenti musicali da utilizzare nella Liturgia latina. Tra essi riconosce senza esitazione la prevalenza
dell'organo a canne, circa il cui uso stabilisce opportune norme42. Il Concilio Vaticano Il ha recepito pienamente
I'orientamento del mio santo Predecessore stabilendo: "Nella Chiesa latina si abbia in grande onore I'organo a
canne, strumento tradizionale, il cui suono € in grado di aggiungere mirabile splendore alle cerimonie della
Chiesa, e di elevare potentemente gli animi a Dio e alle cose celesti"43.

Si deve tuttavia prendere atto del fatto che le composizioni attuali utilizzano spesso moduli musicali diversificati
che non mancano d’'una loro dignita. Nella misura in cui sono di aiuto alla preghiera della Chiesa, possono
rivelarsi un arricchimento prezioso. Occorre tuttavia vigilare perché gli strumenti siano adatti all'uso sacro,
convengano alla dignita del tempio, siano in grado di sostenere il canto dei fedeli e ne favoriscano I'edificazione.

15. Auspico che la commemorazione centenaria del Motu proprio Tra le sollecitudini, per intercessione del suo
santo Autore, unitamente a quella di santa Cecilia, patrona della musica sacra, sia di incoraggiamento e stimolo
per quanti si occupano di questo importante aspetto delle celebrazioni liturgiche. | cultori della musica sacra,
dedicandosi con rinnovato slancio ad un settore di cosi vitale rilievo, contribuiranno alla maturazione della vita
spirituale del Popolo di Dio. | fedeli, per parte loro, esprimendo in modo armonico e solenne la propria fede col
canto, ne sperimenteranno sempre piu a fondo la ricchezza e si conformeranno nell'impegno di tradurne gli
impulsi nei comportamenti della vita quotidiana. Si potra cosi raggiungere, grazie al concorde impegno di pastori
d'anime, musicisti e fedeli, quello che la Costituzione Sacrosanctum Concilium qualifica come vero "fine della
musica sacra", cioe "la gloria di Dio e la santificazione dei fedeli"44.

Sia anche in ci0 di esempio e modello la Vergine Maria, che seppe cantare in modo unico, nel Magnificat, le
meraviglie che Dio opera nella storia dell'uomo. Con questo auspicio a tutti imparto con affetto la mia
Benedizione.



6

Dato a Roma , presso San Pietro, il 22 novembre, memoria di Santa Cecilia, del’'anno 2003, ventiseiesimo di
Pontificato.

IOANNES PAULUS Il

1 Pii X Pontificis Maximi Acta, vol. |, p. 77.

2 Ibid. 3 Ibid., n. 1, p. 78.4 Ibid. 5 N. 112.6 Ibid. 7 Ibid. 8 Cfr AAS 59 (1967), 314-316.9 Cfr, ad esempio,
Discorso al Pontificio Istituto di Musica Sacra nel 90° di fondazione (19 gennaio 2001), 1: Insegnamenti XXI\VV/1
(2001), 194.10 Udienza generale del 26 febbraio 2003, 3: L'Osservatore Romano, 27 febbraio 2003, p. 4.11
Conc. Ecum. Vat. I, Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 112.12 Discorso ai partecipanti
all'assemblea generale dell'Associazione Italiana Santa Cecilia (18 settembre 1968): Insegnamenti V1 (1968),
479.13 Ibid. 14 N. 50:01AAS 95 (2003), 467.15 N. 2, p. 78.16 Ibid., pp. 78-79.17 Cost. sulla sacra Liturgia
Sacrosanctum Concilium, 116.18 Cfr S. Congregazione dei Riti, Istr. sulla musica nella sacra Liturgia Musicam
sacram (5 marzo 1967), 50: AAS 59 (1967), 314.19 Motu proprio Tra le sollecitudini, n. 3, p. 79.20 Cost. sulla
sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 116.21 Cfr ibid., 30.22 Ibid., 114.23 N. 19: AAS 59 (1967), 306.24 Cost.
sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 115.25 Cfr Motu proprio Tra le sollecitudini, n. 28, p. 86.26 Cfr
Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 115.27 Pio X, Motu proprio Tra le sollecitudini, n. 2, p. 79.28
Cfrn. 119.29 N. 49: AAS 95 (2003), 466. 30 N. 118.31 /bid.32 Giovanni Paolo Il, Discorso al Congresso
Internazionale di Musica Sacra (27 gennaio 2001), 4: Insegnamenti XXIV/1 (2001), 239-240.33 Motu proprio Tra
le sollecitudini, n. 3, p. 734 Cfr Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, 112.35
N. 12: Insegnamenti XXII/1 (1999), 718.36 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. sulla sacra Liturgia Sacrosanctum
Concilium, 11237 Motu proprio Tra le sollecitudini, n. 24, p. 85.38 Cfr Giovanni Paolo I, Lett. ap. Vicesimus
quintus annus (4 dicembre 1987), 20: AAS 81 (1989), 916.39 Cfr Giovanni Paolo Il, Cost. ap. Pastor Bonus (28
giugno 1988), 65: AAS 80 (1988), 877.40 Cfr Giovanni Paolo Il, Lett. enc. Dies Domini (31 maggio 1998), 50:
AAS 90 (1998), 745; Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, Istr. Liturgiam
authenticam (28 marzo 2001), 108: AAS 93 (2001), 719.41 Cfr Institutio generalis Missalis Romani, editio typica
11, 393.42 Cfr Motu proprio Tra le sollecitudini, nn. 15-18, p. 84.43 Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. sulla sacra Liturgia
Sacrosanctum Concilium, 120.44 Ibid., 112.[01906-01.03] [Testo originale: Italiano][B0610-XX.01]



