SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. conf

Domingo 04.10.2020

Conferencia sobre la carta enciclica "Fratelli tutti" del Santo Padre Francisco sobre la fraternidad y
la amistad social

Esta manana, a las 10:00, en el Aula Nueva del Sinodo en el Vaticano, Ha tenido lugar conferencia sobre la
carta enciclica "Fratelli tutti" del Santo Padre Francisco sobre la fraternidad y la amistad social. Han intervenido
S.E. el cardenal Pietro Parolin, Secretario de Estado, SE.el cardenal Miguel Angel Ayuso Guixot, M.C.C.J.,
Presidente del Pontificio Consejo para el Dialogo Interreligioso, el juez Mohamed Mahmoud Abdel Salam,
Secretario General del Alto Comité para la Fraternidad Humana, la profesora Anna Rowlands, docente de
Catholic Social Thought & Practice de la Universidad de Durham, Reino Unido y el profesor Andrea Riccardi,
Fundador de la Comunidad de Sant'Egidio, docente de Historia Contemporanea.

Siguen a continuacion las intervenciones.

Intervencién de S.E. el cardenal Pietro Parolin

1. Aun para el observador menos atento, una pregunta se le hace ineludible frente a esta Enciclica: ¢ qué
espacio y consideracion encuentra la fraternidad en las relaciones internacionales? Quienes estan atentos al
desarrollo de las relaciones a nivel mundial esperarian una respuesta en términos de proclamaciones,
normativas, estadisticas y tal vez incluso acciones. Si, por otra parte, nos dejamos guiar por el Papa Francisco
en la constatacion de los hechos y situaciones, la respuesta es otra: “La sociedad mundial tiene serias fallas
estructurales que no se resuelven con parches o soluciones rapidas meramente ocasionales” (FT, 179).

La Enciclica no se limita a considerar la fraternidad como un instrumento o un deseo, sino que esboza una
cultura de la fraternidad para aplicar a las relaciones internacionales. Ciertamente, una cultura: es la imagen de
una disciplina que tiene desarrollado un método y un objetivo.

En cuanto al método. La fraternidad no es una tendencia o0 moda que se desarrolla a lo largo del tiempo o en un
tiempo; se trata mas bien de la manifestacion de actos concretos. La Enciclica nos recuerda la integracion entre
los paises, la primacia de las normas sobre la fuerza, el desarrollo y la cooperacion econémica y, sobre todo, el
instrumento del dialogo visto no como un analgésico o para “parches” ocasionales, sino como un arma con un
potencial destructivo muy superior a cualquier otra. De hecho, si a través de las armas la guerra destruye vidas



humanas, el medio ambiente, la esperanza, hasta el punto de extinguir el futuro de las personas y las
comunidades, el didlogo destruye las barreras del corazén y la mente, abre espacios para el perdén, favorece la
reconciliacion. Por el contrario, es el instrumento que la justicia necesita para afirmarse segun su significado y
efecto mas auténticos. jCuanto ha permitido la ausencia de dialogo que las relaciones internacionales se
deterioren o se apoyen en el peso del poder, en los resultados de los enfrentamientos y demostraciones de
fuerza! Por otra parte, el dialogo, especialmente cuando es “persistente y corajudo no es noticia como los
desencuentros y los conflictos, pero ayuda discretamente al mundo a vivir mejor, mucho mas de lo que
podamos darnos cuenta” (FT, 198). Es cierto también que si se observan los acontecimientos internacionales, el
didlogo también cobra sus victimas. Son los que no responden a la logica del conflicto a toda costa o son
considerados ingenuos e inexpertos solo porque tienen el valor de superar los intereses inmediatos y parciales
de las realidades individuales, y corren el riesgo de olvidar la vision de conjunto. Esa vision que avanza y
continda a lo largo del tiempo. El dialogo exige paciencia y se acerca al martirio, por lo que la Enciclica lo evoca
como un instrumento de fraternidad, un medio que hace que quienes entablan el dialogo sean diferentes de
aquellas “personas con funciones importantes en la sociedad, que no tenian en el corazén el amor por el bien
comun” (FT, 63).

Llegamos entonces al objetivo. La historia, pero también las visiones religiosas y los diferentes caminos de
espiritualidad hablan de la fraternidad y describen su belleza y sus efectos, pero a menudo los vinculan a un
camino lento y dificil, casi una dimension ideal detras de la cual se transmiten impulsos de reforma o procesos
revolucionarios. También surge la tentacion constante de limitar la fraternidad a un nivel de madurez individual,
capaz de involucrar sélo a aquellos que comparten el mismo camino. El objetivo, segun la Enciclica, es mas
bien un camino ascendente determinado por esa sana subsidiariedad que, partiendo de la persona, se amplia
para abarcar las dimensiones familiar, social y estatal hasta la comunidad internacional. Por eso, recuerda
Francisco, para hacer de la fraternidad un instrumento de actuacion en las relaciones internacionales: “es
necesario fomentar no Unicamente una mistica de la fraternidad sino al mismo tiempo una organizaciéon mundial
mas eficiente para ayudar a resolver los problemas acuciantes” (FT, 165).

2. Explicada de esta forma —con su método y su objetivo— la fraternidad puede contribuir a la renovacion de
los principios que presiden la vida internacional o ser capaz de poner de manifiesto las vias necesarias para
hacer frente a los nuevos desafios y conducir a la pluralidad de actores que trabajan a nivel mundial para
responder a las necesidades de la familia humana. Se trata de actores cuya responsabilidad en términos de
politica y soluciones compartidas es crucial, especialmente cuando se enfrentan a la realidad de la guerra, el
hambre, el subdesarrollo, la destruccion de la casa comun y sus consecuencias. Actores conscientes de como
la globalizacion, ante problemas reales y soluciones necesarias, ha manifestado, y mas recientemente, soélo
aspectos negativos. Para expresar esta verdad, el Papa utiliza la experiencia de la pandemia “dej6 al
descubierto nuestras falsas seguridades” (FT, 7), recordando la necesidad de una accién capaz de dar
respuestas y no solo de analizar los hechos. Esta accion sigue faltando y tal vez siga faltando incluso frente a
los objetivos que la investigacion y la ciencia alcanzan cada dia. Falta porque “se evidenci6 la incapacidad de
actuar conjuntamente. A pesar de estar hiperconectados, existia una fragmentacion que volvia mas dificil
resolver los problemas que nos afectan a todos” (/bid.).

Lo que encontramos en el escenario internacional contemporaneo es la abierta contradiccion entre el bien
comun y la capacidad de dar prioridad a los intereses de los Estados, e incluso de los Estados individuales, en
la creencia de que pueden existir “zonas sin control” o la l6gica de que lo que no esta prohibido esta permitido.
El resultado es que “la multitud de los abandonados queda a merced de la posible buena voluntad de algunos”
(FT, 165). Esta es la concepcion opuesta a lo que propone, en cambio, la fraternidad, la idea de los intereses
generales, aquellos capaces de constituir una verdadera solidaridad y de cambiar no sélo la estructura de la
comunidad internacional, sino también la dinamica de la relacion dentro de ella. En efecto, una vez aceptada la
supremacia de estos intereses generales, la soberania e independencia de cada Estado deja de ser un
absoluto y debe someterse a “la soberania del derecho, sabiendo que la justicia es requisito indispensable para
obtener el ideal de la fraternidad universal” (FT, 173). Este proceso no es automatico; mas bien exige “valentia y
generosidad en orden a establecer libremente determinados objetivos comunes y asegurar el cumplimiento en
todo el mundo de algunas normas basicas” (FT, 174).



3

Segun la perspectiva de Francisco, por lo tanto, la fraternidad se convierte en la forma de hacer prevalecer los
compromisos asumidos segun el antiguo adagio pacta sunt servanda, de respetar efectivamente la voluntad
legitimamente manifestada, de resolver las controversias a través de los medios que ofrecen la diplomacia, la
negociacion, las instituciones multilaterales y el deseo mas amplio de lograr “un bien comun realmente universal
y la proteccién de los Estados mas débiles” (/bid.).

No falta, a este respecto, la referencia a un tema constante en la ensefianza social de la Iglesia, el de la
“gobernanza” —governance, como se acostumbra a decir hoy en dia— de la comunidad internacional, sus
miembros y sus instituciones. El Papa Francisco, con la coherencia de todos sus predecesores, apoya la
necesidad de una “forma de autoridad mundial regulada por el derecho”, pero esto no significa pensar “en una
autoridad personal” (FT, 172). Ante la centralizacion de poderes, la fraternidad propone una funcion colegial en
su lugar —aqui no es ajena la vision “sinodal” aplicada a la gobernanza de la Iglesia, que es la propia de
Francisco— determinada por “organizaciones mundiales mas eficaces, dotadas de autoridad para asegurar el
bien comun mundial, la erradicacidon del hambre y la miseria, y la defensa cierta de los derechos humanos
elementales” (/bid.).

3. Trabajar en la realidad internacional a través de la cultura de la fraternidad exige adquirir un método y un
objetivo capaces de sustituir aquellos paradigmas que ya no son capaces de responder a los desafios y
necesidades que se presentan en el camino que recorre la comunidad internacional (ciertamente con fatiga y
contradicciones). De hecho, no falta una marcada preocupacion por el deseo de vaciar la razén y el contenido
del multilateralismo, lo cual es aun mas necesario en una sociedad mundial que experimenta la fragmentacion
de ideas y decisiones, como expresion de un post-globalismo que avanza. Una voluntad que es el resultado de
un enfoque exclusivamente pragmatico, que olvida no sélo los principios y las normas, sino los numerosos
gritos de auxilio que ahora parecen cada vez mas constantes y complejos y, por lo tanto, también capaces de
comprometer la estabilidad internacional. Y aqui estan las contraposiciones y los enfrentamientos que
degeneran en guerras que, debido a la complejidad de las causas que las determinan, estan destinadas a
continuar en el tiempo sin soluciones inmediatas y factibles. Invocar la paz es de poca utilidad. El Papa
Francisco nos dice que “es muy necesario negociar y asi desarrollar cauces concretos para la paz. Pero los
procesos efectivos de una paz duradera son ante todo transformaciones artesanales obradas por los pueblos,
donde cada ser humano puede ser un fermento eficaz con su estilo de vida cotidiana. Las grandes
transformaciones no son fabricadas en escritorios o despachos” (FT, 231).

A medida que avanzamos en la Enciclica, nos sentimos llamados a asumir nuestras responsabilidades
individuales y colectivas frente a las nuevas tendencias y necesidades de la escena internacional. Proclamarnos
hermanos y hermanas, y hacer de la amistad social nuestro habito, probablemente no sea suficiente. Asi como
ya no basta con definir las relaciones internacionales en términos de paz o seguridad, desarrollo o una
referencia general al respeto de los derechos fundamentales —aunque en las ultimas décadas hayan
representado la razén de ser de la accion diplomatica, el papel de los organismos multilaterales, la accion
profética de muchas figuras, la ensefanza de las filosofias, y también caracterizado la dimension religiosa.

El papel efectivo de la fraternidad, permitanme decir, es perturbador, porque esta vinculado a nuevos conceptos
que sustituyen la paz con los pacificadores, el desarrollo con los cooperantes, el respeto de los derechos con la
atencion a las necesidades del projimo, ya sea una persona, un pueblo o una comunidad. La raiz teoldgica de la
Enciclica nos dice muy claramente que gira en torno a la categoria del amor fraterno que, mas alla de toda
pertenencia, incluso de la identidad, es capaz de concretarse en el que “se hizo préjimo” (FT, 81). La imagen
del buen samaritano esta ahi como una advertencia y un modelo.

A los dirigentes de las naciones, a los diplomaticos, a los que trabajan por la paz y el desarrollo, la fraternidad
les propone transformar la vida internacional de una simple coexistencia, casi necesaria, a una dimension
basada en ese sentido comun de “humanidad” que ya inspira y sostiene tantas normas y estructuras
internacionales, promoviendo asi una coexistencia efectiva. Es la imagen de una realidad en la que prevalecen
las exigencias de los pueblos y de las personas, con un aparato institucional capaz de garantizar no los



intereses particulares, sino ese deseado bien comun mundial (cf. FT, 257).

La fraternidad tiene como protagonista, pues, la familia humana, que en sus relaciones y diferencias camina
hacia la plena unidad, pero con una vision alejada del universalismo o del compartir abstracto, como de ciertas
degeneraciones de la globalizacion (cf. FT, 100). A través de la cultura de la fraternidad, el Papa Francisco
llama a cada uno a amar al otro pueblo, a la otra nacidon como a la suya propia. Y asi construir relaciones,
normas e instituciones, abandonando el espejismo de la fuerza, el aislamiento, las visiones cerradas, las
acciones egoistas y partidistas, porque “la mera suma de los intereses individuales no es capaz de generar un
mundo mejor para toda la humanidad” (FT, 105).

(Trad. no oficial)

Intervencién de S.E. el cardenal Miguel Angel Ayuso Guixot, M.C.C.J.

Agradezco la oportunidad de presentar la Enciclica Fratelli tutti, dedicada a la fraternidad y a la amistad social;
un precioso regalo que el Santo Padre nos ha dado no s6lo a nosotros los catolicos, sino a toda la humanidad.

Saludo a todos los distinguidos oradores que han presentado esta Enciclica conmigo. En especial al Dr.
Mohamed Mahmoud Abdel Salam, Consejero del Gran Iman de Al-Azhar, amigo fraternal con quien comparto la
labor del Alto Comité para la Fraternidad Humana, nacido en agosto de 2019, para dar continuidad y eficacia a
los objetivos contenidos en el Documento sobre la Fraternidad Humana por la paz mundial y la convivencia
comun. jSu presencia aqui es realmente un buen ejemplo de fraternidad!

Quiero agradecer publicamente al Papa Francisco, también en nombre del Pontificio Consejo para el Dialogo
Interreligioso que presido, el impulso que ha dado, desde el comienzo de su pontificado, al dialogo
interreligioso.

No oculto mi emocion al leer las paginas de la Enciclica, en particular el capitulo ocho: “Las religiones al servicio
de la fraternidad en el mundo”. He colaborado con el Papa Francisco desde el comienzo de su pontificado, es
decir, durante casi ocho afos. Puedo atestiguar cuanto trabajo se ha hecho, incluso en medio de innegables
dificultades, como la ultima —s6lo por orden de tiempo— de la pandemia causada por el COVID-19.

El dialogo interreligioso esta verdaderamente en el corazén de las reflexiones y acciones del Papa Francisco.
De hecho, dice Fratelli tutti: “Buscar a Dios con corazon sincero, siempre que no lo empafiemos con nuestros
intereses ideoldgicos o instrumentales, nos ayuda a reconocernos comparieros de camino, verdaderamente
hermanos” (Ft 274).

El titulo mismo de la Enciclica expresa un claro deseo de dirigirse a todos como hermanos y hermanas. Se trata
de una realidad existencial que el Papa Francisco, pacificamente, da por sentado: todos somos hermanos,
jnadie esta excluido!

El camino del dialogo entre personas de diferentes tradiciones religiosas ciertamente no comienza hoy. Es parte
de la misién original de la Iglesia y tiene sus raices en el Concilio Vaticano II.

El Papa Francisco, al ver en el respeto y la amistad dos actitudes fundamentales, abri6 otra puerta para que el
oxigeno de la fraternidad pudiera entrar en el didlogo entre personas de diferentes tradiciones religiosas, entre
creyentes y no creyentes, y con todas las personas de buena voluntad.

El Documento sobre la Fraternidad Humana por la paz mundial y la convivencia comun, firmado el 4 de febrero
de 2019 en Abu Dhabi por el Papa y el Gran Iman de Al-Azhar Ahmad Al-Tayyeb, represento un hito en el
camino del dialogo interreligioso, uno que no coincide ni con la salida ni con la llegada. jEstamos en camino!
Fratelli tutti, desde una mirada clarividente y misericordiosa, nos exhorta a pisar un terreno comun ligado a una
antigua verdad, que puede sonar nueva en el mundo que nos rodea, a menudo atrofiado por el egoismo: la



5

fraternidad humana. Los creyentes de diferentes tradiciones religiosas pueden realmente ofrecer su propia
contribucion a la fraternidad universal en las sociedades en las que viven. Dice Fratelli tutti: “No puede admitirse
que en el debate publico soélo tengan voz los poderosos y los cientificos. Debe haber un lugar para la reflexion
que procede de un trasfondo religioso que recoge siglos de experiencia y de sabiduria”. (Ft, 275). En efecto, el
creyente es testigo y portador de valores que pueden contribuir en gran medida a la construccion de sociedades
mas sanas y justas. La rectitud, la fidelidad, el amor por el bien comun, la preocupacion por los demas,
especialmente por los necesitados, la benevolencia y la misericordia son herramientas valiosas que forman
parte del tesoro espiritual de las diversas religiones.

Vivir la propia identidad en la “valentia de la alteridad” es el umbral que hoy la Iglesia del Papa Francisco nos
pide cruzar.

Se trata de dar pasos concretos junto con creyentes de otras religiones y personas de buena voluntad, con la
esperanza de que todos nos sintamos llamados a ser, sobre todo en nuestro tiempo, mensajeros de paz y
artifices de comunion.

Dios es el Creador de todo y de todos, por lo que somos miembros de una familia y como tal debemos
reconocernos. Este es el criterio fundamental que nos ofrece la fe para pasar de la mera tolerancia a la
convivencia fraterna.

La invitacidon del Papa Francisco a las diferentes religiones a ponerse al servicio de la fraternidad para el bien
de toda la humanidad anuncia una nueva época. Nuestro viaje comun se abre a una nueva luz y a una nueva
creatividad que desafia el corazén mismo de cada religidn, y no solo eso: la fraternidad se puede convertir
también en el camino de las creencias religiosas.

En un mundo deshumanizado, en el que la indiferencia y la codicia caracterizan las relaciones entre las
personas, es necesaria una nueva y universal solidaridad y un nuevo dialogo basado en la fraternidad.

El dialogo interreligioso tiene una funcién esencial para construir una convivencia civil, una sociedad que incluya
y que no se edifique sobre la cultura del descarte.

La perspectiva y el objetivo del didlogo es trabajar, mediante una auténtica colaboracién entre creyentes, para
conseguir el bien de todos, luchando contra tantas injusticias que aun afligen a este mundo y condenando todo
tipo de violencia.

Por eso, mirando hacia el futuro, debemos tomar conciencia de que las religiones no deben encerrarse en si
mismas, sino que, como creyentes y permaneciendo bien enraizados en nuestra propia identidad, nos
dispongamos, a pesar de nuestras diferencias, y junto a todas las personas de buena voluntad, a recorrer el
camino de la fraternidad humana. En el mundo hay muchas religiones y nosotros, desde el punto de vista
interreligioso, tenemos que saber activar una relacion, como quiere el Papa, de respeto y de amistad a través
de la cual podamos defender la igualdad como seres humanos que somos, también creyentes, con diferentes
visiones pero sin renunciar a nuestra propia identidad, sino reclamando un poco la sinceridad de las
intenciones.

Gracias de nuevo al Papa Francisco, porque Fratelli tutti nos hace sentir a todos mas cercanos al amor de
Cristo y de la Iglesia, y nos anima a ponernos, todos juntos, al servicio de la fraternidad en este mundo.

Gracias por su amable atencion.

Intervencion del juez Mohamed Mahmoud Abdel Salam




En el nombre de Dios, El Clemente, El Misericordioso

Estimados participantes,

iQue la paz de Dios, Su misericordia y Sus bendiciones estén con ustedes!

Algunas ciudades y algunos pueblos son reconocibles gracias a importantes monumentos que se han
convertido en todo un emblema. La ciudad de Roma es conocida por la clupula de San Pedro, en el Vaticano.
Londres tiene su famoso reloj, el Big Ben, y Paris, la Torre Eiffel, que se eleva hacia el cielo. Nueva York es
conocida por la Estatua de la Libertad, El Cairo es conocida por las piramides, los minaretes de Al-Azhar y los
campanarios de sus iglesias.

Recientemente han surgido dos “monumentos” del cristianismo y del islam, que han enriquecido estos simbolos
con un nuevo pilar de la verdad, el bien, la libertad y la fraternidad. Cuando se menciona “La Fraternidad
Humana”, a las mentes libres y a los corazones conscientes se les vienen a la cabeza dos figuras importantes:
el Papa Francisco y el Gran Iman Ahmad Al Tayyeb, Jeque de Al-Azhar. Estos dos hombres se han convertido,
juntos, en un nuevo emblema y en un nuevo monumento, no solo para un determinado pais o para un
determinado pueblo. Se han convertido en un simbolo fuerte de una noble idea, la idea de la “Fraternidad
Humana”, y Dios, con Su misericordia hacia las personas, ha puesto a estos dos ilustres simbolos al servicio de
estos elevados conceptos humanos.

Sefioras y sefores,

Si el crecimiento y la renovacion estan dictados por las normas de vida de los seres humanos, la vida no puede
avanzar hacia su propia realizacion, sin el pensamiento y sin la creatividad. Y lo que estamos presenciando en
el Vaticano, empezando por su maxima autoridad, demuestra que, en definitiva, estamos avanzando en la
direccion correcta y que el pensamiento creativo y fundacional de una nueva vision, se esta proyectando hacia
horizontes superiores en el tiempo y en el espacio.

Tras la firma del “Documento sobre la Fraternidad Humana”, el Papa Francisco prosiguié su camino y fue asi
como nacieron sus reflexiones sobre la realidad de las naciones, reflexiones que, en unas ocasiones, se han
hecho publicas y en otras no. La busqueda de la felicidad, por parte de las naciones, requiere un compromiso
cuyos limites son dificiles de establecer a causa de los diferentes niveles implicados y, como consecuencia, de
los intereses y de las politicas en juego asi como de los contrastes entre estados y pueblos, conceptos todos,
que ponen a dura prueba las conciencias y las voluntades. Tomando como punto de partida este estado de
cosas, y gracias a su clara intuicion, el Papa ha escrito palabras directas y valientes, que solamente temen a
Dios, refiriéndose a las tragedias que afrontan las personas débiles, cansadas y desesperadas, y prescribiendo
una cura para este mal dificilmente curable, que ha contribuido al fin de nuestra civilizacion moderna. Este es el
punto de partida de la Enciclica que hoy celebramos.

A pesar de que en la ultima década habia participado en las diversas etapas del camino de la Fraternidad
Humana entre el Papa y el Iman, cuando pude leer esta Enciclica sobre la Fraternidad y la Amistad Social,
percibi, entre sus lineas, un gusto refinado, una sensibilidad incisiva y la capacidad de expresar los temas de la
fraternidad humana de una forma que se dirige al mundo entero. Es un llamamiento a la concordia que se le
hace a un mundo en discordia, asi como un mensaje claro en favor de una armonia, individual y colectiva, con



7

las leyes del universo, del mundo y de la vida. Se trata de un argumento que se basa en razonamientos claros,
fundados en la verdad y practicables en la vida real y en el mundo concreto.

Estimados participantes,

Como joven musulman, estudioso de la Sharia (ley islamica) y de sus ciencias, estoy, con mucho amor y
entusiasmo, de acuerdo con el Papa y comparto todas las palabras que ha escrito en la Enciclica. Sigo, con
satisfaccion y esperanza, todas sus propuestas, presentadas con un espiritu solicito para el renacimiento de la
fraternidad humana.

En esta Enciclica, el Papa nos pone en guardia, sin contemplaciones, contra la pérdida del sentido social y
contra las ideologias impregnadas de egoismo que se celan detras de presuntos intereses nacionales[1]. Nos
advierte también del riesgo de la globalizacion y de sus consecuencias, que tal vez nos habra acercado, pero
que sin lugar a dudas no nos convertira en hermanos|[2].

Me alegré poder leer la dura critica que dirige el Papa a lo que denomina como “el fin de la conciencia
histérica”, con la grave infiltracion cultural de esta teoria, basada en la disgregacion de la herencia cultural, y
con la creacion de generaciones que desprecian su patrimonio y su propia historia con toda su riqueza
cultural[3].

Cuan grande es el Papa cuando advierte a los pueblos de los peligros que conlleva esta nueva forma de
colonialismo, experto en la manipulacion de conceptos extremadamente importantes y sensibles, como la
democracia, la libertad, la justicia, y la unidad, utilizandolos como medio de control, dominacién y arrogancia,
vaciandolos de su significado, a veces incluso para justificar sus acciones[4].

Cuan creativo es en el ambito de los derechos humanos, cuando pone de manifiesto las nuevas formas de
injusticia, de explotacion del hombre y de negacion de su dignidad[5], la injusticia hacia la mujer[6] y las
condiciones similares a la esclavitud, de las que tantas personas son victimas hoy dia. El Papa considera, con
razon, que la persecucion por motivos religiosos o étnicos, y otras violaciones de la dignidad humana, son
aspectos de una “tercera guerra mundial a pedazos”[7].

Qué grande es el Papa, cuando aborda de raiz la cuestion de los migrantes y refugiados, reiterando que la
dignidad humana ha caido en la frontera entre Europa y el Tercer Mundo[8].

El Papa ha querido también afrontar una cuestion de extrema actualidad, hablando de las pandemias y de otras
tragedias que acontecen en la historia[9], pidiendonos que nos replanteemos nuestro estilo de vida y forma de
organizar nuestras sociedades.

A diferencia de lo que me suele ocurrir cuando preparo una ponencia escrita, me he sentido en sintonia con las
palabras del Papa. Me han conquistado su franqueza y su claridad en los pasajes que he citado. Y es solo una
minima parte de este pensamiento libre, que hace suya la causa del hombre y sus problemas, tanto en Oriente
como en Occidente. Estoy convencido de que esta Enciclica, junto con el Documento sobre la Fraternidad
Humana, volveran a poner en marcha el tren de la historia, que se ha detenido en la estacion de este orden
mundial, arraigado en la irracionalidad, con su injusticia, soberbia y violencia colonial. Espero que esta
Enciclica, junto con el Documento sobre la Fraternidad Humana, puedan tener un considerable efecto
disuasorio contra la falsedad, con todas sus formas y expresiones, y que puedan ser la base, o el factor mas
importante, para el nacimiento de un nuevo orden mundial, basado en la sacralidad de la dignidad y de los
derechos humanos, como afirmo el Papa, y no en el desprecio, la esclavitud y la explotacion del hombre.
Espero también que esta Enciclica pueda llegar a manos de los politicos y de quienes estan llamados a tomar



8

decisiones, para que les ilumine y les ayude a salir de este estado de irracionalidad en el que vive el mundo de
hoy.

¢ Pero pueden calar estas hermosas ideas y estos conceptos nobles en el mundo real de hoy? Creo que esto es
posible. Las personas justas se ayudan mutuamente por el bien y lo apoyan.

Para ofrecer una modesta contribucion en este sentido, he considerado oportuno, junto con mis colegas del
Comité Superior para la Fraternidad Humana, convocar un Foro para unos 100 jévenes, procedentes de
diferentes partes del mundo, y organizar jornadas de estudio dedicadas a esta Enciclica, aqui en Roma y en
Abu Dhabi, donde se anunci6 el Documento sobre la Fraternidad Humana, pero también en Egipto, el pais de
Al-Azhar, donde los participantes se dedicaran a la reflexion, al estudio y al dialogo libre y profundo. Al hacerlo,
la Enciclica llegara a los jovenes pertenecientes a otras religiones y grupos étnicos, con la esperanza de que
pueda constituir un paso en la direccion correcta, hacia una fraternidad humana mundial.

Sefioras y sefores,

En esta fase decisiva de la historia de la humanidad, nos encontramos ante una encrucijada, por un lado, la
fraternidad universal en la que se regocija la humanidad y por otro, una miseria aguda que aumentara el
sufrimiento y las privaciones de las personas. El camino de la fraternidad es a la vez un camino antiguo y
nuevo, que se renueva y se recorre a la sombra de los valores espirituales y morales, y se rige por el equilibrio y
la armonia entre ciencia y fe, entre este mundo y la vida venidera. Apoyémonos, pues, en el camino de la
fraternidad, del conocimiento reciproco y de la colaboracion, para alcanzar la meta donde se encuentran
nuestros objetivos, el bien de toda la humanidad.

Estamos a favor de la unién de las energias religiosas para afrontar la discriminacion, el racismo y el odio. Y al
mismo tiempo, trabajamos por la consolidacion de nuestra propia doctrina, por la profundizacion de sus
aspectos especificos y por evitar la desunién o la disgregacion. Este es el objetivo de toda persona fiel a su
religion.

La fraternidad universal sigue siendo, ayer, hoy y mafana, una necesidad absoluta para el mundo entero y es
imprescindible para la salvacion. Porque dara vida a una civilizacion equilibrada y feliz, centrada en el hombre,
independientemente del color de su piel, sexo, idioma y religion.

Por ultimo, dirijo estas palabras a Su Santidad el Papa Francisco y al Gran Iman de Al-Azhar:

Vuestros esfuerzos y vuestra lucha en favor de la convivencia humana y de la fraternidad mundial, que
culminaron con el Documento sobre la Fraternidad Humana, que proclamaron el aio pasado en Abu Dhabi, en
un acontecimiento sin precedentes en la historia moderna, representan un punto de inflexion en el mundo arabe
y musulman, y un rayo de luz para el mundo entero. Vemos cada dia a jovenes que se encuentran en torno a
los principios de la fraternidad y de la convivencia, y percibimos una apertura, sin precedentes, en las relaciones
entre los fieles de otras religiones. Vemos también que muchas personas, que se habian cerrado mentalmente
a miembros de otras religiones, han empezado a replantearse su forma de pensar.

Les prometo que, junto con mis colegas del Comité Superior para la Fraternidad Humana, seguiré trabajando
con fidelidad para que este documento se convierta en una realidad vivida por todos, a través de iniciativas
concretas y ambiciosas del Comité, para que reciban siempre el apoyo leal y sincero de Su Alteza Sheikh
Mohammad Ben Zayed Al Nahyan, un auténtico lider arabe que hace honor a su compromiso con usted para la
aplicacion de los principios del Documento sobre la Fraternidad Humana, para que puedan dar los frutos
deseados, en favor de cada persona sobre la faz de la tierra, cualquiera que sea su religion, su sexo o su raza.

Gracias, Papa Francisco, por esta Enciclica fuerte y valiente.



[1] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti”, namero 11.

[2] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti” nimero 12

[3] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti”, numero 13.

[4] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti”, namero 11.

[5] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti”, numero 22.

[6] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti” nimero 23.

[7] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti”, namero 25.

[8] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti” del numero 37 al nimero 41.

[9] Enciclica del Papa Francisco “Fratelli tutti”, del nimero 32 al numero 36.

(Trad. no oficial)

Intervencion de la profesora Anna Rowlands

La Enciclica Fratelli tutti trata sobre el amor y la atencion —el tipo de atencién que le devuelve la salud a un
mundo roto y sangrante. Se trata de una meditacion social sobre el Buen Samaritano, que reconoce el amory la
atencion como la ley sublime, y nos ofrece como modelo la amistad social creativa.

El Papa Francisco nos pide que miremos al mundo de manera similar, de tal manera que lleguemos a ver la
relacion basica e indispensable de todas las cosas y personas, cercanas y lejanas. En la simplicidad de esta
llamada, Fratelli tutti es un desafio devastador para nuestra vida ecoldgica, politica, econdmica y social. Pero
sobre todo es una proclamacion de una verdad alegre e imposible de erradicar, que se presenta aqui como un
manantial inagotable para un mundo fatigado.

Esta Carta no es una critica fria y distante. Tiene una disciplina espiritual que observa la tarea humanizadora de
la siguiente manera: ser verdaderamente humano significa estar dispuesto a mirar el mundo en su belleza y su
dolor; escuchar profundamente a través de los encuentros humanos las penas y las alegrias de la propia edad y
tomarlas para uno mismo, es decir, asumirlas y llevarlas como propias.

La nocién de que toda la vida creada comparte su origen en Dios Padre, y que en Cristo nos convertimos en
hermanas y hermanos —unidos en la dignidad, el cuidado y la amistad— es una de las ensenanzas sociales
mas antiguas del cristianismo. Los hombres que aparecen en el corazon de esta carta son los de las escrituras:
somos hermanos, hermanas, vecinos, amigos. Los primeros cristianos formaron sus puntos de vista sobre el
dinero, la comunidad y la politica basandose en esta visién. Que un tema tan antiguo se hable con tanta
urgencia ahora es porque el Papa Francisco teme un desapego de la vision de que todos somos realmente



10

responsables de todos, todos estamos relacionados con todos, todos tenemos el derecho a una parte justa de
lo que se ha dado para el bien de todos. No es una fantasia ingenua creer esto. El Papa escribe con pena sobre
el cinismo cultural y el empobrecimiento que limita nuestra imaginacion social. No es absurdo reconocer
vinculos familiares mas alla de las fronteras, anhelar culturas donde se respeten los lazos sociales y se
practique el encuentro y el dialogo.

Fratelli tutti deja claro que la fraternidad universal y la amistad social deben ser practicadas juntas. El fracaso en
esta cuestion es abundante. La globalizacion proclama valores universales pero no practica el encuentro y la
atencion, especialmente en cuanto a los diferentes y a los mas vulnerables. Las comunicaciones digitales hacen
negocios con nuestra hambre de conexion pero la distorsionan, lo que produce una febril atadura construida
sobre criterios binarios de “me gusta” y “no me gusta”, y mercantilizada por intereses poderosos. El populismo
apela al deseo de estabilidad, arraigo y trabajo gratificante, pero permite que la hostilidad distorsione estos
deseos. El liberalismo imagina la libertad en términos del individuo egoista y descarta nuestras vidas
profundamente interconectadas. Olvidamos lo que permite a las sociedades perdurar y renovarse. Estos son
nuestros falsos materialismos.

Esta Carta tiene sus raices en un encuentro interreligioso especifico. No se avergiienza de su caracter y
vocacion religioso. Una verdad trascendente no es una carga, sino un regalo que asegura las raices de nuestra
accion. Puede reducir la ansiedad que sentimos por arriesgarnos juntos a la transformacion de nuestro mundo.
La fe es nuestro manantial. Es parte de como podemos nombrar y superar la indiferencia afligida de nuestra
época.

Por esta razoén, la enciclica es clara en cuanto al peso de la responsabilidad de las comunidades religiosas. Los
grupos religiosos estan atrapados en las culturas digitales y de mercado que nos perjudican. Inexcusablemente,
los lideres religiosos han sido lentos en condenar practicas injustas, pasadas y presentes. La religion también
necesita arrepentimiento y renovacion. Fratelli tutti exhorta a las religiones a ser modelos de dialogo,
comerciantes de paz y portadores del mensaje de amor trascendente para un mundo hambriento, cinico y
desarraigado.

Haciéndose eco de la declaracion de Abu Dhabi, la enciclica reafirma la dignidad absoluta de la persona
humana, sobre la cual ninguna preferencia politica, ninguna “ley” del mercado puede tener prioridad. Aqui el
Papa Francisco destaca el tratamiento de los migrantes. Sefiala los mandamientos biblicos de acoger al
extranjero, los beneficios que se derivan de los encuentros entre culturas y la invitacidén al amor gratuito. Pero
también amplia la ensefianza social antigua sobre el destino universal de los bienes, dejando claro que las
naciones tienen derecho a su tierra, riqueza y propiedad en la medida en que esto permite a toda la humanidad
acceder a los medios para la supervivencia y la realizacion. Una nacién tiene obligaciones con toda la familia
humana y no sélo con sus propios ciudadanos. La dignidad, la solidaridad y el destino universal de los bienes
materiales son los sellos distintivos de esta ensenanza.

El Papa Francisco advierte contra las formas cerradas de populismo, pero sostiene la importancia de vernos
como “un pueblo”. Siguiendo a san Agustin, nos recuerda que convertirse en “un pueblo” se basa en el
encuentro con los demas en el dialogo, cara a cara y codo con codo. Juntos negociamos los amores comunes
perdurables por los que queremos vivir. Este es un proceso dinamico e inacabado de construccion de la paz
social, que es el fruto de una auténtica busqueda e intercambio de verdades. Una cultura sélo es saludable en
la medida en que permanece abierta a los demas. Esta renovacion de las culturas politicas s6lo ocurre con los
marginados, y no para ellos. El papel de las comunidades de base es clave para esta participacion.

Referirse a Dios como familia, y a nosotros mismos como familia bondadosa en esta imagen, es el lenguaje del
amor. Hay otras formas de nombrar a Dios. Pero el mensaje que el Papa Francisco desea que escuchemos en
este momento es que nos hacemos completamente humanos por lo que nos atrae mas alla de nosotros
mismos. Lo que hace esto posible es un amor divino, abierto a todos, que nace, se une, tiende puentes y se
renueva sin cesar. Este amor no puede ser borrado o eliminado, y es la base de la llamada del Papa Francisco
a nosotros con las palabras de atencién amorosa de san Francisco: Fratelli tutti...



11

(Trad. no oficial)

Intervencion del Profesor Andrea Riccardi

Como observo Amin Maalouf, un escritor de fina sensibilidad: “Si en el pasado fuimos efimeros en un mundo
inmutable, hoy somos seres desorientados...”. Es la desorientacion que sufren muchos hijos e hijas de la
globalizacién. Fratelli tutti traza un camino simple y esencial para todos aquellos que se sienten perdidos: la
fraternidad. Me centraré en un aspecto: la herida mas grave, la que huele a muerte, es la guerra. En estas
paginas, la fraternidad se mide en funcion de la guerra. s Pero no es la fraternidad demasiado fragil ante una
despiadada maquina de muerte y destruccion como la guerra?

Es precisamente por una sensacion de irrelevancia que la renuncia a la guerra ha madurado como un hecho
natural en la historia. Se cree que es responsabilidad de los grandes paises o de los politicos, no de la gente
comun. ¢ Qué podemos hacer? Un fatalismo esta creciendo, disfrazado de realismo. Cedemos a la opcion de la
guerra creyendo en excusas supuestamente humanitarias, defensivas o preventivas, acudiendo incluso a la
manipulacion de la informacién. Demasiado hemos aceptado la guerra —los gobiernos, instituciones,
individuos— como una compafiera constante de nuestra época. Se ha convertido en un hecho cultural y
politico. Basta pensar en el debilitamiento del movimiento por la paz en los ultimos afios.

“La guerra”, dice el Papa alarmado, “no es un fantasma del pasado, sino que se ha convertido en una amenaza
constante”. Es el presente, y corre el riesgo de ser el futuro. Esta ardiente contemporaneidad de la guerra es
evidente en todas partes: desde el Mediterraneo hasta Africa y otros lugares. Para muchos, son “sus guerras”:
no nos conciernen. Sélo nos afectan si los refugiados vienen a nosotros. Pero las “piezas” de la guerra estan
soldadas entre si, creando un clima explosivo, desbordante e involucrando a todos: el fuego puede extenderse.
Es ilusorio, en el mundo global, pensar en aislar un conflicto. Y aun asi vivimos como si fuera posible.

La enciclica abraza el mundo con su mirada, a la luz de la fraternidad: lo que esta lejos si nos preocupa. La
mirada de la fraternidad nunca es miope. Es evangélica y humana, pero también es mucho mas realista que
muchas ideologias o politicas que se autodefinen como realistas.

El Papa expresa con fuerza la experiencia de humanidad de la Iglesia: “Toda guerra deja al mundo peor que
antes”. Desfigura el rostro de la humanidad. Dos guerras mundiales dan testimonio. Los conflictos en curso lo
gritan. Nunca la guerra hace que el mundo sea mejor. |Es la verdad de la historia! Pero hay una amplia “pérdida
del significado de la historia”, dice la enciclica. Su memoria se pierde en el presentismo egocéntrico o en el
enfrentamiento exacerbado. El nacionalismo, el populismo exaltan el valor de un grupo particular frente a otros.
Mientras tanto, se van vaciando esas grandes palabras, que son verdaderos faros que iluminan a la humanidad:
fraternidad, paz, democracia, unidad...

Creiamos que el mundo habia aprendido la leccién después de tantas guerras y fracasos. Creiamos en el
entusiasmo de un mundo de paz después del 1989. En cambio, hemos retrocedido en los logros de paz y en las
formas de integracidn entre los estados. Existe una tendencia a desacreditar las estructuras de dialogo que
evitan los conflictos. De esta manera el mundo se vuelve incapaz de prevenir la guerra y luego permite que los
conflictos continden, que se arraiguen durante anos, si no décadas, revelando la impotencia de la comunidad
internacional.

A la luz de la mirada “fraterna” de un mundo global, realista y visionario, propuesta por la enciclica, es posible
comprender el drama de la guerra —cercana o lejana— con su carga de sufrimiento: destruccion del medio
ambiente humano y natural, muerte, refugiados, herencia de dolor y odio, terrorismo, armas de todo tipo,
crueldad... Las palabras del Papa nos despiertan del entumecimiento colectivo generado por la légica del



12

conflicto; y por eso escribe: “La guerra es un fracaso de la politica y de la humanidad, una claudicacion
vergonzosa, una derrota frente a las fuerzas del mal”.

La guerra nunca queda contenida, sino que se convierte en la madre de todas las formas de pobreza. Es una
escuela malvada para los jovenes y contamina el futuro. Puede parecer ser una solucion para la gente
desesperada de los suburbios humanos.

La guerra “en pedazos” muestra la arrogante fragmentacion del mundo global, que considera un delirio —dice el
Papa— los proyectos con grandes objetivos de desarrollo para la humanidad. El mundo global rechaza un
proyecto de crecimiento debido a la arrogancia de los intereses subyacentes que lo mueven: por lo que rechaza
un gran suefio de paz.

La enciclica muestra que todo el mundo somos guardianes de la paz. Las instituciones tienen la tarea de
despertar esta “arquitectura de la paz”. Pero incluso nosotros, la gente comun, no podemos ser espectadores.
La artesania de la paz es tarea de todos: hay que atreverse mas contra la guerra con una rebelion diaria y
creativa. Si muchos pueden hacer la guerra, todos pueden trabajar como artesanos de la paz.

De alli el papel de las religiones. El Papa se refiere al didlogo entre las religiones y al encuentro con el Iman Al-
Tayyeb cuando declararon: “Las religiones nunca incitan a la guerra...”. Si lo hacen, se debe a desviaciones y
abusos.

Al leer Fratelli tutti, no solo he captado la denuncia de la guerra, sino la esperanza de que la paz es posible. Me
recordo la invitacion de Juan Pablo Il cuando dijo, en un brillante dia en Asis en 1986, junto con otros lideres
religiosos: “La paz espera a sus profetas... a sus creadores... es una obra abierta a todos, no sélo a los
especialistas, sabios y estrategas... pasa a través de mil pequefios actos de la vida cotidiana”. Los pacificadores
son hombres y mujeres de la fraternidad.

El Papa Francisco propone verdaderos suenos al mundo global que ha apagado los faros de las grandes
palabras y los grandes ideales. Sélo he recordado una, que no es la menor, sino aquella de la que tanto
depende: la paz. Concluyo con las palabras de un gran italiano, don Luigi Sturzo, de 1929: “Hay que tener fe en
que... la guerra, como medio legal de proteccion de la ley, debe ser abolida, asi como fueron abolidas
legalmente la poligamia, la esclavitud, la servidumbre y la venganza familiar”.

Incluso después de las sombras oscuras de la pandemia, esta enciclica abre un horizonte de esperanza:
convertirnos en hermanos y hermanas todos. Surge un suefo por el que vivir y luchar, aunque lo hagamos con
nuestras propias manos.

(Trad. no oficial)



