SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. mens

Jueves 21.05.2020

Mensaje del Santo Padre a las Obras Misionales Pontificias

Publicamos a continuacion el mensaje que el Santo Padre envia a las Obras Misionales Pontificias:

Mensaje del Santo Padre a las Obras Misionales Pontificias

Los que se habian reunido, le preguntaron, diciendo: «Sefor, ;es ahora cuando vas a restaurar el reino a
Israel?». Les dijo: «No os toca a vosotros conocer los tiempos o0 momentos que el Padre ha establecido con su
propia autoridad; en cambio, recibiréis la fuerza del Espiritu Santo que va a venir sobre vosotros y seréis mis
testigos en Jerusalén, en toda Judea y Samaria y hasta el confin de la tierra». Dicho esto, a la vista de ellos, fue
elevado al cielo, hasta que una nube se lo quité de la vista (Hch 1,6-9).

Después de hablarles, el Senor Jesus fue llevado al cielo y se sento6 a la derecha de Dios. Ellos se fueron a
predicar por todas partes, y el Sefior cooperaba confirmando la palabra con las sefales que los acompafaban
(Mc 16,19-20).

Y los saco hasta cerca de Betania y, levantando sus manos, los bendijo. Y mientras los bendecia, se separé de
ellos, y fue llevado hacia el cielo. Ellos se postraron ante El y se volvieron a Jerusalén con gran alegria; y
estaban siempre en el templo bendiciendo a Dios (Lc 24,50-53).

Queridos hermanos y hermanas:

Este afio habia decidido participar en vuestra Asamblea general anual, el jueves 21 de mayo, fiesta de la
Ascension del Sefior, pero se ha cancelado a causa de la pandemia que nos afecta a todos. Por eso, deseo
enviaros a todos vosotros este mensaje, para haceros llegar, igualmente, lo que tengo en el corazén para
deciros. Esta fiesta cristiana, en estos tiempos inimaginables que estamos viviendo, me parece aun mas rica de
sugerencias para el camino y la mision de cada uno de nosotros y de toda la Iglesia.

Celebramos la Ascension como una fiesta y, sin embargo, en ella se conmemora la despedida de Jesus de sus
discipulos y de este mundo. El Sefior asciende al Cielo, y la liturgia oriental narra el estupor de los angeles al
ver a un hombre que con su cuerpo sube a la derecha del Padre. No obstante, mientras Cristo estaba para
ascender al Cielo, los discipulos —que, ademas, lo habian visto resucitado— no parecian que hubiesen
entendido aun lo sucedido. El iba a dar inicio al cumplimiento de su Reino y ellos se perdian todavia en sus



2

propias conjeturas. Le preguntaban si iba a restaurar el reino de Israel (cf. Hch 1,6). Pero, cuando Cristo los
dejo, en vez de quedarse tristes, volvieron a Jerusalén «con gran alegria», como escribe Lucas (24,52). Seria
extrafo que no hubiera ocurrido nada. En efecto, JesuUs ya les habia prometido la fuerza del Espiritu Santo, que
descenderia sobre ellos en Pentecostés. Este es el milagro que cambio las cosas. Y ellos cobraron seguridad,
porque confiaron todo al Sefior. Estaban llenos de alegria. Y la alegria en ellos era la plenitud de la consolacion,
la plenitud de la presencia del Sefior.

Pablo escribe a los Galatas que la plenitud del gozo de los Apostoles no es el efecto de unas emociones que
satisfacen y alegran. Es un gozo desbordante que se puede experimentar solamente como fruto y como don del
Espiritu Santo (cf. 5,22). Recibir el gozo del Espiritu Santo es una gracia. Y es la unica fuerza que podemos
tener para predicar el Evangelio, para confesar la fe en el Sefior. La fe es testimoniar la alegria que nos da el
Sefor. Un gozo como ese no nos lo podemos dar nosotros solos.

Jesus, antes de irse, dijo a los suyos que les mandaria el Espiritu, el Consolador. Y asi entregd también al
Espiritu la obra apostdlica de la Iglesia, durante toda la historia, hasta su venida. El misterio de la Ascensidn,
junto con la efusidn del Espiritu en Pentecostés, imprime y confiere para siempre a la mision de la Iglesia su
rasgo genético mas intimo: el de ser obra del Espiritu Santo y no consecuencia de nuestras reflexiones e
intenciones. Y este es el rasgo que puede hacer fecunda la misién y preservarla de cualquier presunta
autosuficiencia, de la tentacién de tomar como rehén la carne de Cristo —que asciende al Cielo— para los
propios proyectos clericales de poder.

Cuando, en la mision de la Iglesia, no se acoge ni se reconoce la obra real y eficaz del Espiritu Santo, quiere
decir que, hasta las palabras de la misién —incluso las mas exactas y las mas reflexionadas— se han
convertido en una especie de “discursos de sabiduria humana”, usados para auto glorificarse o para quitar y
ocultar los propios desiertos interiores.

LA ALEGRIA DEL EVANGELIO

La salvacion es el encuentro con Jesus, que nos ama y nos perdona, enviandonos el Espiritu, que nos consuela
y nos defiende. La salvacion no es la consecuencia de nuestras iniciativas misioneras, ni siquiera de nuestros
razonamientos sobre la encarnacion del Verbo. La salvacion de cada uno puede ocurrir sélo a través de la
perspectiva del encuentro con El, que nos llama. Por esto, el misterio de la predileccion inicia —y no puede no
iniciar— con un impulso de alegria, de gratitud. La alegria del Evangelio, esa “alegria grande” de las pobres
mujeres que, en la manana de Pascua, fueron al sepulcro de Cristo y lo hallaron vacio, y que luego fueron las
primeras en encontrarse con Jesus resucitado y corrieron a decirselo a los demas (cf. Mt 28,8-10). Sélo asi, el
ser elegidos y predilectos puede testimoniar ante todo el mundo, con nuestras vidas, la gloria de Cristo
resucitado.

Los testigos, en cualquier situacion humana, son aquellos que certifican lo que otro ha hecho. En este sentido
—y solo asi—, podemos nosotros ser testigos de Cristo y de su Espiritu. Después de la Ascension, como
cuenta el final del Evangelio de Marcos, los apostoles y los discipulos «se fueron a predicar por todas partes, y
el Sefor cooperaba confirmando la palabra con las sefiales que los acompanaban» (16,20). Cristo, con su
Espiritu, da testimonio de si mismo mediante las obras que lleva a cabo en nosotros y con nosotros. La Iglesia
—explicaba ya san Agustin— no rogaria al Sefior que les concediera la fe a aquellos que no conocen a Cristo,
si no creyera que es Dios mismo el que dirige y atrae hacia si la voluntad de los hombres. La Iglesia no haria
rezar a sus hijos para pedir al Sefior la perseverancia en la fe en Cristo, si no creyese que es el mismo Sefior
quien tiene en su mano nuestros corazones. En efecto, si la Iglesia le rogase estas cosas, pero pensara que se
las puede dar a si misma, significaria que sus oraciones no serian auténticas, sino solamente férmulas vacias,
frases hechas, formalismos impuestos por el conformismo eclesiastico (cf. El don de la perseverancia. A
Préspero y a Hilario, 23.63).

Si no se reconoce que la fe es un don de Dios, tampoco tendrian sentido las oraciones que la Iglesia le dirige. Y
no se manifestaria a través de ellas ninguna sincera pasion por la felicidad y por la salvacion de los demas y de
aquellos que no reconocen a Cristo resucitado, aunque se dedique mucho tiempo a organizar la conversion del
mundo al cristianismo.

Es el Espiritu Santo quien enciende y custodia la fe en los corazones, y reconocer este hecho lo cambia todo.
En efecto, es el Espiritu el que suscita y anima la mision, le imprime connotaciones “genéticas”, matices y
movimientos particulares que hacen del anuncio del Evangelio y de la confesidn de la fe cristiana algo distinto a
cualquier proselitismo politico o cultural, psicolégico o religioso.

He recordado muchos de estos rasgos distintivos de la misién en la Exhortacion apostélica Evangelii gaudium;
retomo algunos de ellos.



Atractivo. El misterio de la Redencién entro y continta obrando en el mundo a través de un atractivo que puede
fascinar el corazén de los hombres y de las mujeres, porque es y parece mas atrayente que las seducciones
basadas en el egoismo, consecuencia del pecado. «Nadie puede venir a mi si no lo atrae el Padre que me ha
enviadoy, dice Jesus en el Evangelio de Juan (6,44). La Iglesia siempre ha repetido que seguimos a Jesus y
anunciamos su Evangelio por esto: por la fuerza de atraccion que ejercen el mismo Cristo y su Espiritu. La
Iglesia —afirmo el Papa Benedicto XVI— crece en el mundo por atraccion y no por proselitismo (cf. Homilia en
la Misa de apertura de la V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Aparecida, 13
mayo 2007: AAS 99 [2007], 437). San Agustin decia que Cristo se nos revela atrayéndonos. Y, para poner un
ejemplo de este atractivo, citaba al poeta Virgilio, segun el cual toda persona es atraida por aquello que le
gusta. Jesus no solo es atrayente para nuestra voluntad, sino también para nuestro gusto (cf. Comentario al
Evangelio de San Juan, 26, 4). Cuando uno sigue a Jesus, contento por ser atraido por El, los demas se daran
cuenta y podran asombrarse de ello. La alegria que se transparenta en aquellos que son atraidos por Cristo y
por su Espiritu es lo que hace fecunda cualquier iniciativa misionera.

Gratitud y gratuidad. La alegria de anunciar el Evangelio brilla siempre sobre el fondo de una memoria
agradecida. Los apdstoles nunca olvidaron el momento en el que Jesus les tocé el corazon: «Era como la hora
décima» (Jn 1,39). El acontecimiento de la Iglesia resplandece cuando en él se manifiesta el agradecimiento
por la iniciativa gratuita de Dios, porque «El nos amé» primero (1 Jn 4,10), porque «fue Dios quien hizo crecer»
(1 Co 3,6). La predileccién amorosa del Sefior nos sorprende, y el asombro —por su propia naturaleza— no
podemos poseerlo por nosotros mismos ni imponerlo. No es posible “asombrarse a la fuerza”. Sélo asi puede
florecer el milagro de la gratuidad, el don gratuito de si. Tampoco el fervor misionero puede obtenerse como
consecuencia de un razonamiento o de un calculo. Ponerse en “estado de mision” es un efecto del
agradecimiento, es la respuesta de quien, en funcidn de su gratitud, se hace décil al Espiritu Santo y, por tanto,
es libre. Si no se percibe la predileccion del Sefior, que nos hace agradecidos, incluso el conocimiento de la
verdad y el conocimiento mismo de Dios —ostentados como posesion que hay que adquirir con las propias
fuerzas— se convertirian, de hecho, en “letra que mata” (cf. 2 Co 3,6), como demostraron por vez primera san
Pablo y san Agustin. Sélo en la libertad del agradecimiento se conoce verdaderamente al Sefior. Y resulta inutil
—y, mas que nada, inapropiado— insistir en presentar la mision y el anuncio del Evangelio como si fueran un
deber vinculante, una especie de “obligacion contractual” de los bautizados.

Humildad. Si la verdad y la fe, la felicidad y la salvacion no son una posesion nuestra, una meta alcanzada por
nuestros méritos, entonces el Evangelio de Cristo se puede anunciar solamente desde la humildad. Nunca se
podra pensar en servir a la mision de la Iglesia con la arrogancia individual y a través de la ostentacion, con la
soberbia de quien desvirtia también el don de los sacramentos y las palabras mas auténticas de la fe, haciendo
de ellos un botin que ha merecido. No se puede ser humilde por buena educacién o por querer parecer
cautivadores. Se es humilde si se sigue a Cristo, que dijo a los suyos: «Aprended de mi, que soy manso y
humilde de corazén» (Mt 11,29). San Agustin se pregunta como es posible que, después de la Resurreccion,
Jesus se dejo ver solo por sus discipulos y no, en cambio, por los que lo habian crucificado. Responde que
Jesus no queria dar la impresion de querer «burlarse de quienes le habian dado muerte. Era mas importante
ensefiar la humildad a los amigos que echar en cara a los enemigos la verdad» (Discurso 284, 6).

Facilitar, no complicar. Otro rasgo de la auténtica obra misionera es el que nos remite a la paciencia de Jesus,
que también en las narraciones del Evangelio acompanaba siempre con misericordia las etapas de crecimiento
de las personas. Un pequefio paso, en medio de las grandes limitaciones humanas, puede alegrar el corazén
de Dios mas que las zancadas de quien va por la vida sin grandes dificultades. Un corazén misionero reconoce
la condicidn actual en la que se encuentran las personas reales, con sus limites, sus pecados, sus debilidades,
y se hace «débil con los débiles» (1 Co 9,22). “Salir” en misién para llegar a las periferias humanas no quiere
decir vagar sin direccién ni sentido, como vendedores impacientes que se quejan de que la gente es muy ruda y
anticuada como para interesarse por su mercancia. A veces se trata de aminorar el paso para acompanar a
quien se ha quedado al borde del camino. A veces hay que imitar al padre de la parabola del hijo prodigo, que
deja las puertas abiertas y otea todos los dias el horizonte, con la esperanza de la vuelta de su hijo (cf. Lc
15,20). La Iglesia no es una aduana, y quien participa de algun modo en la mision de la Iglesia esta llamado a
no afadir cargas inutiles a las vidas ya dificiles de las personas, a no imponer caminos de formacion
sofisticados y pesados para gozar de aquello que el Senor da con facilidad. No pongamos obstaculos al deseo
de Jesus, que ora por cada uno de nosotros y nos quiere curar a todos, salvar a todos.



Cercania en la vida “cotidiana’. Jesus encontrd a sus primeros discipulos en la orilla del lago de Galilea,
mientras estaban ocupados en su trabajo. No los encontré en un convenio, ni en un seminario de formacion, ni
en el templo. Desde siempre, el anuncio de salvacion de Jesus llega a las personas alli donde se encuentran y
asi como son en la vida de cada dia. La vida ordinaria de todos, la participacion en las necesidades,
esperanzas y problemas de todos, es el lugar y la condicién en la que quien ha reconocido el amor de Cristo y
ha recibido el don del Espiritu Santo puede dar razon a quien le pregunte de la fe, de la esperanza y de la
caridad. Caminando juntos, con los demas. Principalmente en este tiempo en el que vivimos, no se trata de
inventar itinerarios de adiestramiento “dedicados”, de crear mundos paralelos, de construir burbujas mediaticas
en las que hacer resonar los propios esloganes, las propias declaraciones de intenciones, reducidas a
tranquilizadores “nominalismos declaratorios”. He recordado ya otras veces —a modo de ejemplo—, que en la
Iglesia hay quien continua a evocar enfaticamente el eslogan: “Es la hora de los laicos”, pero mientras tanto
parece que el reloj se hubiera parado.

El “sensus fidei” del Pueblo de Dios. Hay una realidad en el mundo que tiene una especie de “olfato” para el
Espiritu Santo y su accion. Es el Pueblo de Dios, predilecto y llamado por Jesus, que, a su vez, sigue
buscandolo y clama siempre por El en las angustias de la vida. El Pueblo de Dios mendiga el don de su
Espiritu; confia su espera a las sencillas palabras de las oraciones y nunca se acomoda en la presuncién de la
propia autosuficiencia. El santo Pueblo de Dios reunido y ungido por el Sefor, en virtud de esta uncion, se hace
infalible “in credendo”, como ensefa la Tradicion de la Iglesia. La accion del Espiritu Santo concede al Pueblo
de los fieles un “instinto” de la fe —el sensus fidei— que le ayuda a no equivocarse cuando cree lo que es de
Dios, aunque no conozca los razonamientos ni las formulaciones teoldgicas para definir los dones que
experimenta. Es el misterio del pueblo peregrino que, con su espiritualidad popular, camina hacia los santuarios
y se encomienda a Jesus, a Maria y a los santos; que recurre y se revela connatural a la libre y gratuita
iniciativa de Dios, sin tener que seguir un plan de movilizacién pastoral.

Predileccion por los pequefios y por los pobres. Todo impulso misionero, si esta movido por el Espiritu Santo,
manifiesta predileccion por los pobres y por los pequeios, como signo y reflejo de la preferencia que el Sefior
tiene por ellos. Las personas directamente implicadas en las iniciativas y estructuras misioneras de la Iglesia no
deberian justificar nunca su falta de atencion a los pobres con la excusa —muy usada en ciertos ambientes
eclesiasticos— de tener que concentrar sus propias energias en los cometidos prioritarios de la mision. La
predileccion por los pobres no es algo opcional en la Iglesia.

Las dinamicas y los criterios arriba descritos forman parte de la mision de la Iglesia, animada por el Espiritu
Santo. Normalmente, en los enunciados y en los discursos eclesiasticos, se reconoce y afirma la necesidad del
Espiritu Santo como fuente de la mision de la Iglesia, pero también sucede que tal reconocimiento se reduce a
una especie de “homenaje formal” a la Santisima Trinidad, una férmula introductoria convencional para las
intervenciones teoldgicas y para los planes pastorales. Hay en la Iglesia muchas situaciones en las que el
primado de la gracia se reduce a un postulado teorico, a una formula abstracta. Sucede que muchos proyectos
y organismos vinculados a la Iglesia, en vez de dejar que se transparente la obra del Espiritu Santo, acaban
confirmando solamente la propia autorreferencialidad. Muchos mecanismos eclesiasticos a todos los niveles
parecen estar absorbidos por la obsesidn de promocionarse a si mismos y sus propias iniciativas, como si ese
fuera el objetivo y el horizonte de su mision.

Hasta aqui he querido retomar y volver a proponer criterios y sugerencias sobre la mision de la Iglesia que ya
habia expuesto de forma mas extensa en la Exhortacion apostolica Evangelii gaudium. Lo he hecho porque
creo que también para las OMP puede ser util y fecundo —y no aplazable— confrontarse con esos criterios y
sugerencias en esta etapa de su camino.

LAS OMP Y EL TIEMPO PRESENTE:
TALENTOS A DESARROLLAR, TENTACIONES Y ENFERMEDADES A EVITAR

¢, Hacia donde conviene mirar de cara al presente y al futuro de las OMP? ;Cuales son los estorbos que hacen
el camino mas gravoso?

En la fisionomia, es decir, en la identidad de las Obras Misionales Pontificias, se aprecian ciertos rasgos
distintivos —algunos, por asi decirlo, genéticos; otros, adquiridos durante el largo recorrido histérico— que con
frecuencia se descuidan o se dan por supuestos. Pues bien, esos rasgos justamente pueden custodiar y hacer
preciosa —sobre todo en el momento presente— la contribucion de esta “red” a la mision universal, a la que



toda la Iglesia esta llamada.

- Las Obras Misionales nacieron de forma espontanea del fervor misionero manifestado por la fe de los
bautizados. Existe y permanece una intima afinidad, una familiaridad entre las Obras Misionales y el sensus
fidei infalible in credendo del Pueblo fiel de Dios.

- Las Obras Misionales, desde el principio, avanzaron sobre dos “binarios” o, mejor dicho, sobre dos vias que
van siempre paralelas y que, en su sencillez, han sido siempre familiares al corazén del Pueblo de Dios: /a
oracion y la caridad, en la forma de limosna, que «libra de la muerte y purifica del pecado» (Tb 12,9), el «xamor
intenso» que «tapa multitud de pecados» (cf. 1 P 4,8). Los fundadores de las Obras Misionales, empezando por
Pauline Jaricot, no se inventaron las oraciones y las obras a las que confiar sus intenciones de anunciar el
Evangelio, sino que las tomaron simplemente del tesoro inagotable de los gestos mas cercanos y habituales
para el Pueblo de Dios en camino por la historia.

- Las Obras Misionales, surgidas de forma gratuita en la trama de la vida del Pueblo de Dios, por su
configuracion simple y concreta, han sido reconocidas y valoradas por la Iglesia de Roma y por sus obispos,
quienes, en el ultimo siglo, han pedido poder adoptarlas como peculiar instrumento del servicio que ellos
prestan a la Iglesia universal. De aqui que se haya atribuido a tales Obras la calificacion de “Pontificias”. Desde
ese momento, resalta en la fisionomia de las OMP su caracteristica de instrumento de servicio para sostener a
las Iglesias particulares en la obra del anuncio del Evangelio. De este modo, las Obras Misionales Pontificias se
ofrecieron con docilidad como instrumento de servicio a la Iglesia, dentro del ministerio universal desempefnado
por el Papa y por la Iglesia de Roma, que “preside en la caridad”. Asi, con su propio itinerario y sin entrar en
complicadas disputas teoldgicas, las OMP han desmentido los argumentos de aquellos que, también en los
ambientes eclesiasticos, contraponen de modo inadecuado carismas e instituciones, leyendo siempre las
relaciones entre ambas realidades a través de una engafiosa “dialéctica de principios”. En cambio, en la Iglesia,
incluso los elementos estructurales permanentes —como los sacramentos, el sacerdocio y la sucesion
apostolica— son continuamente recreados por el Espiritu Santo y no estan a disposicion de la Iglesia como un
objeto de posesion adquirida (cf. Card. J. Ratzinger, Los movimientos eclesiales y su colocacion teologica.
Intervencion durante el Convenio mundial de movimientos eclesiales, Roma, 27-29 mayo 1998).

- Las Obras Misioneras, desde su primera difusion, se estructuraron como una red capilar extendida en el
Pueblo de Dios, totalmente sujeta y, de hecho, “inmanente” a las redes de las instituciones y realidades ya
presentes en la vida eclesial, como las diécesis, las parroquias, las comunidades religiosas. La vocacion
peculiar de las personas implicadas en las Obras Misionales nunca se ha vivido ni percibido como una via
alternativa, como una pertenencia “externa” a las formas ordinarias de la vida de las Iglesias particulares. La
invitacion a la oracion y a la colecta de recursos para la mision siempre se ha ejercido como un servicio a la
comunién eclesial.

- Las Obras Misionales, convertidas con el tiempo en una red extendida por todos los continentes, manifiestan
por su propia configuracion la variedad de matices, condiciones, problemas y dones que caracterizan la vida de
la Iglesia en los diferentes lugares del mundo. Una pluralidad que puede proteger contra homogenizaciones
ideoldgicas y unilateralismos culturales. En este sentido, también a través de las OMP se puede experimentar el
misterio de la universalidad de la Iglesia, en la que la obra incesante del Espiritu Santo crea armonia entre las
distintas voces, mientras que el Obispo de Roma, con su servicio de caridad, ejercido también a través de las
Obras Misionales Pontificias, custodia la unidad de la fe.

Todas las caracteristicas hasta aqui descritas pueden ayudar a las Obras Misionales Pontificias a evitar las
insidias y patologias que amenazan su camino y el de otras muchas instituciones eclesiales. Sefalaré algunas
de ellas.

INSIDIAS A EVITAR

Autorreferencialidad. Las organizaciones y los entes eclesiasticos, mas alla de las buenas intenciones de cada
particular, acaban a veces replegandose sobre si mismos, dedicando sus fuerzas y su atencion, sobre todo, a
su propia promocion y a la celebracion de sus propias iniciativas en clave publicitaria. Otros parecen dominados
por la obsesién de redefinir continuamente su propia relevancia y sus propios espacios en el seno de la Iglesia,



con la justificacion de querer relanzar mejor su propia mision. Por estas vias —dijo una vez el entonces
cardenal Joseph Ratzinger— se alimenta también |la idea falsa de que una persona es mas cristiana si esta mas
comprometida en estructuras intraeclesiales, cuando en realidad casi todos los bautizados viven la fe, la
esperanza y la caridad en su vida ordinaria, sin haber formado parte nunca de comisiones eclesiasticas y sin
interesarse por las ultimas novedades de politica eclesial (cf. Una compafiia siempre reformable, Conferencia
en el “Meeting de Rimini”, 1 septiembre 1990).

Ansia de mando. Sucede a veces que las instituciones y los organismos surgidos para ayudar a la comunidad
eclesial, poniendo al servicio los dones suscitados en ellos por el Espiritu Santo, pretenden ejercer con el
tiempo supremacias y funciones de control en las comunidades a las que deberian servir. Esta postura suele ir
acompahfada por la presuncion de ejercitar el papel de “depositarios” dispensadores de certificados de
legitimidad hacia los demas. De hecho, en estos casos, se comportan como si la Iglesia fuera un producto de
nuestros analisis, de nuestros programas, acuerdos y decisiones.

Elitismo. Entre aquellos que forman parte de organismos o entidades estructuradas de la Iglesia, gana terreno,
en diversas ocasiones, un sentimiento elitista, la idea no declarada de pertenecer a una aristocracia, a una
clase superior de especialistas que busca ampliar sus propios espacios en complicidad o competencia con otras
élites eclesiasticas, y que adiestra a sus miembros con los sistemas y las l6gicas mundanas de la militancia o
de la competencia técnico-profesional, con el propdsito principal de promover siempre sus propias prerrogativas
oligarquicas.

Aislamiento del pueblo. La tentacion elitista en algunas realidades vinculadas a la Iglesia va a veces
acompafiada por un sentimiento de superioridad y de intolerancia hacia la multitud de los bautizados, hacia el
Pueblo de Dios que quizas asiste a las parroquias y a los santuarios, pero que no esta compuesto de
“activistas” comprometidos en organizaciones catélicas. En estos casos, también se mira al Pueblo de Dios
como a una masa inerte, que tiene siempre necesidad de ser reanimada y movilizada por medio de una “toma
de conciencia” que hay que estimular a través de razonamientos, llamadas de atencion, ensefianzas. Se actua
como si la certeza de la fe fuera consecuencia de palabras persuasivas o de métodos de adiestramiento.

Abstraccion. Los organismos y las realidades vinculadas a la Iglesia, cuando son autorreferenciales, pierden el
contacto con la realidad y se enferman de abstraccion. Se multiplican encuentros inutiles de planificacion
estratégica, para producir proyectos y directrices que solo sirven como instrumentos de autopromocién de quien
los inventa. Se toman los problemas y se seccionan en laboratorios intelectuales donde todo se manipula y se
barniza segun las claves ideoldgicas de preferencia; donde todo, se puede convertir en simulacro fuera de su
contexto real, incluso las referencias a la fe y las menciones a Jesus y al Espiritu Santo.

Funcionalismo. Las organizaciones autorreferenciales y elitistas, incluso en la Iglesia, frecuentemente acaban
dirigiendo todo hacia la imitacion de los modelos de eficiencia mundanos, como aquellos impuestos por la
exacerbada competencia econodmica y social. La opcion por el funcionalismo garantiza la ilusion de “solucionar
los problemas” con equilibrio, de tener las cosas bajo control, de acrecentar la propia relevancia, de mejorar la
administracion ordinaria de lo que se tiene. Pero, como ya os dije en el encuentro que tuvimos en 2016, una
Iglesia que tiene miedo a confiarse a la gracia de Cristo y que apuesta por la eficacidad del sistema esta ya
muerta, aun cuando las estructuras y los programas en favor de clérigos y laicos “auto-afanados” durase
todavia siglos.

CONSEJOS PARA EL CAMINO

Mirando al presente y al futuro, y buscando también dentro del itinerario de las OMP los recursos para superar
las insidias del camino y seguir adelante, me permito daros algunas sugerencias, para ayudaros en vuestro
discernimiento. Puesto que habéis iniciado también un proceso de reconsideracion de las OMP que queréis que
esté inspirado por las indicaciones del Papa, ofrezco a vuestra consideracion criterios y sugerencias generales,
sin entrar en detalles, porque los contextos diferentes pueden requerir de igual modo adaptaciones y
variaciones.

1) En la medida en que podais, y sin hacer demasiadas conjeturas, custodiad o redescubrid la insercion de las
OMP en el seno del Pueblo de Dios, su inmanencia respecto a la trama de la vida real en que nacieron. Seria



7

buena una “inmersién” mas intensa en la vida real de las personas, tal como es. A todos nos hace bien salir de
la cerrazon de las propias problematicas internas cuando se sigue a Jesus. Conviene adentrarse en las
circunstancias y en las condiciones concretas, cuidando o procurando también restituir la capilaridad de la
accion y de los contactos de las OMP en su entrelazamiento con la red eclesial —diécesis, parroquias,
comunidades, grupos—. Si se da preferencia a la propia inmanencia al Pueblo de Dios, con sus luces y sus
dificultades, se puede huir mejor de la insidia de la abstraccion. Es necesario dar respuesta a las preguntas y a
las exigencias reales, mas que formular o multiplicar propuestas. Quizas, desde el cuerpo a cuerpo con la vida
ordinaria, y no desde cenaculos cerrados o a partir de analisis tedricos sobre las propias dinamicas internas,
podran surgir ademas intuiciones utiles para cambiar y mejorar los propios procedimientos operativos,
adaptandolos a los diversos contextos y a las diversas circunstancias.

2) Mi sugerencia es encontrar el modo en el que la estructura esencial de las OMP siga unida a /as practicas de
la oracion y de la colecta de recursos para las misiones, algo valioso y apreciado, debido a su elementalidad y
concrecion. Esto manifiesta la afinidad de las OMP con la fe del Pueblo de Dios. Aun con toda la flexibilidad y
demas adaptaciones que se requieran, conviene que este modelo elemental de las OMP no se olvide ni se
altere. Orar al Sefior para que El abra los corazones al Evangelio y suplicar a todos para que sostengan
también en lo concreto la obra misionera. En esto hay una sencillez y una concrecion que todos pueden percibir
con gozo en el tiempo presente, en el cual, incluso en la circunstancia del flagelo de la pandemia, se nota por
todas partes el deseo de estar y de quedarse cerca de todo aquello que es, simplemente, Iglesia. Buscad
también nuevos caminos, nuevas formas para vuestro servicio; pero, al hacerlo, no es necesario complicar lo
que es simple.

3) Las OMP son —y asi deben experimentarse— un instrumento de servicio a la mision de las Iglesias
particulares, en el horizonte de la misién de la Iglesia, que abarca siempre todo el mundo. En esto consiste su
contribucion siempre preciosa al anuncio del Evangelio. Todos estamos llamados a custodiar por amor y
gratitud, también con nuestras obras, los brotes de vida teologal que el Espiritu de Cristo hace germinar y
crecer donde El quiere, incluso en los desiertos. Por favor, en la oracion, pedid primero que el Sefior nos
disponga a discernir las sefales de su obrar, para después indicarselas a todo el mundo. Soélo esto puede ser
util: pedir que, para nosotros, en lo intimo de nuestro corazén, la invocacion al Espiritu Santo no se reduzca a
un postulado estéril y redundante de nuestras reuniones y de nuestras homilias. Sin embargo, no es util hacer
conjeturas y teorias sobre grandes estrategias o “directivas centrales” de la misién a las que delegar, como a
presuntos y fatuos “depositarios” de la dimensién misionera de la Iglesia, la tarea de volver a despertar el
espiritu misionero o de dar licencias misioneras a los demas. Si, en alguna situacion, el fervor de la mision
disminuye, es signo de que esta menguando la fe. Y, en tales casos, la pretension de reanimar la llama que se
apaga con estrategias y discursos acaba por debilitarla ain mas y hace avanzar sélo el desierto.

4) El servicio llevado a cabo por las OMP, por su naturaleza, pone a los agentes en contacto con innumerables
realidades, situaciones y acontecimientos que forman parte del gran flujo de la vida de la Iglesia en todos los
continentes. En este flujo podemos encontrarnos con muchas lentitudes y esclerosis que acompafan a la vida
eclesial, pero también con los dones gratuitos de curacion y consolacion que el Espiritu Santo esparce en la
vida cotidiana de lo que podria llamarse la “clase media de la santidad”. Y vosotros podéis alegraros y exultar
saboreando los encuentros que puedan surgir gracias al trabajo de las OMP, dejandoos sorprender por ellos.
Pienso en las historias que he escuchado de muchos milagros que ocurren entre los nifios, que quizas se
encuentran con Jesus a través de las iniciativas propuestas por la Infancia misionera. Por eso, vuestra accion
no se puede “esterilizar” en una dimensién exclusivamente burocratica-profesional. No pueden existir
burécratas o funcionarios de la misidn. Y vuestra gratitud puede hacerse a la vez don y testimonio para todos.
Podeéis indicar para el consuelo de todos —con los medios que tenéis, sin artificiosidad—, las vicisitudes de
personas y comunidades que vosotros podéis encontrar con mayor facilidad que otros; personas y
comunidades en las que brilla gratuitamente el milagro de la fe, de la esperanza y de la caridad.

5) La gratitud ante los prodigios que realiza el Senor entre sus predilectos, los pobres y los pequefios a los que
El revela lo que es escondido a los sabios (cf. Mt 11,25-26), también os puede ayudar a sustraeros de las
insidias de los replegamientos autorreferenciales y a salir de vosotros mismos en el seguimiento a Jesus. La
idea de una accion misionera autorreferencial, que se pasa el tiempo contemplandose e incensandose por sus
propias iniciativas, seria en si misma un absurdo. No dediquéis demasiado tiempo y recursos a “miraros” y a
redactar planes centrados en los propios mecanismos internos, en la funcionalidad y en las competencias del



propio sistema. Mirad hacia fuera, no os miréis al espejo. Romped todos los espejos de vuestra casa. Los
criterios a seguir, también en la realizacion de los programas, tienen que mirar a aligerar, a hacer mas flexibles
las estructuras y los procesos, mas que a cargar con adicionales elementos estructurales la red de las OMP.
Por ejemplo, que cada director nacional, durante su mandato, se comprometa a individuar algun potencial
sucesor, teniendo como unico criterio el de indicar no a personas de su circulo de amigos o compafieros de
“cordada” eclesiastica, sino a personas que le parezca que tienen mas fervor misionero que é€l.

6) Con referencia a la colecta de recursos para ayudar a la mision, ya en ocasion de otros encuentros pasados,
llamé la atencion sobre el riesgo de transformar las OMP en una ONG dedicada s6lo a la recaudacion y a la
asignacion de fondos. Esto depende del animo con que se hacen las cosas, mas que de lo que se hace. En
cuanto a la recaudacion de fondos puede ser ciertamente aconsejable, y ain mas oportuno, utilizar con
creatividad incluso metodologias actualizadas de busqueda de financiaciones por parte de potenciales y
beneméritos patrocinadores. Pero, si en algunas zonas disminuye la recaudacién de donativos —también por el
debilitamiento de la memoria cristiana—, en esos casos, podemos estar tentados de resolver nosotros el
problema “cubriendo” la realidad y poniendo todo el esfuerzo en un sistema de colecta mas eficaz, que busque
grandes donantes. Sin embargo, el sufrimiento por la pérdida de la fe y por la disminucién de los recursos no
hay que eliminarlo, sino hay que ponerlo en las manos del Sefior. Y, de todas formas, es bueno que la peticidon
de donativos para las misiones siga dirigiéndose prioritariamente a toda la multitud de los bautizados, buscando
también una forma nueva para la colecta en favor de las misiones que se realiza en las Iglesias de todos los
paises en octubre, con ocasion de la Jornada Mundial de las Misiones. La Iglesia continua, desde siempre,
yendo hacia adelante también gracias al 6bolo de la viuda, a la contribucion de toda la multitud de personas que
se sienten sanadas y consoladas por Jesus y que, por ello, por su inmensa gratitud, donan lo que tienen.

7) Con respecto al uso de las donaciones recibidas, discernid siempre con un apropiado sensus Ecclesiae la
distribucion de los fondos, para sostener las estructuras y los proyectos que, de distintos modos, realizan la
mision apostolica y el anuncio del Evangelio en las distintas partes del mundo. Tened siempre en cuenta las
verdaderas necesidades primarias de las comunidades y, al mismo tiempo, evitad formas de asistencialismo
que, en vez de ofrecer instrumentos al fervor misionero, acaban por entibiar los corazones y alimentar también
dentro de la Iglesia fendmenos de clientela parasitaria. Con vuestra contribucion, buscad dar respuestas
concretas a exigencias objetivas, sin dilapidar los recursos en iniciativas con connotaciones abstractas,
replegadas sobre si mismas o fabricadas por el narcisismo clerical de alguien. No cedais al complejo de
inferioridad ni a las tentaciones de imitar a aquellas organizaciones tan funcionales que recogen fondos para
causas justas y luego destinan un buen porcentaje de ellos para financiar su estructura y promocionar su propia
identidad. También esto se convierte a veces en un modo para cuidar los propios intereses, aunque hagan ver
que trabajan en favor de los pobres y necesitados.

8) Por lo que respecta a los pobres, no os olvidéis de ellos tampoco vosotros. Esta fue la recomendacion que,
en el Concilio de Jerusalén, los apdstoles Pedro, Juan y Santiago dieron a Pablo, Bernabé y Tito, que discutian
sobre su mision entre los incircuncisos: «Sélo nos pidieron que nos acordaramos de los pobres» (Ga 2,10).
Después de aquella recomendacion, Pablo organizé las colectas en favor de los hermanos de la Iglesia de
Jerusalén (cf. 1 Co 16,1). La predileccién por los pobres y los pequefios es parte de la mision de anunciar el
Evangelio, que esta desde el principio. Las obras de caridad espirituales y corporales hacia ellos manifiestan
una “preferencia divina” que interpela la vida de fe de todo cristiano, llamado a tener los mismos sentimientos
de Jesus (cf. Flp 2,5).

9) Las OMP, con su red difundida por todo el mundo, reflejan la rica variedad del “pueblo con muchos rostros”
reunido por la gracia de Cristo, con su fervor misionero. Fervor que no es igual de intenso ni vivaz en todo
tiempo y lugar. Y, ademas, la misma urgencia compartida de confesar a Cristo muerto y resucitado, se
manifiesta con tonos diversos, segun los diversos contextos. La revelacion del Evangelio no se identifica con
ninguna cultura y, en el encuentro con nuevas culturas que no han acogido la predicacion cristiana, no es
necesario imponer una forma determinada cultural junto con la propuesta evangélica. Hoy, también en el trabajo
de las OMP, conviene no llevar cargas pesadas; conviene custodiar su perfil variado y su referencia comun a
los rasgos esenciales de la fe. También puede ofuscar la universalidad de la fe cristiana la pretension de
estandarizar la forma del anuncio, tal vez orientado todo hacia clichés o a esléganes que estan de moda en
algunos circulos de ciertos paises cultural o politicamente dominantes. A este respecto, también la relacion
especial que une a las OMP con el Papa y con la Iglesia de Roma representa un recurso y un apoyo a la



libertad, que ayuda a todos a sustraerse de modas pasajeras, de servilismos a escuelas de pensamiento
unilateral o a homogeneizaciones culturales con caracteristicas neocolonialistas; fendmenos que, por desgracia,
se dan también en contextos eclesiasticos.

10) Las OMP no son en la Iglesia un ente independiente, suspendido en el vacio. Dentro de su especificidad,
que conviene cultivar y renovar siempre, esta el vinculo especial que las une al Obispo de la Iglesia de Roma,
que preside en la caridad. Es hermoso y confortante reconocer que este vinculo se manifiesta en una labor
llevada a cabo con la alegria, sin buscar aplausos o reclamar pretensiones; una obra que, justamente en su
gratuidad, se entrelaza con el servicio del Papa, siervo de los siervos de Dios. Os pido que el caracter distintivo
de vuestra cercania al Obispo de Roma sea precisamente este: compartir el amor a la Iglesia, reflejo del amor a
Cristo, vivido y manifestado en el silencio, sin jactarse, sin delimitar el “terreno propio”; con un trabajo cotidiano
que se inspire en la caridad y en su misterio de gratuidad; con una obra que sostenga a innumerables personas
interiormente agradecidas, pero que quizas no saben a quién dar las gracias, porque desconocen hasta el
nombre de las OMP. El misterio de la caridad en la Iglesia se lleva a cabo asi. Sigamos caminando juntos hacia
adelante, felices de avanzar en medio de las pruebas, gracias a los dones y a las consolaciones del Sefior.
Mientras tanto, reconocemos con alegria en cada paso, que todos somos siervos inutiles, empezando por mi.

CONCLUSION

Id con ardor: en el camino que os espera hay mucho que hacer. Si hubiera que experimentar cambios en los
procedimientos, seria bueno que estos mirasen a aligerar y no a aumentar los pesos; que se dirigiesen a ganar
flexibilidad operativa y no a producir nuevos sistemas rigidos y siempre amenazados de introversion; teniendo
presente que una excesiva centralizacion, mas que ayudar, puede complicar la dinamica misionera. Y también
que una articulacion a escala puramente nacional de las iniciativas pondria en peligro la fisionomia misma de la
red de las OMP, ademas del intercambio de dones entre las Iglesias y comunidades locales, algo que se
experimenta como fruto y signo tangible de la caridad entre hermanos, en comunién con el Obispo de Roma.
En cualquier caso, pedid siempre que toda consideracion relativa a la organizacion operativa de las OMP esté
iluminada por lo Unico necesario: un poco de amor verdadero a la Iglesia, como reflejo del amor a Cristo.
Vuestra tarea se realiza al servicio del fervor apostodlico, es decir, al impulso de vida teologal que sélo el Espiritu
Santo puede operar en el Pueblo de Dios. Preocupaos de hacer bien vuestro trabajo, «como si todo dependiese
de vosotros, sabiendo que, en realidad, todo depende de Dios» (S. Ignacio de Loyola). Como ya os dije en otro
encuentro, tened la prontitud de Maria. Cuando fue a casa de Isabel, Maria no lo hizo como un gesto propio: fue
como sierva del Sefior Jesus, al que llevaba en su seno. No dijo nada de si misma, solo llevé al Hijo y alabé a
Dios. Ella no era la protagonista. Fue como la sierva de aquel que es también el unico protagonista de la mision.
Pero no perdio el tiempo, fue de prisa, para asistir a su pariente. Ella nos ensefa esta prontitud, la prisa de la
fidelidad y de la adoracion.

Que la Virgen os custodie a vosotros y a las Obras Misionales Pontificias, y que su Hijo, Nuestro Sefior
Jesucristo, os bendiga. El, antes de subir al Cielo, nos prometié que estaria siempre con nosotros hasta el final
de los tiempos.

Dado en Roma, en San Juan de Letran, el 21 de mayo de 2020, Solemnidad de la Ascension del Sefior.

FRANCISCO



