2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. medit
Domingo 23.02.2020

Visita del Santo Padre Francisco a Bari con motivo del Encuentro de reflexion y espiritualidad
"Mediterraneo, frontera de paz" (19-23 de febrero de 2020) -

Discurso del Santo Padre

Esta manana, a las 7:00, el Santo Padre Francisco partio del helipuerto del Vaticano con destino a Bari para
asistir al Encuentro de Reflexion y Espiritualidad "Mediterraneo, frontera de paz", promovido y organizado por la
Conferencia Episcopal Italiana del 19 al 23 de febrero de 2020.

A su llegada a Piazzale Cristoforo Colombo en Bari, el Papa fue recibido por el arzobispo de Bari-Bitonto, S.E.
Mons. Francesco Cacucci, el presidente de la Regién de Apulia, Michele Emiliano, la prefecta de Bari, Antonia
Bellomo, y el alcalde de la ciudad Antonio Decaro. Inmediatamente después se traslado a la basilica pontificia
de San Nicolas.

A las 8.30. el Papa Francisco llegé a la basilica y se reunié con los obispos del Mediterraneo.

Después de la introduccion del Presidente de la Conferencia Episcopal Italiana, el Emmo cardenal Gualtiero
Bassetti, y las intervenciones del arzobispo de Vrhbosna-Sarajevo y presidente de la Conferencia Episcopal de
Bosnia y Herzegovina, Emmo. cardenal Vinko Pulji¢, y del administrador apostoélico "sede vacante" del
Patriarcado Latino de Jerusalén y arzobispo titular de Verbe, S.E. Mons. Pierbattista Pizzaballa, O.F.M., el
Santo Padre pronuncio un discurso.

Al final, tras las palabras de agradecimiento del arzobispo de Argel (Argelia) ypPresidente de la Conferencia
Episcopal Regional de Africa del Norte (CERNA), S.E. Mons. Paul Desfarges, S.I., el Papa saludé a los obispos
participantes en el encuentro y bajo a la cripta de la basilica para venerar las reliquias de san Nicolas y saludar
a la comunidad de Padres Dominicos. Luego, al salir de la basilica, el Papa dirigié un saludo a los fieles que lo
esperaban. Acto seguido se traslado en papamévil al Corso Vittorio Emanuele |l para la concelebracion
eucaristica.

Publicamos a continuacion el discurso que el Santo Padre Francisco pronuncié durante el encuentro de
reflexion y espiritualidad "Mediterraneo, frontera de paz" y el saludo dirigido a los fieles frente a la basilica de



San Nicolas:

Discurso del Santo Padre

Queridos hermanos:

Me alegra encontraros y os agradezco a cada uno de vosotros el haber aceptado la invitacion de la Conferencia
Episcopal Italiana para participar en este encuentro que reune a las Iglesias del Mediterraneo. Y mirando hoy
esta iglesia [la Basilica de San Nicolas], recuerdo el otro encuentro, el que tuvimos con los jefes de las Iglesias
cristianas —ortodoxas, catdlicas...— aqui en Bari. Es la segunda vez en pocos meses que se tiene un gesto de
unidad como este: aquella fue la primera vez, después del gran cisma, en que estabamos todos juntos; y esta
es la primera vez de todos los obispos de las costas del Mediterraneo. Creo que podriamos llamar a Bari la
capital de la unidad, de la unidad de la Iglesia —jsi Monsefior Cacucci lo permite!-. Gracias por la acogida;
Excelencia, gracias.

Cuando, en su momento, el cardenal Bassetti me presentd la iniciativa, la acepté inmediatamente con alegria,
viendo en ella la posibilidad de iniciar un proceso de escucha y dialogo, mediante el cual contribuir a la
construccion de la paz en esta zona destacada del mundo. Por esta razén, queria estar presente y dar
testimonio del valor que tiene el nuevo paradigma de fraternidad y colegialidad, del cual vosotros sois
expresion. Me gusta esa palabra que habéis agregado al dialogo: convivialidad.

Considero significativa la decision de celebrar este encuentro en la ciudad de Bari, tan importante por los lazos
gue mantiene tanto con Oriente Medio como con el continente africano, signo elocuente de cuan arraigadas
estan las relaciones entre pueblos y tradiciones diferentes. Ademas, la diécesis de Bari siempre ha mantenido
vivo el didlogo ecuménico e interreligioso, trabajando incansablemente para establecer lazos de estima y de
fraternidad mutua. No es casualidad que haya elegido reunirme aqui, hace un afio y medio —como ya dije—, con
los responsables de las comunidades cristianas de Oriente Medio, para un momento importante de dialogo y
comunién, que ayudase a las Iglesias hermanas a caminar juntas y a sentirse mas cercanas.

En este contexto particular, os habéis reunido para reflexionar sobre la vocacion y el destino del Mediterraneo,
sobre la transmision de la fe y la promocion de la paz. El Mare nostrum es el lugar fisico y espiritual en el que se
formo nuestra civilizacion, como resultado del encuentro de diferentes pueblos. Precisamente en virtud de su
conformacion, este mar obliga a las culturas y a los pueblos costeros a una proximidad constante, invitandolos a
hacer memoria de lo que tienen en comun y a recordar que solo viviendo en armonia pueden disfrutar de las
oportunidades que ofrece esta region desde el punto de vista de los recursos, de la belleza del territorio y de las
diversas tradiciones humanas.

En nuestros dias, la importancia de esta regiéon no ha disminuido como consecuencia de las dinamicas
determinadas por la globalizacion; al contrario, esta ultima ha acentuado el rol del Mediterraneo como
encrucijada de intereses y acontecimientos relevantes desde un punto de vista social, politico, religioso y
economico. El Mediterraneo sigue siendo un area estratégica, cuyo equilibrio también manifiesta sus efectos en
otras partes del mundo.

Se puede decir que sus dimensiones son inversamente proporcionales a su tamano, lo que nos lleva a
compararlo, mas que a un océano, a un lago, como ya lo hizo Giorgio La Pira. Llamandolo “el gran lago de
Tiberiades”, sugirié una analogia entre el tiempo de Jesus y el nuestro, entre el ambiente en que El se movia y
el que viven los pueblos que hoy lo habitan. Y asi como Jesus obraba en un contexto heterogéneo de culturas y
creencias, nos situamos en un marco multiforme y poliédrico, golpeado por divisiones y desigualdades, lo que
aumenta su inestabilidad. En este epicentro de profundas lineas de ruptura y de conflictos econdmicos,
religiosos, confesionales y politicos, estamos llamados a ofrecer nuestro testimonio de unidad y paz. Lo
hacemos a partir de nuestra fe y de la pertenencia a la Iglesia, preguntandonos qué contribucién podemos
ofrecer, como discipulos del Sefor, a todos los hombres y mujeres de la zona mediterranea.

La transmision de la fe sélo puede sacar fruto del patrimonio del que el Mediterraneo es depositario. Es un



3

patrimonio custodiado por las comunidades cristianas, que se reaviva a través de la catequesis y la celebracion
de los sacramentos, la formacién de conciencias y la escucha personal y comunitaria de la Palabra del Sefior.
De modo particular, la experiencia cristiana encuentra en la piedad popular una expresion tan significativa como
indispensable: de hecho, la devocién del pueblo es principalmente una expresion de fe sencilla y genuina. Y,
sobre esto, me gusta mencionar a menudo esa joya que es el numero 48 de la Evangelii nuntiandi sobre la
piedad popular, donde san Pablo VI cambia el nombre de “religiosidad” en “piedad”, y donde se presentan sus
riqguezas y también sus carencias. Ese numero debe servirnos de guia para el anuncio del Evangelio a todos los
pueblos.

En esta region, un depésito de gran potencialidad es también el artistico, que combina los contenidos de la fe
con la riqueza de las culturas y con la belleza de las obras de arte. Es un patrimonio que atrae continuamente a
millones de visitantes de todo el mundo y que debe preservarse cuidadosamente, como un legado precioso que
ha sido recibido “en préstamo” y que debe entregarse a las generaciones futuras.

En este contexto, el anuncio del Evangelio no puede separarse del compromiso por el bien comun y nos empuja
a actuar como perseverantes constructores de la paz. Hoy el area del Mediterraneo esta amenazada por
muchos focos de inestabilidad y guerra, tanto en Oriente Medio como en varios Estados del norte de Africa, y
también entre diferentes grupos étnicos o grupos religiosos y confesionales. Tampoco podemos olvidar el
conflicto, aun sin resolver, entre israelies y palestinos, con el peligro de soluciones no equitativas y, por lo tanto,
amenazantes de nuevas crisis.

La guerra, que destina los recursos a la compra de armas y la fuerza militar, desviandolos de las funciones
vitales de una sociedad, como el apoyo a las familias, a la salud y a la educacion, es contraria a la razén, segun
la ensefianza de san Juan XXIlI (cf. Carta enc. Pacem in terris, 114, 126). En otras palabras, es una locura,
porque es irracional destruir casas, puentes, fabricas, hospitales, matar personas y aniquilar recursos en vez de
construir relaciones humanas y econémicas. Es un sinsentido al que no podemos resignarnos: la guerra nunca
puede confundirse con la normalidad, ni ser aceptada como una forma ineludible para regular las divergencias y
los intereses opuestos. Jamas.

El objetivo final de toda sociedad humana sigue siendo la paz, tanto que se puede reiterar: «No hay alternativa
posible a la paz».[1] No existe una alternativa sensata a la paz, porque cada proyecto de explotacion y
supremacia degrada a quien golpea y a quien es golpeado, y revela una concepcion miope de la realidad,
puesto que priva del futuro no solo al otro, sino también a uno mismo. La guerra se presenta como el fracaso de
todo proyecto humano y divino: basta con visitar un lugar o una ciudad, escenarios de conflicto, para darse
cuenta de cdmo, a causa del odio, el jardin se convierte en una tierra desolada e inhdspita y el paraiso terreno
en un infierno. Y a esto me gustaria agregar el grave pecado de hipocresia, cuando en las conferencias
internacionales, en las reuniones, muchos paises hablan de paz y luego venden armas a los paises que estan
en guerra. Esto es una gran hipocresia.

La construccion de la paz, que la Iglesia y todas las instituciones civiles deben sentir siempre como prioridad,
tiene la justicia como premisa esencial. Esta es pisoteada cuando se ignoran las necesidades de las personas y
prevalecen los intereses econdmicos partidistas sobre los derechos de los individuos y de la comunidad. La
justicia se ve obstaculizada, ademas, por la cultura del descarte, que trata a las personas como si fueran cosas,
y que genera y aumenta las desigualdades; asi que, de modo escandaloso, en las costas del mismo mar viven
sociedades de la abundancia y otras en las que muchos luchan por la supervivencia. Las innumerables obras
de caridad, educacion y capacitacion realizadas por las comunidades cristianas contribuyen decisivamente a
contrastar esta cultura. Y cada vez que las didcesis, parroquias, asociaciones, voluntarios —el voluntariado es
uno de los grandes tesoros de la pastoral italiana— o particulares trabajan para sostener a quienes estan
abandonados o necesitados, el Evangelio adquiere una nueva fuerza de atraccion.

En la busqueda del bien comun —que es otro nombre de la paz— se debe asumir el criterio indicado por el
mismo La Pira: dejarse guiar por las «expectativas de los pobres».[2] Este principio —que jamas puede ser
identificable en base a calculos o a razones de conveniencia—, si se toma en serio, permite un cambio
antropologico radical, que hace a todos mas humanos.


http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200223_visita-bari.html#_ftn1
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200223_visita-bari.html#_ftn2

4

Por otra parte, ¢ para qué sirve una sociedad que siempre logra nuevos resultados tecnolégicos, pero que se
vuelve menos solidaria con quien pasa necesidad? En cambio, con el anuncio del Evangelio, nosotros
transmitimos la logica por la cual no hay ultimos y nos esforzamos por garantizar que la Iglesia, las Iglesias, a
través de un compromiso cada vez mas activo, sea signo de la atencion privilegiada a los pequefios y los
pobres, porque «los miembros que parecen mas débiles son necesarios» (1 Co 12,22) y, «si un miembro sufre,
todos sufren con él» (1 Co 12,26).

Entre los que mas sufren en el area del Mediterraneo, estan los que huyen de la guerra o dejan su tierra en
busca de una vida humana digna. El nUmero de estos hermanos —obligados a abandonar sus seres queridos y
la patria, y a exponerse a condiciones extremadamente precarias— ha aumentado a causa del incremento de
los conflictos y las draméaticas condiciones climaticas y ambientales de zonas cada vez mas grandes. Es facil
predecir que este fendmeno, con su dinamica histérica, marcara la region mediterranea, por lo que los Estados
y las comunidades religiosas no pueden encontrarse desprevenidos. Estan involucrados los paises transitados
por los flujos migratorios y los de destino final, pero también los gobiernos y las iglesias de los Estados de
origen de los migrantes, que con la partida de muchos jovenes ven empobrecido su futuro.

Somos conscientes de que en diferentes contextos sociales existe un sentido de indiferencia e incluso de
rechazo, que hace pensar en la actitud, estigmatizada en muchas parabolas evangélicas, de aquellos que se
cierran en su propia riqueza y autonomia, sin darse cuenta de quién esta pidiendo ayuda con palabras o
simplemente con su estado de indigencia. Se abre paso una sensacion de miedo que lleva a elevar las
defensas frente a lo que se presenta de manera instrumentalizada como una invasion. La retérica del choque
de civilizaciones so6lo sirve para justificar la violencia y alimentar el odio. El incumplimiento o, en cualquier caso,
la debilidad de la politica y el sectarismo son causas del radicalismo y del terrorismo. La comunidad
internacional se ha quedado en intervenciones militares, mientras que deberia construir instituciones que
garanticen la igualdad de oportunidades y lugares donde los ciudadanos tengan la posibilidad de asumir el bien
comun.

Por nuestra parte, hermanos, alcemos la voz para pedir a los gobiernos que defiendan las minorias y la libertad
religiosa. La persecucion, cuyas victimas son sobre todo —pero no sélo— las comunidades cristianas, es una
herida que nos desgarra el corazén y no puede dejarnos indiferentes.

Al mismo tiempo, no aceptemos nunca que quien busca la esperanza cruzando el mar muera sin recibir ayuda o
gue quien viene de lejos sea victima de explotacion sexual, sea explotado o reclutado por las mafias.

Por supuesto, la hospitalidad y la integracion digna son etapas de un proceso dificil; sin embargo, es
impensable poder enfrentarlo levantando muros. Me asusta cuando escucho algunos discursos de ciertos
lideres de las nuevas formas de populismo, me parece estar oyendo discursos que sembraron miedo y luego
odio en la década de los afnos 30 del siglo pasado. Como dije, este proceso de hospitalidad y de digna
integracion es impensable poder afrontarlo levantando muros. De esta manera, mas bien se impide el acceso a
la riqueza que trae el otro y que siempre constituye una oportunidad de crecimiento. Cuando se renuncia al
deseo de comunidn, inscrito en el corazén del hombre y en la historia de los pueblos, se va en contra del
proceso de unificacion de la familia humana, que ya se esta abriendo camino a través de mil adversidades. La
semana pasada, un artista de Turin me envié un cuadrito de la huida a Egipto, realizado con la técnica del
pirograbado en madera. Habia un san José, no tan tranquilo como estamos acostumbrados a verlo en las
estampitas religiosas, sino un san José con la actitud de un refugiado sirio, con el nifio sobre sus hombros:
muestra el dolor, sin endulzar el drama, del Nifio Jesus cuando tuvo que huir a Egipto. Es lo mismo que esta
sucediendo hoy.

El Mediterraneo tiene una vocacion peculiar en este sentido: es el mar del mestizaje, «culturalmente siempre
abierto al encuentro, al didlogo y a la inculturacion mutua».[3] La pureza de las razas no tiene futuro. El mensaje
del mestizaje nos dice mucho. Mirar al Mediterraneo, por lo tanto, representa un potencial extraordinario: no
dejemos que una percepcion contraria se difunda a causa de un espiritu nacionalista; es decir, que los Estados
menos accesibles y geograficamente mas aislados sean privilegiados. Sélo el dialogo nos permite
encontrarnos, superar prejuicios y estereotipos, hablarnos y conocernos mejor. El dialogo y la otra palabra que


http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2020/february/documents/papa-francesco_20200223_visita-bari.html#_ftn3

escuché hoy: convivialidad. Una oportunidad particular, en este sentido, esta representada por las nuevas
generaciones, cuando se les garantiza el acceso a los recursos y se les coloca en las condiciones para
convertirse en protagonistas de su camino; entonces se revelan como la savia capaz de generar futuro y
esperanza. Este resultado es posible s6lo cuando hay una acogida no superficial, sino sincera y compasiva,
practicada por todos y en todos los ambitos, en lo cotidiano de las relaciones interpersonales, asi como en lo
politico e institucional, y promovida por aquellos que crean cultura y tienen una responsabilidad mas relevante
ante la opinién publica.

Para quien cree en el Evangelio, el dialogo no solo tiene un valor antropologico, sino también teoldgico.
Escuchar al hermano no es solamente un acto de caridad, sino también una forma de disponernos para oir al
Espiritu de Dios, quien ciertamente actua en el otro y habla mas alla de las fronteras, donde a menudo estamos
tentados a encadenar la verdad. Ademas, conocemos el valor de la hospitalidad: «Por ella algunos, sin saberlo
hospedaron a angeles» (Hb 13,2).

Es necesario desarrollar una teologia de la acogida y del dialogo que reinterprete y vuelva a proponer la
ensefianza biblica. Puede elaborarse solo si se hace todo lo posible por dar el primer paso y no se excluyen las
semillas de la verdad que los otros también tienen. De esta manera, la comparacion entre los contenidos de las
diferentes religiones puede referirse no solo a las verdades creidas, sino a temas especificos, que se convierten
en puntos relevantes de toda la doctrina.

Con demasiada frecuencia, la historia ha conocido contrastes y luchas, basados en la persuasion distorsionada
de que estamos defendiendo a Dios ante quien no comparte nuestra creencia. En realidad, los extremismos y
los fundamentalismos niegan la dignidad del hombre y su libertad religiosa, causando una decadencia moral y
alentando una concepcion antagonica de las relaciones humanas. Ademas, es por esta razon que se necesita
con urgencia un encuentro mas vivo entre las diferentes religiones, impulsado por un respeto sincero y por una
apuesta por la paz.

Dicho encuentro surge de la conciencia, establecida en el Documento sobre la fraternidad, firmado en Abu Dabi,
de que «las ensefanzas verdaderas de las religiones invitan a permanecer anclados en los valores de la paz; a
sostener los valores del conocimiento reciproco, de la fraternidad humana y de la convivencia comun». Incluso,
con referencia a la ayuda a los pobres y a la acogida a los migrantes, se puede lograr una colaboracién mas
activa entre los grupos religiosos y las diferentes comunidades, de modo que el dialogo esté animado por
propositos comunes y acompafado por un compromiso activo. Los que juntos se ensucian las manos para
construir la paz y la acogida, ya no podran combatir por razones de fe, sino que recorreran los caminos del
dialogo respetuoso, de la solidaridad mutua y de la busqueda de la unidad. Y lo contrario es lo que senti cuando
fui a Lampedusa; esa actitud de indiferencia: en la isla habia hospitalidad, pero luego en el mundo la cultura de
la indiferencia.

Estos son los deseos que quiero comunicarles, queridos hermanos, al concluir el encuentro fructuoso y
vivificante de estos dias. Os encomiendo a la intercesidn del apdstol Pablo, que cruzé por primera vez el
Mediterraneo, afrontando peligros y adversidades de todo tipo para llevar a todos el Evangelio de Cristo. Que su
ejemplo os muestre los caminos para continuar el compromiso alegre y liberador de transmitir la fe en nuestro
tiempo.

Como envio, os entrego las palabras del profeta Isaias, para que os den esperanza y valentia, como también a
vuestras respectivas comunidades. Ante la desolacion de Jerusalén después del exilio, el profeta no dejo de
vislumbrar un futuro de paz y prosperidad: «Reconstruiran sobre ruinas antiguas, pondran en pie los sitios
desolados de antafio, renovaran ciudades devastadas, lugares desolados por generaciones» (/s 61,4). Esta es
la tarea que el Sefor os confia para esta amada zona del Mediterraneo: reconstruir los lazos que se han roto,
levantar las ciudades destruidas por la violencia, hacer florecer un jardin donde hoy hay terrenos aridos, infundir
esperanza a quienes la han perdido y exhortar a los que estan encerrados en si mismos a no temer a su
hermano. Y contemplar esto, que ya se ha convertido en un cementerio, como lugar de futura resurreccion para
toda la region. Que el Senor acompafie vuestros pasos y bendiga vuestra obra de reconciliacion y de paz.
Gracias.



[1] Discurso como conclusion del dialogo con los responsables de las Iglesias y de las comunidades cristianas
de Oriente Medio, Bari, 7 julio 2018.

[2] G. La Pira, «Le attese della povera gente», en Cronache sociali 1/1950.

[3] Ibid.

Saludo a los fieles frente a la basilica de San Nicolas

iBuenos dias, buenos dias a todos!

Me gustaria daros las gracias porque sé que habéis ayudado, que estais ayudando, con vuestras oraciones, al
trabajo de los pastores aqui. Gracias, porque las oraciones son precisamente la fuerza, la fuerza de una
comunidad cristiana. Los pastores rezan, pero deben trabajar durante estos dias de reflexion. Pero se han
sentido acompanados y seguros con vuestras oraciones. Os agradezco mucho este trabajo, este apostolado de
rezar, de rezar por la Iglesia. No lo olvidéis: rezar por la Iglesia, por los pastores... Y en los malos tiempos
rezamos aun mas, porque el Senor debe venir siempre a resolver los problemas.

Ahora me gustaria daros la bendicion, pero antes de nada oremos a Nuestra Sefiora. Rezé mucho durante su
vida. Rezaba mucho, siempre, acompafnando a la Iglesia.

Ave Maria...

Bendicién

Y gracias, jmuchas gracias!



