2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. post

Miércoles 12.02.2020

Exhortacion apostélica post-sinodale del Santo Padre Francisco “Querida Amazonia®

EXHORTACION APOSTOLICA POSTSINODAL
QUERIDA AMAZONIA
DEL SANTO PADRE FRANCISCO
AL PUEBLO DE DIOS

Y A TODAS LAS PERSONAS DE BUENA VOLUNTAD

1. La querida Amazonia se muestra ante el mundo con todo su esplendor, su drama, su misterio. Dios nos
regald la gracia de tenerla especialmente presente en el Sinodo que tuvo lugar en Roma entre el 6 y el 27 de
octubre, y que concluy6 con un texto titulado Amazonia: nuevos caminos para la Iglesia y para una ecologia
integral.

El sentido de esta Exhortacion

2. Escuché las intervenciones durante el Sinodo y lei con interés las aportaciones de los circulos menores.
Con esta Exhortacidon quiero expresar las resonancias que ha provocado en mi este camino de dialogo y
discernimiento. No desarrollaré aqui todas las cuestiones abundantemente expuestas en el Documento
conclusivo. No pretendo ni reemplazarlo ni repetirlo. S6lo deseo aportar un breve marco de reflexion que
encarne en la realidad amazoénica una sintesis de algunas grandes preocupaciones que ya expresé en mis
documentos anteriores y que ayude y oriente a una armoniosa, creativa y fructifera recepcion de todo el camino
sinodal.

3. Al mismo tiempo quiero presentar oficialmente ese Documento, que nos ofrece las conclusiones del



Sinodo, en el cual han colaborado tantas personas que conocen mejor que yo y que la Curia romana la
problematica de la Amazonia, porque viven en ella, la sufren y la aman con pasion. He preferido no citar ese
Documento en esta Exhortacion, porque invito a leerlo integramente.

4. Dios quiera que toda la Iglesia se deje enriquecer e interpelar por ese trabajo, que los pastores,
consagrados, consagradas y fieles laicos de la Amazonia se empefien en su aplicacion, y que pueda inspirar de
algun modo a todas las personas de buena voluntad.

Suenos para la Amazonia

5. La Amazonia es una totalidad plurinacional interconectada, un gran bioma compartido por nueve paises:
Brasil, Bolivia, Colombia, Ecuador, Guyana, Peru, Surinam, Venezuela y Guayana Francesa. No obstante, dirijo
esta Exhortacion a todo el mundo. Por un lado, lo hago para ayudar a despertar el afecto y la preocupacion por
esta tierra que es también “nuestra” e invitarles a admirarla y a reconocerla como un misterio sagrado; por otro
lado, porque la atencion de la Iglesia a las problematicas de este lugar nos obliga a retomar brevemente
algunas cuestiones que no deberiamos olvidar y que pueden inspirar a otras regiones de la tierra frente a sus
propios desafios.

6. Todo lo que la Iglesia ofrece debe encarnarse de modo original en cada lugar del mundo, de manera
que la Esposa de Cristo adquiera multiformes rostros que manifiesten mejor la inagotable riqueza de la gracia.
La predicacion debe encarnarse, la espiritualidad debe encarnarse, las estructuras de la Iglesia deben
encarnarse. Por ello me atrevo humildemente, en esta breve Exhortacion, a expresar cuatro grandes suefios
que la Amazonia me inspira.

7. Suerio con una Amazonia que luche por los derechos de los mas pobres, de los pueblos originarios, de
los ultimos, donde su voz sea escuchada y su dignidad sea promovida.

Suerio con una Amazonia que preserve esa riqueza cultural que la destaca, donde brilla de modos tan
diversos la belleza humana.

Suefio con una Amazonia que custodie celosamente la abrumadora hermosura natural que la engalana,
la vida desbordante que llena sus rios y sus selvas.

Sueno con comunidades cristianas capaces de entregarse y de encarnarse en la Amazonia, hasta el
punto de regalar a la Iglesia nuevos rostros con rasgos amazonicos.

CAPITULO PRIMERO
UN SUENO SOCIAL

8. Nuestro sueio es el de una Amazonia que integre y promueva a todos sus habitantes para que puedan
consolidar un “buen vivir’. Pero hace falta un grito profético y una ardua tarea por los mas pobres. Porque, si
bien la Amazonia enfrenta un desastre ecoldgico, cabe destacar que «un verdadero planteo ecoldgico se
convierte siempre en un planteo social, que debe integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para
escuchar tanto el clamor de la tierra como el clamor de los pobres».[1] No nos sirve un conservacionismo «que
se preocupa del bioma pero ignora a los pueblos amazonicos».[2]

Injusticia y crimen

9. Los intereses colonizadores que expandieron y expanden —legal e ilegalmente— la extraccion de



madera y la mineria, y que han ido expulsando y acorralando a los pueblos indigenas, riberefios y
afrodescendientes, provocan un clamor que grita al cielo:

«Son muchos los arboles

donde habité la tortura

y bastos los bosques

comprados entre mil muertes».[3]

«Los madereros tienen parlamentarios

y nuestra Amazonia ni quién la defienda [...]
Exilian a los loros y a los monos [...]

Ya no sera igual la cosecha de la castafia».[4]

10. Esto alentd los movimientos migratorios mas recientes de los indigenas hacia las periferias de las
ciudades. Alli no encuentran una real liberacion de sus dramas sino las peores formas de esclavitud, de
sometimiento y miseria. En estas ciudades, caracterizadas por una gran desigualdad, donde hoy habita la
mayor parte de la poblacion de la Amazonia, crecen también la xenofobia, la explotacion sexual y el trafico de
personas. Por eso el grito de la Amazonia no brota solamente del corazén de las selvas, sino también desde el
interior de sus ciudades.

11. No es necesario que yo repita aqui los diagnésticos tan amplios y completos que fueron presentados
antes y durante el Sinodo. Recordemos al menos una de las voces escuchadas: «Estamos siendo afectados
por los madereros, ganaderos y otros terceros. Amenazados por actores econdmicos que implementan un
modelo ajeno en nuestros territorios. Las empresas madereras entran en el territorio para explotar el bosque,
nosotros cuidamos el bosque para nuestros hijos, tenemos la carne, pesca, remedios vegetales, arboles frutales
[...]- La construccién de hidroeléctricas y el proyecto de hidrovias impacta sobre el rio y sobre los territorios [...].
Somos una region de territorios robados».[5]

12. Ya mi predecesor, Benedicto XVI, denunciaba «la devastacion ambiental de la Amazonia y las
amenazas a la dignidad humana de sus poblaciones».[6] Quiero agregar que muchos dramas estuvieron
relacionados con una falsa “mistica amazonica”. Notoriamente desde las ultimas décadas del siglo pasado, la
Amazonia se presentd como un enorme vacio que debe ocuparse, como una riqueza en bruto que debe
desarrollarse, como una inmensidad salvaje que debe ser domesticada. Todo esto con una mirada que no
reconoce los derechos de los pueblos originarios o sencillamente los ignora como si no existieran o como si
esas tierras que ellos habitan no les pertenecieran. Aun en los planes educativos de nifios y jovenes, los
indigenas fueron vistos como intrusos o usurpadores. Sus vidas, sus inquietudes, su manera de luchar y de
sobrevivir no interesaban, y se los consideraba mas como un obstaculo del cual librarse que como seres
humanos con la misma dignidad de cualquier otro y con derechos adquiridos.

13. Algunos esloganes aportaron a esta confusion, entre otros aquel de “no entregar”,[7] como si este
avasallamiento pudiera venir s6lo desde afuera de los paises, cuando también poderes locales, con la excusa
del desarrollo, participaron de alianzas con el objetivo de arrasar la selva —con las formas de vida que
alberga— de manera impune y sin limites. Los pueblos originarios muchas veces han visto con impotencia la
destruccion de ese entorno natural que les permitia alimentarse, curarse, sobrevivir y conservar un estilo de
vida y una cultura que les daba identidad y sentido. La disparidad de poder es enorme, los débiles no tienen
recursos para defenderse, mientras el ganador sigue llevandoselo todo, «los pueblos pobres permanecen
siempre pobres, y los ricos se hacen cada vez mas ricos».[8]

14. A los emprendimientos, nacionales o internacionales, que dafian la Amazonia y no respetan el derecho
de los pueblos originarios al territorio y a su demarcacion, a la autodeterminacion y al consentimiento previo,
hay que ponerles los nombres que les corresponde: injusticia y crimen. Cuando algunas empresas sedientas de
rédito facil se apropian de los territorios y llegan a privatizar hasta el agua potable, o cuando las autoridades
dan via libre a las madereras, a proyectos mineros o petroleros y a otras actividades que arrasan las selvas y
contaminan el ambiente, se transforman indebidamente las relaciones econémicas y se convierten en un



4

instrumento que mata. Se suele acudir a recursos alejados de toda ética, como penalizar las protestas e incluso
quitar la vida a los indigenas que se oponen a los proyectos, provocar intencionalmente incendios forestales, o
sobornar a politicos y a los mismos indigenas. Esto viene acompafado de graves violaciones de los derechos
humanos y de nuevas esclavitudes que afectan especialmente a las mujeres, de la peste del narcotrafico que
pretende someter a los indigenas, o de la trata de personas que se aprovecha de quienes fueron expulsados de
su contexto cultural. No podemos permitir que la globalizacion se convierta en «un nuevo tipo de
colonialismo».[9]

Indignarse y pedir perdon

15. Es necesario indignarse,[10] como se indignaba Moisés (cf. Ex 11,8), como se indignaba Jesus (cf. Mc
3,5), como Dios se indigna ante la injusticia (cf. Am 2,4-8; 5,7-12; Sal 106,40). No es sano que nos habituemos
al mal, no nos hace bien permitir que nos anestesien la conciencia social mientras «una estela de dilapidacion,
e incluso de muerte, por toda nuestra region [...] pone en peligro la vida de millones de personas y en especial
el habitat de los campesinos e indigenas».[11] Las historias de injusticia y crueldad ocurridas en la Amazonia
aun durante el siglo pasado deberian provocar un profundo rechazo, pero al mismo tiempo tendrian que
volvernos mas sensibles para reconocer formas también actuales de explotacion humana, de atropello y de
muerte. Con respecto al pasado vergonzoso, recojamos, por ejemplo, una narracion sobre los padecimientos de
los indigenas de la época del caucho en la Amazonia venezolana: «A los indigenas no les daban plata, sélo
mercancia y cara, y nunca terminaban de pagarla, [...] pagaban pero le decian al indigena: “Ud. esta debiendo
tanto” y tenia que volver el indigena a trabajar [...]. Mas de veinte pueblos ye’kuana fueron enteramente
arrasados. Las mujeres ye’kuana fueron violadas y amputados sus pechos, las encintas desventradas. A los
hombres se les cortaban los dedos de las manos o las mufiecas a fin de que no pudieran navegar, [...] junto
con otras escenas del mas absurdo sadismo».[12]

16. Esta historia de dolor y de desprecios no se sana facilmente. Y la colonizacién no se detiene, sino que
en muchos lugares se transforma, se disfraza y se disimula,[13] pero no pierde la prepotencia contra la vida de
los pobres y la fragilidad del ambiente. Los Obispos de la Amazonia brasilefia recordaron que «la historia de la
Amazonia revela que siempre fue una minoria la que lucraba a costa de la pobreza de la mayoria y de la
depredacion sin escrupulos de las riquezas naturales de la regién, dadiva divina para los pueblos que aqui
viven desde milenios y para los migrantes que llegaron a lo largo de los siglos pasados».[14]

17. Al mismo tiempo que dejamos brotar una sana indignacion, recordamos que siempre es posible superar
las diversas mentalidades de colonizacion para construir redes de solidaridad y desarrollo; «el desafio consiste
en asegurar una globalizacion en la solidaridad, una globalizacion sin dejar nadie al margen».[15] Se pueden
buscar alternativas de ganaderia y agricultura sostenibles, de energias que no contaminen, de fuentes dignas
de trabajo que no impliquen la destruccidon del medioambiente y de las culturas. Al mismo tiempo, hace falta
asegurar para los indigenas y los mas pobres una educacién adaptada que desarrolle sus capacidades y los
empodere. Precisamente en estos objetivos se juegan la verdadera astucia y la genuina capacidad de los
politicos. No sera para devolver a los muertos la vida que se les negd, ni siquiera para compensar a los
sobrevivientes de aquellas masacres, sino al menos para ser hoy realmente humanos.

18. Nos alienta recordar que, en medio de los graves excesos de la colonizacion de la Amazonia, llena de
«contradicciones y desgarramientos»,[16] muchos misioneros llegaron alli con el Evangelio, dejando sus paises
y aceptando una vida austera y desafiante cerca de los mas desprotegidos. Sabemos que no todos fueron
ejemplares, pero la tarea de los que se mantuvieron fieles al Evangelio también inspiré «una legislacion como
las Leyes de Indias que protegian la dignidad de los indigenas contra los atropellos de sus pueblos y
territorios».[17] Dado que frecuentemente eran los sacerdotes quienes protegian de salteadores y abusadores a
los indigenas, los misioneros relatan: «Nos pedian con insistencia que no los abandonaramos y nos arrancaban
la promesa de volver nuevamente».[18]

19. En el momento actual la Iglesia no puede estar menos comprometida, y esta llamada a escuchar los
clamores de los pueblos amazoénicos «para poder ejercer con transparencia su rol profético».[19] Al mismo
tiempo, ya que no podemos negar que el trigo se mezcld con la cizafia y que no siempre los misioneros



5

estuvieron del lado de los oprimidos, me avergiienzo y una vez mas «pido humildemente perddn, no sélo por
las ofensas de la propia Iglesia sino por los crimenes contra los pueblos originarios durante la llamada
conquista de América»[20] y por los atroces crimenes que siguieron a través de toda la historia de la Amazonia.
A los miembros de los pueblos originarios, les doy gracias y les digo nuevamente que «ustedes con su vida son
un grito a la conciencia [...]. Ustedes son memoria viva de la mision que Dios nos ha encomendado a todos:
cuidar la Casa comuny».[21]

Sentido comunitario

20. La lucha social implica una capacidad de fraternidad, un espiritu de comunién humana. Entonces, sin
disminuir la importancia de la libertad personal, se evidencia que los pueblos originarios de la Amazonia tienen
un fuerte sentido comunitario. Ellos viven de ese modo «el trabajo, el descanso, las relaciones humanas, los
ritos y las celebraciones. Todo se comparte, los espacios privados —tipicos de la modernidad— son minimos.
La vida es un camino comunitario donde las tareas y las responsabilidades se dividen y se comparten en
funcioén del bien comun. No hay lugar para la idea de individuo desligado de la comunidad o de su territorio».[22]
Esas relaciones humanas estan impregnadas por la naturaleza circundante, porque ellos la sienten y perciben
como una realidad que integra su sociedad y su cultura, como una prolongacién de su cuerpo personal, familiar

y grupal:

«Aquel lucero se aproxima

aletean los colibries

mas que la cascada truena mi corazon
con esos tus labios regaré la tierra
qgue en nosotros juegue el vientox».[23]

21. Esto multiplica el efecto desintegrador del desarraigo que viven los indigenas que se ven obligados a
emigrar a la ciudad, intentando sobrevivir, incluso a veces indignamente, en medio de los habitos urbanos mas
individualistas y de un ambiente hostil. ; Como sanar tanto dafo? ; Cémo recomponer esas vidas
desarraigadas? Frente a tal realidad, hay que valorar y acompafar todos los esfuerzos que hacen muchos de
estos grupos para conservar sus valores y estilo de vida, e integrarse en los contextos nuevos sin perderlos,
mas bien, ofreciéndolos como una contribucion propia al bien comun.

22. Cristo redimié al ser humano entero y quiere recomponer en cada uno su capacidad de relacién con los
otros. El Evangelio propone la caridad divina que brota del Corazén de Cristo y que genera una busqueda de
justicia que es inseparablemente un canto de fraternidad y de solidaridad, un estimulo para la cultura del
encuentro. La sabiduria de la manera de vivir de los pueblos originarios —aun con todos los limites que pueda
tener— nos estimula a profundizar este anhelo. Por esa razon los Obispos del Ecuador reclamaron «un nuevo
sistema social y cultural que privilegie las relaciones fraternas, en un marco de reconocimiento y valoracién de
las diversas culturas y de los ecosistemas, capaz de oponerse a toda forma de discriminacién y dominacion
entre los seres humanos».[24]

Instituciones dafnadas

23. En Laudato si’ recordabamos que «si todo esta relacionado, también la salud de las instituciones de una
sociedad tiene consecuencias en el ambiente y en la calidad de vida humana [...]. Dentro de cada uno de los
niveles sociales y entre ellos, se desarrollan las instituciones que regulan las relaciones humanas. Todo lo que
las dafe entraina efectos nocivos, como la pérdida de la libertad, la injusticia y la violencia. Varios paises se
rigen con un nivel institucional precario, a costa del sufrimiento de las poblaciones».[25]

24, ¢, Como estan las instituciones de la sociedad civil en la Amazonia? El Instrumentum laboris del Sinodo,
que recoge muchas aportaciones de personas y grupos de la Amazonia, se refiere a «una cultura que envenena
al Estado y sus instituciones, permeando todos los estamentos sociales, incluso las comunidades indigenas. Se
trata de un verdadero flagelo moral; como resultado se pierde la confianza en las instituciones y en sus
representantes, lo cual desprestigia totalmente la politica y las organizaciones sociales. Los pueblos



amazonicos no son ajenos a la corrupcion, y se convierten en sus principales victimas».[26]

25. No podemos excluir que miembros de la Iglesia hayan sido parte de las redes de corrupcién, a veces
hasta el punto de aceptar guardar silencio a cambio de ayudas econdmicas para las obras eclesiales.
Precisamente por esto han llegado propuestas al Sinodo que invitan a «prestar una especial atencion a la
procedencia de donaciones u otra clase de beneficios, asi como a las inversiones realizadas por las
instituciones eclesiasticas o los cristianos».[27]

Dialogo social

26. La Amazonia deberia ser también un lugar de dialogo social, especialmente entre los distintos pueblos
originarios, para encontrar formas de comunion y de lucha conjunta. Los demas estamos llamados a participar
como “invitados” y a buscar con sumo respeto caminos de encuentro que enriquezcan a la Amazonia. Pero si
queremos dialogar, deberiamos hacerlo ante todo con los ultimos. Ellos no son un interlocutor cualquiera a
quien hay que convencer, ni siquiera son uno mas sentado en una mesa de pares. Ellos son los principales
interlocutores, de los cuales ante todo tenemos que aprender, a quienes tenemos que escuchar por un deber de
justicia, y a quienes debemos pedir permiso para poder presentar nuestras propuestas. Su palabra, sus
esperanzas, sus temores deberian ser la voz mas potente en cualquier mesa de dialogo sobre la Amazonia, y la
gran pregunta es: ¢ Como imaginan ellos mismos su buen vivir para ellos y sus descendientes?

27. El dialogo no solamente debe privilegiar la opcidn preferencial por la defensa de los pobres, marginados
y excluidos, sino que los respeta como protagonistas. Se trata de reconocer al otro y de valorarlo “como otro”,
con su sensibilidad, sus opciones mas intimas, su manera de vivir y trabajar. De otro modo, lo que resulte sera,
como siempre, «un proyecto de unos pocos para unos pocos»,[28] cuando no «un consenso de escritorio 0 una
efimera paz para una minoria feliz».[29] Si esto sucede «es necesaria una voz profética»[30] y los cristianos
estamos llamados a hacerla oir.

De aqui nace el siguiente suefo.

CAPITULO SEGUNDO

UN SUENO CULTURAL

28. El asunto es promover la Amazonia, pero esto no implica colonizarla culturalmente sino ayudar a que
ella misma saque lo mejor de si. Ese es el sentido de la mejor tarea educativa: cultivar sin desarraigar, hacer
crecer sin debilitar la identidad, promover sin invadir. Asi como hay potencialidades en la naturaleza que
podrian perderse para siempre, lo mismo puede ocurrir con culturas que tienen un mensaje todavia no
escuchado y que hoy estan amenazadas mas que nunca.

El poliedro amazénico

29. En la Amazonia existen muchos pueblos y nacionalidades, y mas de 110 pueblos indigenas en
aislamiento voluntario (PIAV).[31] Su situacion es muy fragil y muchos sienten que son los ultimos depositarios
de un tesoro encaminado a desaparecer, como si solo se les permitiera sobrevivir sin molestar, mientras la
colonizacion posmoderna avanza. Hay que evitar entenderlos como salvajes “incivilizados”. Simplemente ellos
gestaron culturas diferentes y otras formas de civilizaciéon que antiguamente llegaron a ser muy
desarrolladas.[32]

30. Antes de la colonizacion, la poblacion se concentraba en los margenes de los rios y lagos, pero el
avance colonizador expulso a los antiguos habitantes hacia el interior de la selva. Hoy la creciente
desertificacion vuelve a expulsar a muchos que terminan habitando las periferias o las aceras de las ciudades a



7

veces en una miseria extrema, pero también en una fragmentacion interior a causa de la pérdida de los valores
que los sostenian. Alli suelen faltarles los puntos de referencia y las raices culturales que les daban una
identidad y un sentido de dignidad, y engrosan el sector de los desechados. Asi se corta la transmisién cultural
de una sabiduria que fue traspasandose durante siglos de generacién en generacion. Las ciudades, que
deberian ser lugares de encuentro, de enriquecimiento mutuo, de fecundacion entre distintas culturas, se
convierten en el escenario de un doloroso descarte.

31. Cada pueblo que logré sobrevivir en la Amazonia tiene su identidad cultural y una riqueza unica en un
universo pluricultural, debido a la estrecha relacion que establecen los habitantes con su entorno, en una
simbiosis —no determinista— dificil de entender con esquemas mentales externos:

«Una vez habia un paisaje que salia con su rio,

sus animales, sus nubes y sus arboles.

Pero a veces, cuando no se veia por ningun lado

el paisaje con su rio y sus arboles,

a las cosas les tocaba salir en la mente de un muchacho».[33]

«Del rio haz tu sangre [...].
Luego plantate,
germina y crece

que tu raiz

se aferre a la tierra
por siempre jamas

y por ultimo

sé canoa,

bote, balsa,

pate, tinaja,

tambo y hombrex».[34]

32. Los grupos humanos, sus estilos de vida y sus cosmovisiones, son tan variados como el territorio,
puesto que han debido adaptarse a la geografia y a sus posibilidades. No son lo mismo los pueblos pescadores
que los pueblos cazadores y recolectores de tierra adentro o que los pueblos que cultivan las tierras inundables.
Todavia encontramos en la Amazonia miles de comunidades indigenas, afrodescendientes, riberefios y
habitantes de las ciudades que a su vez son muy diferentes entre si y albergan una gran diversidad humana. A
través de un territorio y de sus caracteristicas Dios se manifiesta, refleja algo de su inagotable belleza. Por lo
tanto, los distintos grupos, en una sintesis vital con su entorno, desarrollan un modo propio de sabiduria.
Quienes observamos desde afuera deberiamos evitar generalizaciones injustas, discursos simplistas o
conclusiones hechas s6lo a partir de nuestras propias estructuras mentales y experiencias.

Cuidar las raices

33. Quiero recordar ahora que «la visién consumista del ser humano, alentada por los engranajes de la
actual economia globalizada, tiende a homogeneizar las culturas y a debilitar la inmensa variedad cultural, que
es un tesoro de la humanidad».[35] Esto afecta mucho a los jévenes, cuando se tiende «a disolver las
diferencias propias de su lugar de origen, a convertirlos en seres manipulables hechos en serie».[36] Para evitar
esta dinamica de empobrecimiento humano, hace falta amar y cuidar las raices, porque ellas son «un punto de
arraigo que nos permite desarrollarnos y responder a los nuevos desafios».[37] Invito a los jévenes de la
Amazonia, especialmente a los indigenas, a «hacerse cargo de las raices, porque de las raices viene la fuerza
que los va a hacer crecer, florecer y fructificar».[38] Para los bautizados entre ellos, estas raices incluyen la
historia del pueblo de Israel y de la Iglesia hasta el dia de hoy. Conocerlas es una fuente de alegria y sobre todo
de esperanza que inspira acciones valientes y valerosas.

34. Durante siglos, los pueblos amazdnicos transmitieron su sabiduria cultural de modo oral, con mitos,
leyendas, narraciones, como ocurria con «esos primitivos habladores que recorrian los bosques llevando



historias de aldea en aldea, manteniendo viva a una comunidad a la que sin el cordon umbilical de esas
historias, la distancia y la incomunicacion hubieran fragmentado y disuelto».[39] Por eso es importante «dejar
que los ancianos hagan largas narraciones»[40] y que los jévenes se detengan a beber de esa fuente.

35. Mientras el riesgo de que se pierda esta riqueza cultural es cada vez mayor, gracias a Dios en los
ultimos anos algunos pueblos han comenzado a escribir para narrar sus historias y describir el sentido de sus
costumbres. Asi ellos mismos pueden reconocer de manera explicita que hay algo mas que una identidad
étnica y que son depositarios de preciosas memorias personales, familiares y colectivas. Me hace feliz ver que,
quienes han perdido el contacto con sus raices, intenten recuperar la memoria dafada. Por otra parte, también
en los sectores profesionales fue desarrollandose un mayor sentido de identidad amazdnica y aun para ellos,
muchas veces descendientes de inmigrantes, la Amazonia se convirtié en fuente de inspiracion artistica,
literaria, musical, cultural. Las diversas artes y destacadamente la poesia, se dejaron inspirar por el agua, la
selva, la vida que bulle, asi como por la diversidad cultural y por los desafios ecoldgicos y sociales.

Encuentro intercultural

36. Como toda realidad cultural, las culturas de la Amazonia profunda tienen sus limites. Las culturas
urbanas de occidente también los tienen. Factores como el consumismo, el individualismo, la discriminacion, la
desigualdad, y tantos otros, componen aspectos fragiles de las culturas supuestamente mas evolucionadas. Las
etnias que desarrollaron un tesoro cultural estando enlazadas con la naturaleza, con fuerte sentido comunitario,
advierten con facilidad nuestras sombras, que nosotros no reconocemos en medio del pretendido progreso. Por
consiguiente, recoger su experiencia de la vida nos hara bien.

37. Desde nuestras raices nos sentamos a la mesa comun, lugar de conversacion y de esperanzas
compartidas. De ese modo la diferencia, que puede ser una bandera o una frontera, se transforma en un
puente. La identidad y el didlogo no son enemigos. La propia identidad cultural se arraiga y se enriquece en el
dialogo con los diferentes y la auténtica preservacion no es un aislamiento empobrecedor. De ahi que no sea mi
intencion proponer un indigenismo completamente cerrado, ahistérico, estatico, que se niegue a toda forma de
mestizaje. Una cultura puede volverse estéril cuando «se encierra en si misma y trata de perpetuar formas de
vida anticuadas, rechazando cualquier cambio y confrontacion sobre la verdad del hombre».[41] Esto podria
parecer poco realista, ya que no es facil protegerse de la invasion cultural. Por ello, este interés en cuidar los
valores culturales de los grupos indigenas deberia ser de todos, porque su riqueza es también nuestra. Si no
crecemos en este sentido de corresponsabilidad ante la diversidad que hermosea nuestra humanidad, no cabe
exigir a los grupos de selva adentro que se abran ingenuamente a la “civilizacién”.

38. En la Amazonia, aun entre los diversos pueblos originarios, es posible desarrollar «relaciones
interculturales donde la diversidad no significa amenaza, no justifica jerarquias de poder de unos sobre otros,
sino dialogo desde visiones culturales diferentes, de celebracion, de interrelacion y de reavivamiento de la
esperanza».[42]

Culturas amenazadas, pueblos en riesgo

39. La economia globalizada dana sin pudor la riqueza humana, social y cultural. La desintegracion de las
familias, que se da a partir de migraciones forzadas, afecta la transmision de valores, porque «la familia es y ha
sido siempre la institucidn social que mas ha contribuido a mantener vivas nuestras culturas».[43] Ademas,
«frente a una invasion colonizadora de medios de comunicacion masiva», es necesario promover para los
pueblos originarios «comunicaciones alternativas desde sus propias lenguas y culturas» y que «los propios
sujetos indigenas se hagan presentes en los medios de comunicacion ya existentes».[44]

40. En cualquier proyecto para la Amazonia «hace falta incorporar la perspectiva de los derechos de los
pueblos y las culturas, y asi entender que el desarrollo de un grupo social [...] requiere del continuado
protagonismo de los actores sociales locales desde su propia cultura. Ni siquiera la nocién de calidad de vida
puede imponerse, sino que debe entenderse dentro del mundo de simbolos y habitos propios de cada grupo
humano».[45] Pero si las culturas ancestrales de los pueblos originarios nacieron y se desarrollaron en intimo



contacto con el entorno natural, dificilmente puedan quedar indemnes cuando ese ambiente se dana.
Esto abre paso al siguiente suefio.
CAPITULO TERCERO
UN SUENO ECOLOGICO

41. En una realidad cultural como la Amazonia, donde existe una relacion tan estrecha del ser humano con
la naturaleza, la existencia cotidiana es siempre cdésmica. Liberar a los demas de sus esclavitudes implica
ciertamente cuidar su ambiente y defenderlo,[46] pero todavia mas ayudar al corazon del hombre a abrirse
confiadamente a aquel Dios que, no sdlo ha creado todo lo que existe, sino que también se nos ha dado a si
mismo en Jesucristo. El Sefor, que primero cuida de nosotros, nos ensefia a cuidar de nuestros hermanos y
hermanas, y del ambiente que cada dia El nos regala. Esta es la primera ecologia que necesitamos. En la
Amazonia se comprenden mejor las palabras de Benedicto XVI cuando decia que «ademas de la ecologia de la
naturaleza hay una ecologia que podemos llamar “humana”, y que a su vez requiere una “ecologia social”’. Esto
comporta que la humanidad [...] debe tener siempre presente la interrelacion ente la ecologia natural, es decir
el respeto por la naturaleza, y la ecologia humana».[47] Esa insistencia en que «todo esta conectado»[48] vale
especialmente para un territorio como la Amazonia.

42. Si el cuidado de las personas y el cuidado de los ecosistemas son inseparables, esto se vuelve
particularmente significativo alli donde «la selva no es un recurso para explotar, es un ser, o varios seres con
quienes relacionarse».[49] La sabiduria de los pueblos originarios de la Amazonia «inspira el cuidado y el
respeto por la creacion, con conciencia clara de sus limites, prohibiendo su abuso. Abusar de la naturaleza es
abusar de los ancestros, de los hermanos y hermanas, de la creacién, y del Creador, hipotecando el futuro».[50]
Los indigenas, «cuando permanecen en sus territorios, son precisamente ellos quienes mejor los cuidan»,[51]
siempre que no se dejen atrapar por los cantos de sirena y por las ofertas interesadas de grupos de poder. Los
dafios a la naturaleza los afectan de un modo muy directo y constatable, porque —dicen—: «Somos agua, aire,
tierra y vida del medio ambiente creado por Dios. Por lo tanto, pedimos que cesen los maltratos y el exterminio
de la Madre tierra. La tierra tiene sangre y se esta desangrando, las multinacionales le han cortado las venas a
nuestra Madre tierra».[52]

Este suefio hecho de agua

43. En la Amazonia el agua es la reina, los rios y arroyos son como venas, y toda forma de vida esta
determinada por ella:

«Alli, en la plenitud de los estios ardientes, cuando se diluyen, muertas en los aires inmoviles, las ultimas
rafagas del este, el termdmetro esta substituido por el higrometro en la definicién del clima. Las existencias
derivan de una alternativa dolorosa de bajantes y crecientes de los grandes rios. Estos se elevan siempre de
una manera asombrosa. El Amazonas, repleto, sale de su lecho, levanta en pocos dias el nivel de sus aguas
[...]. La creciente es una parada en la vida. Preso entre las mallas de los igarapies, el hombre aguarda
entonces, con raro estoicismo ante la fatalidad irrefrenable, el término de aquel invierno paraddjico, de
temperaturas elevadas. La bajante es el verano. Es la resurreccion de la actividad rudimentaria de los que por
alli se agitan, de la unica forma de vida compatible con la naturaleza que se extrema en manifestaciones
dispares, tornando imposible la continuacién de cualquier esfuerzo».[53]

44, El agua deslumbra en el gran Amazonas, que recoge y vivifica todo a su alrededor:

«Amazonas

capital de las silabas del agua,
padre patriarca, eres

la eternidad secreta



10

de las fecundaciones,
te caen rios como aves...».[54]

45, Es ademas la columna vertebral que armoniza y une: «El rio no nos separa, nos une, nos ayuda a
convivir entre diferentes culturas y lenguas».[55] Si bien es verdad que en este territorio hay muchas
“Amazonias”, su eje principal es el gran rio, hijo de muchos rios:

«De la altura extrema de la cordillera, donde las nieves son eternas, el agua se desprende y traza un esbozo
trémulo en la piel antigua de la piedra: el Amazonas acaba de nacer. Nace a cada instante. Desciende lenta,
sinuosa luz, para crecer en la tierra. Espantando verdes, inventa su camino y se acrecienta. Aguas
subterraneas afloran para abrazarse con el agua que desciende de Los Andes. De la barriga de las nubes
blanquisimas, tocadas por el viento, cae el agua celeste. Reunidas avanzan, multiplicadas en infinitos caminos,
bafando la inmensa planicie [...]. Es la Gran Amazonia, toda en el trépico humedo, con su selva compacta y
atolondrante, donde todavia palpita, intocada y en vastos lugares jamas sorprendida por el hombre, la vida que
se fue urdiendo en las intimidades del agua [...]. Desde que el hombre la habita, se yergue de las profundidades
de sus aguas, y se escurre de los altos centros de su selva un terrible temor: de que esa vida esté, despacito,
tomando el rumbo del fin».[56]

46. Los poetas populares, que se enamoraron de su inmensa belleza, han tratado de expresar lo que este
rio les hace sentir y la vida que él regala a su paso, en una danza de delfines, anacondas, arboles y canoas.
Pero también lamentan los peligros que lo amenazan. Estos poetas, contemplativos y proféticos, nos ayudan a
liberarnos del paradigma tecnocratico y consumista que destroza la naturaleza y que nos deja sin una
existencia realmente digna:

«EI mundo sufre de la transformacion de los pies en caucho, de las piernas en cuero, del cuerpo en pafio y de
la cabeza en acero [...]. El mundo sufre la transformacion de la pala en fusil, del arado en tanque de guerra, de
la imagen del sembrador que siembra en la del automata con su lanzallamas, de cuya sementera brotan
desiertos. Sélo la poesia, con la humildad de su voz, podra salvar a este mundo».[57]

El grito de la Amazonia

47. La poesia ayuda a expresar una dolorosa sensacion que hoy muchos compartimos. La verdad
insoslayable es que, en las actuales condiciones, con este modo de tratar a la Amazonia, tanta vida y tanta
hermosura estan “tomando el rumbo del fin”, aunque muchos quieran seguir creyendo que no pasa nada:

«Los que creyeron que el rio era un lazo para jugar se equivocaron.
El rio es una vena delgadita en la cara de la tierra. [...]

El rio es una cuerda de donde se agarran los animales y los arboles.
Si lo jalan muy duro, el rio podria reventarse.

Podria reventarse y lavarnos la cara con el agua y con la sangre».[58]

48. El equilibrio planetario depende también de la salud de la Amazonia. Junto con el bioma del Congo y del
Borneo, deslumbra por la diversidad de sus bosques, de los cuales también dependen los ciclos de las lluvias,
el equilibrio del clima y una gran variedad de seres vivos. Funciona como un gran filtro del didxido de carbono,
que ayuda a evitar el calentamiento de la tierra. En gran parte, su suelo es pobre en humus, por lo cual la selva
«crece realmente sobre el suelo y no del suelo».[59] Cuando se elimina la selva, esta no es reemplazada,
porque queda un terreno con pocos nutrientes que se convierte en territorio desértico o pobre en vegetacion.
Esto es grave, porque en las entrafas de la selva amazonica subsisten innumerables recursos que podrian ser
indispensables para la curacion de enfermedades. Sus peces, frutas y otros dones desbordantes enriquecen la
alimentacion humana. Ademas, en un ecosistema como el amazoénico, la importancia de cada parte en el
cuidado del todo se vuelve ineludible. Las tierras bajas y la vegetacion marina también necesitan ser fertilizadas
por lo que arrastra el Amazonas. El grito de la Amazonia alcanza a todos porque la «conquista y explotacion de
los recursos [...] amenaza hoy la misma capacidad de acogida del medioambiente: el ambiente como “recurso”
pone en peligro el ambiente como “casa’».[60] El interés de unas pocas empresas poderosas no deberia estar



11

por encima del bien de la Amazonia y de la humanidad entera.

49. No es suficiente prestar atencion al cuidado de las especies mas visibles en riesgo de extinciéon. Es
crucial tener en cuenta que en «el buen funcionamiento de los ecosistemas también son necesarios los hongos,
las algas, los gusanos, los insectos, los reptiles y la innumerable variedad de microorganismos. Algunas
especies poco numerosas, que suelen pasar desapercibidas, juegan un rol critico fundamental para estabilizar
el equilibrio de un lugar».[61] Esto facilmente es ignorado en la evaluacion del impacto ambiental de los
proyectos econdémicos de industrias extractivas, energéticas, madereras y otras que destruyen y contaminan.
Por otra parte, el agua, que abunda en la Amazonia, es un bien esencial para la sobrevivencia humana, pero las
fuentes de contaminacion son cada vez mayores.[62]

50. Es verdad que, ademas de los intereses econémicos de empresarios y politicos locales, estan también
«los enormes intereses econdmicos internacionales».[63] La solucion no esta, entonces, en una
“internacionalizacion” de la Amazonia,[64] pero se vuelve mas grave la responsabilidad de los gobiernos
nacionales. Por esta misma razoén «es loable la tarea de organismos internacionales y de organizaciones de la
sociedad civil que sensibilizan a las poblaciones y cooperan criticamente, también utilizando legitimos
mecanismos de presion, para que cada gobierno cumpla con su propio e indelegable deber de preservar el
ambiente y los recursos naturales de su pais, sin venderse a intereses espurios locales o internacionales».[65]

51. Para cuidar la Amazonia es bueno articular los saberes ancestrales con los conocimientos técnicos
contemporaneos, pero siempre procurando un manejo sustentable del territorio que al mismo tiempo preserve el
estilo de vida y los sistemas de valores de los pobladores.[66] A ellos, de manera especial a los pueblos
originarios, corresponde recibir —ademas de la formacion basica— la informacion completa y transparente de
los proyectos, de su alcance, de sus efectos y riesgos, para poder relacionar esta informacion con sus intereses
y con su propio conocimiento del lugar, y asi poder dar o no su consentimiento, o bien proponer alternativas.[67]

52. Los mas poderosos no se conforman nunca con las ganancias que obtienen, y los recursos del poder
econodmico se agigantan con el desarrollo cientifico y tecnologico. Por ello todos deberiamos insistir en la
urgencia de «crear un sistema normativo que incluya limites infranqueables y asegure la proteccion de los
ecosistemas, antes que las nuevas formas de poder derivadas del paradigma tecnoecondémico terminen
arrasando no solo con la politica sino también con la libertad y la justicia».[68] Si el llamado de Dios necesita de
una escucha atenta del clamor de los pobres y de la tierra al mismo tiempo,[69] para nosotros «el grito de la
Amazonia al Creador, es semejante al grito del Pueblo de Dios en Egipto (cf. Ex 3,7). Es un grito de esclavitud y
abandono, que clama por la libertad».[70]

La profecia de la contemplacion

53. Muchas veces dejamos cauterizar la conciencia, porque «la distraccion constante nos quita la valentia
de advertir la realidad de un mundo limitado y finito».[71] Si se mira la superficie quizas parece «que las cosas
no fueran tan graves y que el planeta podria persistir por mucho tiempo en las actuales condiciones. Este
comportamiento evasivo nos sirve para seguir con nuestros estilos de vida, de produccion y de consumo. Es el
modo como el ser humano se las arregla para alimentar todos los vicios autodestructivos: intentando no verlos,
luchando para no reconocerlos, postergando las decisiones importantes, actuando como si nada ocurriera».[72]

54, Mas alla de todo esto, quiero recordar que cada una de las distintas especies tiene un valor en si
misma, pero «cada ano desaparecen miles de especies vegetales y animales que ya no podremos conocer, que
nuestros hijos ya no podran ver, perdidas para siempre. La inmensa mayoria se extinguen por razones que
tienen que ver con alguna accion humana. Por nuestra causa, miles de especies ya no daran gloria a Dios con
su existencia ni podran comunicarnos su propio mensaje. No tenemos derecho».[73]

55. Aprendiendo de los pueblos originarios podemos contemplarla Amazonia y no solo analizarla, para
reconocer ese misterio precioso que nos supera. Podemos amarlay no solo utilizarla, para que el amor
despierte un interés hondo y sincero. Es mas, podemos sentirnos intimamente unidos a ellay no sélo
defenderla, y entonces la Amazonia se volvera nuestra como una madre. Porque «el mundo no se contempla



12

desde fuera sino desde dentro, reconociendo los lazos con los que el Padre nos ha unido a todos los
seres».[74]

56. Despertemos el sentido estético y contemplativo que Dios puso en nosotros y que a veces dejamos
atrofiar. Recordemos que «cuando alguien no aprende a detenerse para percibir y valorar lo bello, no es extrafo
que todo se convierta para él en objeto de uso y abuso inescrupuloso».[75] En cambio, si entramos en
comunién con la selva, facilmente nuestra voz se unira a la de ella y se convertird en oracion: «Recostados a la
sombra de un viejo eucalipto nuestra plegaria de luz se sumerge en el canto del follaje eterno».[76] Esta
conversion interior es lo que podra permitirnos llorar por la Amazonia y gritar con ella ante el Sefior.

57. Jesus decia: «¢No se venden cinco pajarillos por dos monedas? Pues bien, ninguno de ellos esta
olvidado ante Dios» (Lc 12,6). El Padre Dios, que cre6 cada ser del universo con infinito amor, nos convoca a
ser sus instrumentos en orden a escuchar el grito de la Amazonia. Si nosotros acudimos ante ese clamor
desgarrador, podra manifestarse que las creaturas de la Amazonia no han sido olvidadas por el Padre del cielo.
Para los cristianos, el mismo Jesus nos reclama desde ellas, «porque el Resucitado las envuelve
misteriosamente y las orienta a un destino de plenitud. Las mismas flores del campo y las aves que El
contemplé admirado con sus 0jos humanos, ahora estan llienas de su presencia luminosa».[77] Por estas
razones, los creyentes encontramos en la Amazonia un lugar teolégico, un espacio donde Dios mismo se
muestra y convoca a sus hijos.

Educacion y habitos ecoldgicos

58. Asi podemos dar un paso mas y recordar que una ecologia integral no se conforma con ajustar
cuestiones técnicas o con decisiones politicas, juridicas y sociales. La gran ecologia siempre incorpora un
aspecto educativo que provoca el desarrollo de nuevos habitos en las personas y en los grupos humanos.
Lamentablemente muchos habitantes de la Amazonia han adquirido costumbres propias de las grandes
ciudades, donde el consumismo y la cultura del descarte ya estan muy arraigados. No habra una ecologia sana
y sustentable, capaz de transformar algo, si no cambian las personas, si no se las estimula a optar por otro
estilo de vida, menos voraz, mas sereno, mas respetuoso, menos ansioso, mas fraterno.

59. Porque «mientras mas vacio esta el corazon de la persona, mas necesita objetos para comprar, poseer
y consumir. En este contexto, no parece posible que alguien acepte que la realidad le marque limites. [...] No
pensemos solo en la posibilidad de terribles fendmenos climaticos o en grandes desastres naturales, sino
también en catastrofes derivadas de crisis sociales, porque la obsesién por un estilo de vida consumista, sobre
todo cuando sdlo unos pocos puedan sostenerlo, sélo podra provocar violencia y destruccion reciprocax.[78]

60. La Iglesia, con su larga experiencia espiritual, con su renovada consciencia sobre el valor de la creacion,
con su preocupacion por la justicia, con su opcion por los ultimos, con su tradicion educativa y con su historia de
encarnacion en culturas tan diversas de todo el mundo, también quiere aportar al cuidado y al crecimiento de la

Amazonia.

Esto da lugar al siguiente suefio, que quiero compartir mas directamente con los pastores y fieles
catolicos.

CAPITULO CUARTO

UN SUENO ECLESIAL

61. La Iglesia esta llamada a caminar con los pueblos de la Amazonia. En América Latina este caminar tuvo



13

expresiones privilegiadas como la Conferencia de Obispos en Medellin (1968) y su aplicacion a la Amazonia en
Santarem (1972);[79] y luego en Puebla (1979), Santo Domingo (1992) y Aparecida (2007). El camino continua,
y la tarea misionera, si quiere desarrollar una Iglesia con rostro amazénico, necesita crecer en una cultura del
encuentro hacia una «pluriforme armonia».[80] Pero para que sea posible esta encarnacién de la Iglesia y del
Evangelio debe resonar, una y otra vez, el gran anuncio misionero.

El anuncio indispensable en la Amazonia

62. Frente a tantas necesidades y angustias que claman desde el corazén de la Amazonia, podemos
responder a partir de organizaciones sociales, recursos técnicos, espacios de debate, programas politicos, y
todo eso puede ser parte de la solucion. Pero los cristianos no renunciamos a la propuesta de fe que recibimos
del Evangelio. Si bien queremos luchar con todos, codo a codo, no nos avergonzamos de Jesucristo. Para
quienes se han encontrado con El, viven en su amistad y se identifican con su mensaje, es inevitable hablar de
El'y acercar a los demas su propuesta de vida nueva: «jAy de mi si no evangelizo!» (1 Co 9,16).

63. La auténtica opcion por los mas pobres y olvidados, al mismo tiempo que nos mueve a liberarlos de la
miseria material y a defender sus derechos, implica proponerles la amistad con el Sefor que los promueve y
dignifica. Seria triste que reciban de nosotros un coédigo de doctrinas o un imperativo moral, pero no el gran
anuncio salvifico, ese grito misionero que apunta al corazén y da sentido a todo lo demas. Tampoco podemos
conformarnos con un mensaje social. Si damos la vida por ellos, por la justicia y la dignidad que ellos merecen,
no podemos ocultarles que lo hacemos porque reconocemos a Cristo en ellos y porque descubrimos la inmensa
dignidad que les otorga el Padre Dios que los ama infinitamente.

64. Ellos tienen derecho al anuncio del Evangelio, sobre todo a ese primer anuncio que se llama kerygmay
que «es el anuncio principal, ese que siempre hay que volver a escuchar de diversas maneras y ese que
siempre hay que volver a anunciar de una forma o de otra».[81] Es el anuncio de un Dios que ama infinitamente
a cada ser humano, que ha manifestado plenamente ese amor en Cristo crucificado por nosotros y resucitado
en nuestras vidas. Propongo releer un breve resumen sobre este contenido en el capitulo IV de la Exhortacion
Christus vivit. Este anuncio debe resonar constantemente en la Amazonia, expresado de muchas modalidades
diferentes. Sin este anuncio apasionado, cada estructura eclesial se convertira en una ONG mas, y asi no
responderemos al pedido de Jesucristo: «Vayan por todo el mundo y anuncien el Evangelio a toda la creacion»
(Mc 16,15).

65. Cualquier propuesta de maduracion en la vida cristiana necesita tener como eje permanente este
anuncio, porque «toda formacion cristiana es ante todo la profundizacién del kerygma que se va haciendo carne
cada vez mas y mejor».[82] La reaccidon fundamental ante ese anuncio, cuando logra provocar un encuentro
personal con el Sefor, es la caridad fraterna, ese «mandamiento nuevo que es el primero, el mas grande, el
que mejor nos identifica como discipulos».[83] Asi, el kerygma'y el amor fraterno conforman la gran sintesis de
todo el contenido del Evangelio que no puede dejar de ser propuesta en la Amazonia. Es lo que vivieron
grandes evangelizadores de América Latina como santo Toribio de Mogrovejo o san José de Anchieta.

La inculturacion

66. La Iglesia, al mismo tiempo que anuncia una y otra vez el kerygma, necesita crecer en la Amazonia.
Para ello siempre reconfigura su propia identidad en escucha y didlogo con las personas, realidades e historias
de su territorio. De esa forma podra desarrollarse cada vez mas un necesario proceso de inculturacién, que no
desprecia nada de lo bueno que ya existe en las culturas amazédnicas, sino que lo recoge vy lo lleva a la plenitud
a la luz del Evangelio.[84] Tampoco desprecia la riqueza de sabiduria cristiana transmitida durante siglos, como
si se pretendiera ignorar la historia donde Dios ha obrado de multiples maneras, porque la Iglesia tiene un rostro
pluriforme «no so6lo desde una perspectiva espacial [...] sino también desde su realidad temporal».[85] Se trata
de la auténtica Tradicion de la Iglesia, que no es un depdsito estatico ni una pieza de museo, sino la raiz de un
arbol que crece.[86] Es la Tradicion milenaria que testimonia la accion divina en su Pueblo y «tiene la mision de
mantener vivo el fuego mas que conservar sus cenizas».[87]



14

67. San Juan Pablo Il ensefiaba que, al presentar su propuesta evangélica, «la Iglesia no pretende negar la
autonomia de la cultura. Al contrario, tiene hacia ella el mayor respeto», porque la cultura «no es solamente
sujeto de redencion y elevacion, sino que puede también jugar un rol de mediacion y de colaboracion».[88]
Dirigiéndose a los indigenas del Continente americano recordd que «una fe que no se haga cultura es una fe no
plenamente acogida, no totalmente pensada, no fielmente vivida».[89] Los desafios de las culturas invitan a la
Iglesia a «una actitud de vigilante sentido critico, pero también de atencion confiada».[90]

68. Cabe retomar aqui lo que ya expresé en la Exhortacién Evangelii gaudium acerca de la inculturacion,
que tiene como base la conviccion de que «la gracia supone la cultura, y el don de Dios se encarna en la cultura
de quien lo recibe».[91] Percibamos que esto implica un doble movimiento. Por una parte, una dinamica de
fecundacién que permite expresar el Evangelio en un lugar, ya que «cuando una comunidad acoge el anuncio
de la salvacion, el Espiritu Santo fecunda su cultura con la fuerza transformadora del Evangelio».[92] Por otra
parte, la misma Iglesia vive un camino receptivo, que la enriquece con lo que el Espiritu ya habia sembrado
misteriosamente en esa cultura. De ese modo, «el Espiritu Santo embellece a la Iglesia, mostrandole nuevos
aspectos de la Revelacion y regalandole un nuevo rostro».[93] Se trata, en definitiva, de permitir y de alentar
que el anuncio del Evangelio inagotable, comunicado «con categorias propias de la cultura donde es
anunciado, provoque una nueva sintesis con esa cultura».[94]

69. Por esto, «como podemos ver en la historia de la Iglesia, el cristianismo no tiene un Unico modo
cultural»[95] y «no haria justicia a la l6gica de la encarnacidn pensar en un cristianismo monocultural y
monocorde».[96] Sin embargo, el riesgo de los evangelizadores que llegan a un lugar es creer que no sélo
deben comunicar el Evangelio sino también la cultura en la cual ellos han crecido, olvidando que no se trata de
«imponer una determinada forma cultural, por mas bella y antigua que sea».[97] Hace falta aceptar con valentia
la novedad del Espiritu capaz de crear siempre algo nuevo con el tesoro inagotable de Jesucristo, porque «la
inculturacion coloca a la Iglesia en un camino dificil, pero necesario».[98] Es verdad que «aunque estos
procesos son siempre lentos, a veces el miedo nos paraliza demasiado» y terminamos como «espectadores de
un estancamiento infecundo de la Iglesia».[99] No temamos, no le cortemos las alas al Espiritu Santo.

Caminos de inculturacion en la Amazonia

70. Para lograr una renovada inculturacion del Evangelio en la Amazonia, la Iglesia necesita escuchar su
sabiduria ancestral, volver a dar voz a los mayores, reconocer los valores presentes en el estilo de vida de las
comunidades originarias, recuperar a tiempo las ricas narraciones de los pueblos. En la Amazonia ya hemos
recibido riquezas que vienen de las culturas precolombinas, «como la apertura a la accion de Dios, el sentido de
la gratitud por los frutos de la tierra, el caracter sagrado de la vida humana y la valoracion de la familia, el
sentido de solidaridad y la corresponsabilidad en el trabajo comun, la importancia de lo cultual, la creencia en
una vida mas alla de la terrenal, y tantos otros valores».[100]

71. En este contexto, los pueblos indigenas amazoénicos expresan la auténtica calidad de vida como un
“buen vivir’ que implica una armonia personal, familiar, comunitaria y cosmica, y que se expresa en su modo
comunitario de pensar la existencia, en la capacidad de encontrar gozo y plenitud en medio de una vida austera
y sencilla, asi como en el cuidado responsable de la naturaleza que preserva los recursos para las siguientes
generaciones. Los pueblos aborigenes podrian ayudarnos a percibir lo que es una feliz sobriedad y en este
sentido «tienen mucho que ensefiarnos».[101] Ellos saben ser felices con poco, disfrutan los pequefios dones
de Dios sin acumular tantas cosas, no destruyen sin necesidad, cuidan los ecosistemas y reconocen que la
tierra, al mismo tiempo que se ofrece para sostener su vida, como una fuente generosa, tiene un sentido
materno que despierta respetuosa ternura. Todo eso debe ser valorado y recogido en la evangelizacion.[102]

72. Mientras luchamos por ellos y con ellos, estamos llamados «a ser sus amigos, a escucharlos, a
interpretarlos y a recoger la misteriosa sabiduria que Dios quiere comunicarnos a través de ellos».[103] Los
habitantes de las ciudades necesitan valorar esta sabiduria y dejarse “reeducar” frente al consumismo ansioso y
al aislamiento urbano. La Iglesia misma puede ser un vehiculo que ayude a esta recuperacion cultural en una
preciosa sintesis con el anuncio del Evangelio. Ademas, ella se convierte en instrumento de caridad en la
medida en que las comunidades urbanas no sélo sean misioneras en su entorno, sino también acogedoras ante



15

los pobres que llegan del interior acuciados por la miseria. Lo es igualmente en la medida en que las
comunidades estén cerca de los jovenes migrantes para ayudarles a integrarse en la ciudad sin caer en sus
redes de degradacion. Estas acciones eclesiales, que brotan del amor, son valiosos caminos dentro de un
proceso de inculturacion.

73. Pero la inculturacion eleva y plenifica. Ciertamente hay que valorar esa mistica indigena de la
interconexién e interdependencia de todo lo creado, mistica de gratuidad que ama la vida como don, mistica de
admiracién sagrada ante la naturaleza que nos desborda con tanta vida. No obstante, también se trata de lograr
que esta relacion con Dios presente en el cosmos se convierta, cada vez mas, en la relacién personal con un
Tu que sostiene la propia realidad y quiere darle un sentido, un Tu que nos conoce y nos ama:

«Flotan sombras de mi, maderas muertas.
Pero la estrella nace sin reproche

sobre las manos de este nifio, expertas,
que conquistan las aguas y la noche.

Me ha de bastar saber que Tu me sabes
entero, desde antes de mis dias».[104]

74. De igual modo, la relacién con Jesucristo, Dios y hombre verdadero, liberador y redentor, no es enemiga
de esta cosmovisién marcadamente cosmica que los caracteriza, porque El también es el Resucitado que
penetra todas las cosas.[105] Para la experiencia cristiana, «todas las criaturas del universo material
encuentran su verdadero sentido en el Verbo encarnado, porque el Hijo de Dios ha incorporado en su persona
parte del universo material, donde ha introducido un germen de transformacién definitiva».[106] El esta gloriosa
y misteriosamente presente en el rio, en los arboles, en los peces, en el viento, como el Sefior que reina en la
creacion sin perder sus heridas transfiguradas, y en la Eucaristia asume los elementos del mundo dando a cada
uno el sentido del don pascual.

Inculturacion social y espiritual

75. Esta inculturacion, dada la situacion de pobreza y abandono de tantos habitantes de la Amazonia,
necesariamente tendra que tener un perfume marcadamente social y caracterizarse por una firme defensa de
los derechos humanos, haciendo brillar ese rostro de Cristo que «ha querido identificarse con ternura especial
con los mas débiles y pobres».[107] Porque «desde el corazon del Evangelio reconocemos la intima conexion
que existe entre evangelizacion y promocién humana»,[108] y esto implica para las comunidades cristianas un
claro compromiso con el Reino de justicia en la promocion de los descartados. Para ello es sumamente
importante una adecuada formacién de los agentes pastorales en la Doctrina Social de la Iglesia.

76. Al mismo tiempo, la inculturacion del Evangelio en la Amazonia debe integrar mejor lo social con lo
espiritual, de manera que los mas pobres no necesiten ir a buscar fuera de la Iglesia una espiritualidad que
responda a los anhelos de su dimension trascendente. Por lo tanto, no se trata de una religiosidad alienante e
individualista que acalle los reclamos sociales por una vida mas digna, pero tampoco se trata de mutilar la
dimensién trascendente y espiritual como si al ser humano le bastara el desarrollo material. Esto nos convoca
no s6lo a combinar las dos cosas, sino a conectarlas intimamente. Asi brillara la verdadera hermosura del
Evangelio, que es plenamente humanizadora, que dignifica integramente a las personas y a los pueblos, que
colma el corazén y la vida entera.

Puntos de partida para una santidad amazonica

77. Asi podran nacer testimonios de santidad con rostro amazoénico, que no sean copias de modelos de
otros lugares, santidad hecha de encuentro y de entrega, de contemplacion y de servicio, de soledad receptiva
y de vida comun, de alegre sobriedad y de lucha por la justicia. A esta santidad la alcanza «cada uno por su
camino»,[109] y eso vale también para los pueblos, donde la gracia se encarna y brilla con rasgos distintivos.
Imaginemos una santidad con rasgos amazoénicos, llamada a interpelar a la Iglesia universal.



16

78. Un proceso de inculturacién, que implica caminos no sélo individuales sino también populares, exige
amor al pueblo cargado de respeto y comprension. En buena parte de la Amazonia este proceso ya se ha
iniciado. Hace mas de cuarenta anos los Obispos de la Amazonia del Peru destacaban que en muchos de los
grupos presentes en esa region «el sujeto de evangelizacién, modelado por una cultura propia multiple y
cambiante, esta inicialmente evangelizado» ya que posee «ciertos rasgos de catolicismo popular que, aunque
primitivamente quizas fueron promovidos por agentes pastorales, actualmente son algo que el pueblo ha hecho
suyo y hasta les ha cambiado los significados y los transmite de generacion en generacion».[110] No nos
apresuremos en calificar de supersticion o de paganismo algunas expresiones religiosas que surgen
espontaneamente de la vida de los pueblos. Mas bien hay que saber reconocer el trigo que crece entre la
cizafa, porque «en la piedad popular puede percibirse el modo en que la fe recibida se encarné en una cultura
y se sigue transmitiendo».[111]

79. Es posible recoger de alguna manera un simbolo indigena sin calificarlo necesariamente de idolatria. Un
mito cargado de sentido espiritual puede ser aprovechado, y no siempre considerado un error pagano. Algunas
fiestas religiosas contienen un significado sagrado y son espacios de reencuentro y de fraternidad, aunque se
requiera un lento proceso de purificacion o de maduracion. Un misionero de alma trata de descubrir qué
inquietudes legitimas buscan un cauce en manifestaciones religiosas a veces imperfectas, parciales o
equivocadas, e intenta responder desde una espiritualidad inculturada.

80. Sera sin duda una espiritualidad centrada en el Unico Dios y Sefior, pero al mismo tiempo capaz de
entrar en contacto con las necesidades cotidianas de las personas que procuran una vida digna, que quieren
disfrutar de las cosas bellas de la existencia, encontrar la paz y la armonia, resolver las crisis familiares, curar
sus enfermedades, ver a sus hijos crecer felices. El peor peligro seria alejarlos del encuentro con Cristo por
presentarlo como un enemigo del gozo, o como alguien indiferente ante las busquedas y las angustias
humanas.[112] Hoy es indispensable mostrar que la santidad no deja a las personas sin «fuerzas, vida o
alegria».[113]

La inculturacion de la liturgia

81. La inculturacion de la espiritualidad cristiana en las culturas de los pueblos originarios tiene en los
sacramentos un camino de especial valor, porque en ellos se une lo divino y lo cosmico, la gracia y la creacion.
En la Amazonia no deberian entenderse como una separacion con respecto a lo creado. Ellos «son un modo
privilegiado de como la naturaleza es asumida por Dios y se convierte en mediacion de la vida
sobrenatural».[114] Son una plenificacién de lo creado, donde la naturaleza es elevada para que sea lugar e
instrumento de la gracia, para «abrazar el mundo en un nivel distinto».[115]

82. En la Eucaristia, Dios «en el colmo del misterio de la Encarnacion, quiso llegar a nuestra intimidad a
través de un pedazo de materia. [...] [Ella] une el cielo y la tierra, abraza y penetra todo lo creado».[116] Por
esa razon puede ser «motivacion para nuestras preocupaciones por el ambiente, y nos orienta a ser custodios
de todo lo creado».[117] Asi «no escapamos del mundo ni negamos la naturaleza cuando queremos
encontrarnos con Dios».[118] Esto nos permite recoger en la liturgia muchos elementos propios de la
experiencia de los indigenas en su intimo contacto con la naturaleza y estimular expresiones autéctonas en
cantos, danzas, ritos, gestos y simbolos. Ya el Concilio Vaticano Il habia pedido este esfuerzo de inculturacion
de la liturgia en los pueblos indigenas,[119] pero han pasado mas de cincuenta afios y hemos avanzado poco
en esta linea.[120]

83. Al domingo, «la espiritualidad cristiana incorpora el valor del descanso y de la fiesta. El ser humano
tiende a reducir el descanso contemplativo al ambito de lo infecundo o innecesario, olvidando que asi se quita a
la obra que se realiza lo mas importante: su sentido. Estamos llamados a incluir en nuestro obrar una dimensién
receptiva y gratuita».[121] Los pueblos originarios saben de esta gratuidad y de este sano ocio contemplativo.
Nuestras celebraciones deberian ayudarles a vivir esta experiencia en la liturgia dominical y a encontrarse con
la luz de la Palabra y de la Eucaristia que ilumina nuestras vidas concretas.

84. Los sacramentos muestran y comunican al Dios cercano que llega con misericordia a curar y a fortalecer



17

a sus hijos. Por lo tanto deben ser accesibles, sobre todo para los pobres, y nunca deben negarse por razones
de dinero. Tampoco cabe, frente a los pobres y olvidados de la Amazonia, una disciplina que excluya y aleje,
porque asi ellos son finalmente descartados por una Iglesia convertida en aduana. Mas bien, «en las dificiles
situaciones que viven las personas mas necesitadas, la Iglesia debe tener un especial cuidado para
comprender, consolar, integrar, evitando imponerles una serie de normas como si fueran una roca, con lo cual
se consigue el efecto de hacer que se sientan juzgadas y abandonadas precisamente por esa Madre que esta
llamada a acercarles la misericordia de Dios».[122] Para la Iglesia la misericordia puede volverse una mera
expresion romantica si no se manifiesta concretamente en la tarea pastoral.[123]

La inculturacion de la ministerialidad

85. La inculturacion también debe desarrollarse y reflejarse en una forma encarnada de llevar adelante la
organizacion eclesial y la ministerialidad. Si se incultura la espiritualidad, si se incultura la santidad, si se
incultura el Evangelio mismo, ;como evitar pensar en una inculturacién del modo como se estructuran y se
viven los ministerios eclesiales? La pastoral de la Iglesia tiene en la Amazonia una presencia precaria, debida
en parte a la inmensa extension territorial con muchos lugares de dificil acceso, gran diversidad cultural, serios
problemas sociales, y la propia opcion de algunos pueblos de recluirse. Esto no puede dejarnos indiferentes y
exige de la Iglesia una respuesta especifica y valiente.

86. Se requiere lograr que la ministerialidad se configure de tal manera que esté al servicio de una mayor
frecuencia de la celebracion de la Eucaristia, aun en las comunidades mas remotas y escondidas. En Aparecida
se invitd a escuchar el lamento de tantas comunidades de la Amazonia «privadas de la Eucaristia dominical por
largos periodos».[124] Pero al mismo tiempo se necesitan ministros que puedan comprender desde dentro la
sensibilidad y las culturas amazonicas.

87. El modo de configurar la vida y el ejercicio del ministerio de los sacerdotes no es monolitico, y adquiere
diversos matices en distintos lugares de la tierra. Por eso es importante determinar qué es lo mas especifico del
sacerdote, aquello que no puede ser delegado. La respuesta esta en el sacramento del Orden sagrado, que lo
configura con Cristo sacerdote. Y la primera conclusion es que ese caracter exclusivo recibido en el Orden, lo
capacita solo a él para presidir la Eucaristia.[125] Esa es su funcidn especifica, principal e indelegable. Algunos
piensan que lo que distingue al sacerdote es el poder, el hecho de ser la maxima autoridad de la comunidad.
Pero san Juan Pablo Il explicé que aunque el sacerdocio se considere “jerarquico”, esta funcion no tiene el valor
de estar por encima del resto, sino que «esta ordenada totalmente a la santidad de los miembros del Cuerpo
mistico de Cristo».[126] Cuando se afirma que el sacerdote es signo de “Cristo cabeza”, el sentido principal es
que Cristo es la fuente de la gracia: El es cabeza de la Iglesia «porque tiene el poder de hacer correr la gracia
por todos los miembros de la Iglesia».[127]

88. El sacerdote es signo de esa Cabeza que derrama la gracia ante todo cuando celebra la Eucaristia,
fuente y culmen de toda la vida cristiana.[128] Esa es su gran potestad, que so6lo puede ser recibida en el
sacramento del Orden sacerdotal. Por eso unicamente él puede decir: “Esto es mi cuerpo”. Hay otras palabras
que solo él puede pronunciar: “Yo te absuelvo de tus pecados”. Porque el perddon sacramental esta al servicio
de una celebracion eucaristica digna. En estos dos sacramentos esta el corazén de su identidad exclusiva.[129]

89. En las circunstancias especificas de la Amazonia, de manera especial en sus selvas y lugares mas
remotos, hay que encontrar un modo de asegurar ese ministerio sacerdotal. Los laicos podran anunciar la
Palabra, ensefiar, organizar sus comunidades, celebrar algunos sacramentos, buscar distintos cauces para la
piedad popular y desarrollar la multitud de dones que el Espiritu derrama en ellos. Pero necesitan la celebracion
de la Eucaristia porque ella «hace la Iglesia»,[130] y llegamos a decir que «no se edifica ninguna comunidad
cristiana si esta no tiene su raiz y centro en la celebracion de la sagrada Eucaristia».[131] Si de verdad creemos
que esto es asi, es urgente evitar que los pueblos amazoénicos estén privados de ese alimento de vida nueva y
del sacramento del perdén.

90. Esta acuciante necesidad me lleva a exhortar a todos los Obispos, en especial a los de América Latina,
no solo a promover la oracion por las vocaciones sacerdotales, sino también a ser mas generosos, orientando a



18

los que muestran vocacion misionera para que opten por la Amazonia.[132] Al mismo tiempo conviene revisar a
fondo la estructura y el contenido tanto de la formacion inicial como de la formacién permanente de los
presbiteros, para que adquieran las actitudes y capacidades que requiere el dialogo con las culturas
amazonicas. Esta formacion debe ser eminentemente pastoral y favorecer el desarrollo de la misericordia
sacerdotal.[133]

Comunidades repletas de vida

91. Por otra parte, la Eucaristia es el gran sacramento que significa y realiza la unidad de la Iglesia,[134] y
se celebra «para que de extrafos, dispersos e indiferentes unos a otros, lleguemos a ser unidos, iguales y
amigos».[135] Quien preside la Eucaristia debe cuidar la comunién, que no es una unidad empobrecida, sino
que acoge la multiple riqueza de dones y carismas que el Espiritu derrama en la comunidad.

92. Por lo tanto, la Eucaristia, como fuente y culmen, reclama el desarrollo de esa multiforme riqueza. Se
necesitan sacerdotes, pero esto no excluye que ordinariamente los diaconos permanentes —que deberian ser
muchos mas en la Amazonia—, las religiosas y los mismos laicos asuman responsabilidades importantes para
el crecimiento de las comunidades y que maduren en el ejercicio de esas funciones gracias a un
acompafamiento adecuado.

93 Entonces no se trata soélo de facilitar una mayor presencia de ministros ordenados que puedan celebrar
la Eucaristia. Este seria un objetivo muy limitado si no intentamos también provocar una nueva vida en las
comunidades. Necesitamos promover el encuentro con la Palabra y la maduracion en la santidad a través de
variados servicios laicales, que suponen un proceso de preparacion —biblica, doctrinal, espiritual y practica— y
diversos caminos de formacion permanente.

94, Una Iglesia con rostros amazoénicos requiere la presencia estable de lideres laicos maduros y dotados
de autoridad,[136] que conozcan las lenguas, las culturas, la experiencia espiritual y el modo de vivir en
comunidad de cada lugar, al mismo tiempo que dejan espacio a la multiplicidad de dones que el Espiritu Santo
siembra en todos. Porque alli donde hay una necesidad peculiar, El ya ha derramado carismas que permitan
darle una respuesta. Ello supone en la Iglesia una capacidad para dar lugar a la audacia del Espiritu, para
confiar y concretamente para permitir el desarrollo de una cultura eclesial propia, marcadamente laical. Los
desafios de la Amazonia exigen a la Iglesia un esfuerzo especial por lograr una presencia capilar que solo es
posible con un contundente protagonismo de los laicos.

95. Muchas personas consagradas gastaron sus energias y buena parte de sus vidas por el Reino de Dios
en la Amazonia. La vida consagrada, capaz de dialogo, de sintesis, de encarnacion y de profecia, tiene un lugar
especial en esta configuracion plural y armoniosa de la Iglesia amazonica. Pero le hace falta un nuevo esfuerzo
de inculturacion, que ponga en juego la creatividad, la audacia misionera, la sensibilidad y la fuerza peculiar de
la vida comunitaria.

96. Las comunidades de base, cuando supieron integrar la defensa de los derechos sociales con el anuncio
misionero y la espiritualidad, fueron verdaderas experiencias de sinodalidad en el caminar evangelizador de la
Iglesia en la Amazonia. Muchas veces «han ayudado a formar cristianos comprometidos con su fe, discipulos y
misioneros del Sefior, como testimonia la entrega generosa, hasta derramar su sangre, de tantos miembros
suyos».[137]

97. Aliento la profundizacion de la tarea conjunta que se realiza a través de la REPAM y de otras
asociaciones, con el objetivo de consolidar lo que ya pedia Aparecida: «establecer, entre las iglesias locales de
diversos paises sudamericanos, que estan en la cuenca amazonica, una pastoral de conjunto con prioridades
diferenciadas».[138] Esto vale especialmente para la relacion entre las Iglesias fronterizas.

98. Finalmente, quiero recordar que no siempre podemos pensar proyectos para comunidades estables,
porque en la Amazonia hay una gran movilidad interna, una constante migracion muchas veces pendular, y «la
region se ha convertido de hecho en un corredor migratorio».[139] La «trashumancia amazénica no ha sido bien



19

comprendida ni suficientemente trabajada desde el punto de vista pastoral».[140] Por ello hay que pensar en
equipos misioneros itinerantes y «apoyar la insercion y la itinerancia de los consagrados y las consagradas
junto a los mas empobrecidos y excluidos».[141] Por otro lado, esto desafia a nuestras comunidades urbanas,
que deberian cultivar con ingenio y generosidad, de forma especial en las periferias, diversas formas de
cercania y de acogida ante las familias y los jovenes que llegan del interior.

La fuerza y el don de las mujeres

99. En la Amazonia hay comunidades que se han sostenido y han transmitido la fe durante mucho tiempo
sin que algun sacerdote pasara por alli, aun durante décadas. Esto ocurrié gracias a la presencia de mujeres
fuertes y generosas: bautizadoras, catequistas, rezadoras, misioneras, ciertamente llamadas e impulsadas por
el Espiritu Santo. Durante siglos las mujeres mantuvieron a la Iglesia en pie en esos lugares con admirable
entrega y ardiente fe. Ellas mismas, en el Sinodo, nos conmovieron a todos con su testimonio.

100. Esto nos invita a expandir la mirada para evitar reducir nuestra comprension de la Iglesia a estructuras
funcionales. Ese reduccionismo nos llevaria a pensar que se otorgaria a las mujeres un status y una
participacion mayor en la Iglesia sdlo si se les diera acceso al Orden sagrado. Pero esta mirada en realidad
limitaria las perspectivas, nos orientaria a clericalizar a las mujeres, disminuiria el gran valor de lo que ellas ya
han dado y provocaria sutiimente un empobrecimiento de su aporte indispensable.

101. Jesucristo se presenta como Esposo de la comunidad que celebra la Eucaristia, a través de la figura de
un varén que la preside como signo del unico Sacerdote. Este dialogo entre el Esposo y la esposa que se eleva
en la adoracion y santifica a la comunidad, no deberia encerrarnos en planteamientos parciales sobre el poder
en la Iglesia. Porque el Sefor quiso manifestar su poder y su amor a través de dos rostros humanos: el de su
Hijo divino hecho hombre y el de una creatura que es mujer, Maria. Las mujeres hacen su aporte a la Iglesia
segun su modo propio y prolongando la fuerza y la ternura de Maria, la Madre. De este modo no nos limitamos
a un planteamiento funcional, sino que entramos en la estructura intima de la Iglesia. Asi comprendemos
radicalmente por qué sin las mujeres ella se derrumba, como se habrian caido a pedazos tantas comunidades
de la Amazonia si no hubieran estado alli las mujeres, sosteniéndolas, conteniéndolas y cuidandolas. Esto
muestra cual es su poder caracteristico.

102. No podemos dejar de alentar los dones populares que han dado a las mujeres tanto protagonismo en la
Amazonia, aunque hoy las comunidades estan sometidas a nuevos riesgos que no existian en otras épocas. La
situacion actual nos exige estimular el surgimiento de otros servicios y carismas femeninos, que respondan a
las necesidades especificas de los pueblos amazdnicos en este momento historico.

103. En una Iglesia sinodal las mujeres, que de hecho desempefian un papel central en las comunidades
amazonicas, deberian poder acceder a funciones e incluso a servicios eclesiales que no requieren el Orden
sagrado y permitan expresar mejor su lugar propio. Cabe recordar que estos servicios implican una estabilidad,
un reconocimiento publico y el envio por parte del obispo. Esto da lugar también a que las mujeres tengan una
incidencia real y efectiva en la organizacion, en las decisiones mas importantes y en la guia de las
comunidades, pero sin dejar de hacerlo con el estilo propio de su impronta femenina.

Ampliar horizontes mas alla de los conflictos

104. Suele ocurrir que en un determinado lugar los agentes pastorales vislumbran soluciones muy diversas
para los problemas que enfrentan, y por ello proponen formas aparentemente opuestas de organizacién
eclesial. Cuando esto ocurre es probable que la verdadera respuesta a los desafios de la evangelizacion esté
en la superacion de las dos propuestas, encontrando otros caminos mejores, quizas no imaginados. El conflicto
se supera en un nivel superior donde cada una de las partes, sin dejar de ser fiel a si misma, se integra con la
otra en una nueva realidad. Todo se resuelve «en un plano superior que conserva en si las virtualidades
valiosas de las polaridades en pugna».[142] De otro modo, el conflicto nos encierra, «perdemos perspectivas,
los horizontes se limitan y la realidad misma queda fragmentada».[143]



20

105. Esto de ninguna manera significa relativizar los problemas, escapar de ellos o dejar las cosas como
estan. Las verdaderas soluciones nunca se alcanzan licuando la audacia, escondiéndose de las exigencias
concretas o buscando culpas afuera. Al contrario, la salida se encuentra por “desborde”, trascendiendo la
dialéctica que limita la vision para poder reconocer asi un don mayor que Dios esta ofreciendo. De ese nuevo
don acogido con valentia y generosidad, de ese don inesperado que despierta una nueva y mayor creatividad,
manaran como de una fuente generosa las respuestas que la dialéctica no nos dejaba ver. En sus inicios, la fe
cristiana se difundio admirablemente siguiendo esta logica que le permitio, a partir de una matriz hebrea,
encarnarse en las culturas grecorromanas y adquirir a su paso distintas modalidades. De modo analogo, en
este momento histérico, la Amazonia nos desafia a superar perspectivas limitadas, soluciones pragmaticas que
se quedan clausuradas en aspectos parciales de los grandes desafios, para buscar caminos mas amplios y
audaces de inculturacion.

La convivencia ecuménica e interreligiosa

106. En una Amazonia plurirreligiosa, los creyentes necesitamos encontrar espacios para conversar y para
actuar juntos por el bien comun y la promocién de los mas pobres. No se trata de que todos seamos mas light o
de que escondamos las convicciones propias que nos apasionan para poder encontrarnos con otros que
piensan distinto. Si uno cree que el Espiritu Santo puede actuar en el diferente, entonces intentara dejarse
enriquecer con esa luz, pero la acogera desde el seno de sus propias convicciones y de su propia identidad.
Porque mientras mas profunda, solida y rica es una identidad, mas tendra para enriquecer a los otros con su
aporte especifico.

107. Los catdlicos tenemos un tesoro en las Sagradas Escrituras, que otras religiones no aceptan, aunque a
veces son capaces de leerlas con interés e incluso de valorar algunos de sus contenidos. Algo semejante
intentamos hacer nosotros ante los textos sagrados de otras religiones y comunidades religiosas, donde se
encuentran «preceptos y doctrinas que [...] no pocas veces reflejan un destello de aquella Verdad que ilumina a
todos los hombres».[144] También tenemos una gran riqueza en los siete sacramentos, que algunas
comunidades cristianas no aceptan en su totalidad o en idéntico sentido. Al mismo tiempo que creemos
firmemente en Jesus como unico Redentor del mundo, cultivamos una profunda devocioén hacia su Madre. Si
bien sabemos que esto no se da en todas las confesiones cristianas, sentimos el deber de comunicar a la
Amazonia la riqueza de ese calido amor materno del cual nos sentimos depositarios. De hecho terminaré esta
Exhortacién con unas palabras dirigidas a Maria.

108. Todo esto no tendria que convertirnos en enemigos. En un verdadero espiritu de didlogo se alimenta la
capacidad de comprender el sentido de lo que el otro dice y hace, aunque uno no pueda asumirlo como una
conviccion propia. Asi se vuelve posible ser sinceros, no disimular lo que creemos, sin dejar de conversar, de
buscar puntos de contacto, y sobre todo de trabajar y luchar juntos por el bien de la Amazonia. La fuerza de lo
que une a todos los cristianos tiene un valor inmenso. Prestamos tanta atencion a lo que nos divide que a veces
ya no apreciamos ni valoramos lo que nos une. Y eso que nos une es lo que nos permite estar en el mundo sin
que nos devoren la inmanencia terrena, el vacio espiritual, el egocentrismo cémodo, el individualismo
consumista y autodestructivo.

109. A todos los cristianos nos une la fe en Dios, el Padre que nos da la vida y nos ama tanto. Nos une la fe
en Jesucristo, el unico Redentor, que nos liberd con su bendita sangre y con su resurreccién gloriosa. Nos une
el deseo de su Palabra que guia nuestros pasos. Nos une el fuego del Espiritu que nos impulsa a la misién. Nos
une el mandamiento nuevo que Jesus nos dejod, la busqueda de una civilizacion del amor, la pasion por el Reino
que el Sefior nos llama a construir con El. Nos une la lucha por la paz y la justicia. Nos une la conviccion de que
no todo se termina en esta vida, sino que estamos llamados a la fiesta celestial donde Dios secara todas las
lagrimas y recogera lo que hicimos por los que sufren.

110. Todo esto nos une. ; Como no luchar juntos? ; Cédmo no orar juntos y trabajar codo a codo para
defender a los pobres de la Amazonia, para mostrar el rostro santo del Sefior y para cuidar su obra creadora?



21
CONCLUSION

LA MADRE DE LA AMAZONIA

111. Después de compartir algunos suefios, aliento a todos a avanzar en caminos concretos que permitan
transformar la realidad de la Amazonia y liberarla de los males que la aquejan. Ahora levantemos la mirada a
Maria. La Madre que Cristo nos dejo, aunque es la unica Madre de todos, se manifiesta en la Amazonia de
distintas maneras. Sabemos que «los indigenas se encuentran vitalmente con Jesucristo por muchas vias; pero
el camino mariano ha contribuido mas a este encuentro».[145] Ante la maravilla de la Amazonia, que hemos
descubierto cada vez mejor en la preparacion y en el desarrollo del Sinodo, creo que lo mejor es culminar esta
Exhortacién dirigiéndonos a ella:

Madre de la vida,

en tu seno materno se fue formando Jesus,
que es el Sefor de todo lo que existe.
Resucitado, El te transformé con su luz

y te hizo reina de toda la creacion.

Por eso te pedimos que reines, Maria,

en el corazon palpitante de la Amazonia.

Muéstrate como madre de todas las creaturas,
en la belleza de las flores, de los rios,

del gran rio que la atraviesa

y de todo lo que vibra en sus selvas.

Cuida con tu carifio esa explosion de hermosura.

Pide a Jesus que derrame todo su amor
en los hombres y en las mujeres que alli habitan,
para que sepan admirarla y cuidarla.

Haz nacer a tu hijo en sus corazones

para que El brille en la Amazonia,

en sus pueblos y en sus culturas,

con la luz de su Palabra, con el consuelo de su amor,
con su mensaje de fraternidad y de justicia.

Que en cada Eucaristia

se eleve también tanta maravilla

para la gloria del Padre.

Madre, mira a los pobres de la Amazonia,
porque su hogar esta siendo destruido
por intereses mezquinos.

jCuanto dolor y cuanta miseria,

cuanto abandono y cuanto atropello

en esta tierra bendita,

desbordante de vida!

Toca la sensibilidad de los poderosos
porque aunque sentimos que ya es tarde
nos llamas a salvar

lo que todavia vive.



22

Madre del corazon traspasado

que sufres en tus hijos ultrajados

y en la naturaleza herida,

reina tu en la Amazonia

Jjunto con tu hijo.

Reina para que nadie mas se sienta duerio
de la obra de Dios.

En ti confiamos, Madre de la vida,
no nos abandones

en esta hora oscura.

Ameén.

Dado en Roma, junto a San Juan de Letran, el 2 de febrero, Fiesta de la Presentacion del Sefior, del
ano 2020, séptimo de mi Pontificado.

FRANCISCO

[1] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 49: AAS 107 (2015), 866.

[2] Instrumentum laboris, 45.

[3] Ana Varela Tafur, «Timareo», en Lo que no veo en visiones, Lima 1992.

[4] Jorge Vega Marquez, «Amazonia solitaria», en Poesia obrera, Cobija-Pando-Bolivia 2009, 39.

[5] Red Eclesial Panamazdnica (REPAM), Brasil, Sintesis del aporte al Sinodo, 120; Instrumentum laboris, 45.

[6] Discurso a los jovenes, San Pablo - Brasil (10 mayo 2007), 2: L’'Osservatore Romano, ed. semanal en
lengua espafiola (18 mayo 2007), p. 6.

[7] Cf. Alberto C. Araujo, «Imaginario amazonico», en Amazonia real: amazoniareal.com.br (29 enero 2014).
[8] S. Pablo VI, Carta enc. Populorum progressio (26 marzo 1967), 57: AAS 59 (1967), 285.

[9]1 S. Juan Pablo I, Discurso a la Pontificia Academia de las Ciencias Sociales (27 abril 2001), 4: AAS 93
(2001), 600.

[10] Cf. Instrumentum laboris, 41.

[11] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 473.



23

[12] Ramon Iribertegui, Amazonas: El hombre y el caucho, ed. Vicariato Apostolico de Puerto Ayacucho -
Venezuela, Monografia, n. 4, Caracas 1987, 307ss.

[13] Cf. Amarilis Tupiassu, «Amazénia, das travessias lusitanas a literatura de até agora», en Estudos
Avancgados, vol. 19, n. 53, San Pablo (enero/abril 2005): «De hecho, después del final de la primera
colonizacion, la Amazonia continué su camino como una region sujeta a la avaricia de siglos, ahora bajo nuevas
imposiciones retoricas [...] por parte de agentes “civilizadores” que ni siquiera necesitan una personificacién
para generar y multiplicar las nuevas facetas de la vieja destruccion, ahora a través de una muerte lenta».

[14] Obispos de la Amazonia de Brasil, Carta al Pueblo de Dios, Santarem - Brasil (6 julio 2012).

[15] S. Juan Pabilo Il, Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz 1998, 3: AAS 90 (1998), 150.

[16] Il Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Puebla (23 marzo
1979), 6.

[17] Instrumentum laboris, 6. EI Papa Pablo lll, con el Breve Veritas ipsa (2 junio 1537), condend las tesis
racistas, reconociendo a los indios, ya fuesen cristianos o no, la dignidad de la persona humana, les reconocié
el derecho a sus posesiones y prohibié que fuesen reducidos a esclavitud. Afirmaba: «Siendo hombres como
los demas, [...] no pueden ser absolutamente privados de su libertad y de la posesion de sus bienes, tampoco
aquellos que estan fuera de la fe de Jesucristo». Este magisterio fue reafirmado por los papas Gregorio XIV,
Bula Cum Sicuti (28 abril 1591); Urbano VIII, Bula Commissum Nobis (22 abril 1639); Benedicto XIV, Bula
Immensa Pastorum Principis, dirigida a los Obispos de Brasil (20 diciembre 1741); Gregorio XVI, Breve In
Supremo (3 diciembre 1839); Leon XIll, Epistola a los Obispos de Brasil sobre la esclavitud (5 mayo 1888); S.
Juan Pablo Il, Mensaje a los indigenas del Continente americano, Santo Domingo (12 octubre 1992), 2:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola (23 octubre 1992), p. 15.

[18] Frederico Benicio de Sousa Costa, Carta Pastoral (1909), ed. Imprenta del gobierno del Estado de
Amazonas, Manaos 1994, 83.

[19] Instrumentum laboris, 7.

[20] Discurso con motivo del Il Encuentro Mundial de los Movimientos Populares, Santa Cruz de la Sierra -
Bolivia (9 julio 2015): L’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (17 julio 2015), p. 9.

[21] Discurso con motivo del Encuentro con los Pueblos de la Amazonia, Puerto Maldonado - Pert (19 enero
2018): L’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola (26 enero 2018), p. 3.

[22] Instrumentum laboris, 24.

[23] Yana Lucila Lema, Tamyahuan Shamakupani (Con la lluvia estoy viviendo), 1, en
http://siwarmayu.com/es/yana-lucila-lema-6-poemas-de-tamyawan-shamukupani-con-la-lluvia-estoy-viviendo/

[24] Conferencia Episcopal Ecuatoriana, Cuidemos nuestro planeta (20 abril 2012), 3.

[25] N. 142: AAS 107 (2015), 904-905.

[26] N. 82.

[27] Ibid., 83.

[28] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 239: AAS 105 (2013), 1116.



24
[29] Ibid., 218: AAS 105 (2013), 1110.

[30] Ibid.

[31] Cf. Instrumentum laboris, 57.

[32] Cf. Evaristo Eduardo de Miranda, Quando o Amazonas corria para o Pacifico, Petropolis 2007, 83-93.

[33] Juan Carlos Galeano, «Paisajes», en Amazonia y otros poemas, ed. Universidad Externado de Colombia,
Bogota 2011, 31.

[34] Javier Yglesias, «Llamado», en Revista peruana de literatura, n. 6 (junio 2007), 31.

[35] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 144: AAS 107 (2015), 905.

[36] Exhort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 186.

[37] Ibid., 200.

[38] Videomensaje para el Encuentro Mundial de la Juventud Indigena, Soloy - Panama (18 enero 2019):
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola (15 enero 2019), p. 10.

[39] Mario Vargas Llosa, Prologo de El Hablador, Madrid (8 octubre 2007).

[40] Exhort. ap. postsin. Christus vivit (25 marzo 2019), 195.

[41] S. Juan Pabilo Il, Carta enc. Centesimus annus (1 mayo 1991), 50: AAS 83 (1991), 856.

[42] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 97.

[43] Discurso en el Encuentro con los Pueblos de la Amazonia, Puerto Maldonado - Peru (19 enero 2018):
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafiola (26 enero 2018), p. 3.

[44] Instrumentum laboris, 123, e.

[45] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 144: AAS 107 (2015), 906.

[46] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 51: AAS 101 (2009), 687: «La naturaleza,
especialmente en nuestra época, esta tan integrada en la dinamica social y cultural que practicamente ya no
constituye una variable independiente. La desertizacion y el empobrecimiento productivo de algunas areas
agricolas son también fruto del empobrecimiento de sus habitantes y de su atraso».

[47] Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz 2007, 8: Insegnamenti 2/2 (2006), 776.

[48] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 16, 91, 117, 138, 240: AAS 107 (2015), 854, 884, 894, 903, 941.

[49] Documento Bolivia: informe pais. Consulta presinodal (2019), 36; cf. Instrumentum laboris, 23.

[50] Instrumentum laboris, 26.



25
[51] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 146: AAS 107 (2015), 906.

[52] Documento con aportaciones al Sinodo de la Diocesis de San José del Guaviare y de la Arquidiocesis de
Villavicencio y Granada - Colombia; cf. Instrumentum laboris, 17.

[53] Euclides da Cunha, Los Sertones (Os Sertées), Buenos Aires 1946, 65-66.

[54] Pablo Neruda, «Amazonas», en Canto General (1938), I, IV.

[55] REPAM, Doc. Eje de Fronteras. Preparacién para el Sinodo de la Amazonia, Tabatinga - Brasil (13 febrero
2019), 3; cf. Instrumentum laboris, 8.

[56] Amadeu Thiago de Mello, Amazonas, patria da agua. Traduccion al espafiol de Jorge Timossi, en
http://letras-uruguay.espaciolatino.com/aaa/mello_thiago/amazonas_patria_da_agua.htm

[57] Vinicius de Moraes, Para vivir un gran amor, Buenos Aires 2013, 166.

[58] Juan Carlos Galeano, «Los que creyerony», en Amazonia y otros poemas, ed. Universidad Externado de
Colombia, Bogota 2011, 44.

[59] Harald Sioli, A Amazénia, Petrépolis 1985, 60.

[60] S. Juan Pablo Il, Discurso a los participantes en un Congreso Internacional sobre “Ambiente y salud” (24
marzo 1997), 2: L’'Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espanola (11 abril 1997), p. 7.

[61] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 34: AAS 107 (2015), 860.

[62] Cf. ibid., 28-31: AAS 107 (2015), 858-859.

[63] Ibid., 38: AAS 107 (2015), 862.

[64] Cf. V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29
junio 2007), 86.

[65] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 38: AAS 107 (2015), 862.

[66] Cf. ibid., 144, 187: AAS 107 (2015), 905-906, 921.

[67] Cf. ibid., 183: AAS 107 (2015), 920.

[68] Ibid., 53: AAS 107 (2015), 868.

[69] CF. ibid., 49: AAS 107 (2015), 866.

[70] Documento preparatorio del Sinodo de los Obispos para la Asamblea Especial para la Region
Panamazdnica, 8.

[71] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 56: AAS 107 (2015), 869.

[72] Ibid., 59: AAS 107 (2015), 870.



26
[73] Ibid., 33: AAS 107 (2015), 860.

[74] Ibid., 220: AAS 107 (2015), 934.

[75] Ibid., 215: AAS 107 (2015), 932.

[76] Sui Yun, Cantos para el mendigo y el rey, Wiesbaden 2000.

[77] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 100: AAS 107 (2015), 887.

[78] Ibid., 204: AAS 107 (2015), 928.

[79] Cf. Documentos de Santarem (1972) y Manaos (1997), en Conferencia Nacional de los Obispos de Brasil,
Desafio missionario. Documentos da Igreja na Amazénia, Brasilia 2014, 9-28, 67-84.

[80] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 220: AAS 105 (2013), 1110.

[81] Ibid., 164: AAS 105 (2013), 1088-1089.

[82] Ibid., 165: AAS 105 (2013), 1089.

[83] Ibid., 161: AAS 105 (2013), 1087.

[84] Asi lo recoge el Concilio Vaticano Il en el n. 44 de la Constitucion Gaudium et spes cuando dice: «[La
Iglesia] desde el comienzo de su historia, aprendié a expresar el mensaje de Cristo por medio de los conceptos
y de las lenguas de los distintos pueblos y procurd, ademas, ilustrarlo con la sabiduria de los filosofos, todo ello
con el fin de adaptar el Evangelio, en cuanto era conveniente, al nivel de la comprensién de todos y de las
exigencias de los sabios. Ciertamente, esta predicaciéon acomodada de la palabra revelada debe mantenerse
como ley de toda evangelizacion. Pues asi en todo pueblo se estimula el poder de expresar el mensaje de
Cristo a su modo y, al mismo tiempo, se promueve un vivo intercambio entre la Iglesia y las diferentes culturas
de los pueblos».

[85] Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania (29 junio 2019), 9: L’'Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua espafola (5 julio 2019), p. 9.

[86] Cf. S. Vicente de Lerins, Commonitorium primum, cap. 23: PL 50, 668: «Ut annis scilicet consolidetur,
dilatetur tempore, sublimetur aetate».

[87] Carta al Pueblo de Dios que peregrina en Alemania (29 junio 2019), 9. Cf. La expresion atribuida a Gustav
Mahler: «La tradicion es la salvaguarda del futuro y no la conservacion de las cenizas».

[88] Discurso a los docentes universitarios y los hombres de cultura, Coimbra (15 mayo 1982), 5: L’Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua espariola (23 mayo 1982), p. 18.

[89] Mensaje a los indigenas del Continente americano, Santo Domingo (12 octubre 1992), 6: L’'Osservatore
Romano, ed. semanal en lengua espafiola (23 octubre 1992), p. 15; cf. Discurso a los participantes en el
Congreso nacional del Movimiento eclesial de compromiso cultural (16 enero 1982), 2: Insegnamenti 5/1 (1982),
131.

[90] S. Juan Pabilo Il, Exhort. ap. postsin. Vita consecrata (25 marzo 1996), 98: AAS 88 (1996), 474-475.



27
[91] N. 115: AAS 105 (2013), 1068.

[92] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[93] Ibid.

[94] Ibid., 129: AAS 105 (2013), 1074.

[95] Ibid., 116: AAS 105 (2013), 1068.

[96] Ibid., 117: AAS 105 (2013), 1069.

[97] Ibid.

[98] S. Juan Pabilo Il, Discurso a la Asamblea plenaria del Pontificio Consejo para la Cultura (17 enero 1987), 5:
L’Osservatore Romano, ed. semanal en lengua espafola (1 febrero 1987), p. 21.

[99] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 129: AAS 105 (2013), 1074.

[100] IV Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Santo Domingo (12-
28 octubre 1992), 17.

[101] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[102] Cf. Vittorio Messori - Joseph Ratzinger, Informe sobre la fe, ed. BAC, Madrid 2015, 209-210.

[103] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 198: AAS 105 (2013), 1103.

[104] Pedro Casaldaliga, «Carta de navegar (Por el Tocantins amazonico)», en El tiempo y la espera, Santander
1986.

[105] Santo Tomas de Aquino lo explica de esta manera: «La triple manera como esta Dios en las cosas: Una
€s comun, por esencia, presencia y potencia; otra por la gracia en sus santos; la tercera, singular en Cristo, por
la unién» (Ad Colossenses, c. Il, |. 2).

[106] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[107] Il Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Puebla (23 marzo
1979), 196.

[108] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 178: AAS 105 (2013), 1094.

[109] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 11; cf. Exhort. ap. Gaudete et
exsultate (19 marzo 2018), 10-11.

[110] Vicariatos Apostolicos de la Amazonia Peruana, «Segunda asamblea episcopal regional de la selva», San
Ramén - Peru (5 octubre 1973), en Exodo de la Iglesia en la Amazonia. Documentos pastorales de la Iglesia en
la Amazonia peruana, lquitos 1976, 121.

[111] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 123: AAS 105 (2013), 1071.



28
[112] Cf. Exhort. ap. Gaudete et exsultate (19 marzo 2018), 126-127.

[113] Ibid., 32.

[114] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 235: AAS 107 (2015), 939.

[115] Ibid.

[116] Ibid., 236: AAS 107 (2015), 940.

[117] Ibid.

[118] Ibid., 235: AAS 107 (2015), 939.

[119] Cf. Const. Sacrosanctum Concilium, sobre la sagrada liturgia, 37-40, 65, 77, 81.
[120] En el Sinodo surgio la propuesta de elaborar un “rito amazoénico”.

[121] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo 2015), 237: AAS 107 (2015), 940.

[122] Exhort. ap. postsin. Amoris laetitia (19 marzo 2016), 49: AAS 108 (2016), 331; cf. ibid., 305: AAS 108
(2016), 436-437.

[123] Cf. ibid., 296, 308: AAS 108 (2016), 430-431, 438.

[124] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 100, e.

[125] Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Carta Sacerdotium ministeriale, a los Obispos de la Iglesia
Catdlica sobre algunas cuestiones concernientes al ministro de la Eucaristia (6 agosto 1983): AAS, 75 (1983),
1001-1009.

[126] Carta ap. Mulieris dignitatem (15 agosto 1988), 27: AAS 80 (1988), 1718.
[127] Sto. Tomas de Aquino, Summa Theologiae lll, q. 8, a. 1, resp.

[128] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, sobre el ministerio y la vida de los presbiteros, 5; S.
Juan Pablo I, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril 2003), 22: AAS 95 (2003), 448.

[129] También es propio del sacerdote administrar la Uncidn de los enfermos, por estar intimamente ligada al
perdon de los pecados: «Y si tuviera pecados le seran perdonados» (St 5,15).

[130] Catecismo de la Iglesia Catdlica, 1396; S. Juan Pablo Il, Carta enc. Ecclesia de Eucharistia (17 abril
2003), 26: AAS 95 (2003), 451; cf. Henri de Lubac, Meditacion sobre la Iglesia, ed. Desclée de Brouwer, Bilbao
1958, 130.

[131] Conc. Ecum. Vat. Il, Decr. Presbyterorum ordinis, sobre el ministerio y la vida de los presbiteros, 6.

[132] Llama la atencidén que en algunos paises de la cuenca amazoénica hay mas misioneros para Europa o para
Estados Unidos que para auxiliar a los propios Vicariatos de la Amazonia.



29

[133] También en el Sinodo se hablé sobre la carencia de seminarios para la formacién sacerdotal de personas
indigenas.

[134] Cf. Conc. Ecum. Vat. Il, Const. dogm. Lumen gentium, sobre la Iglesia, 3.

[135] S. Pablo VI, Homilia en la Solemnidad del Corpus Christi (17 junio 1965): Insegnamenti 3 (1965), 358.

[136] Es posible, por escasez de sacerdotes, que el obispo encomiende «una participacion en el ejercicio de la
cura pastoral de la parroquia a un diacono o a otra persona que no tiene el caracter sacerdotal, o a una
comunidad» (Cddigo de Derecho Candnico, 517 §2).

[137] V Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe, Documento de Aparecida (29 junio
2007), 178.

[138] Ibid., 475.

[139] Instrumentum laboris, 65.

[140] Ibid., 63.

[141] Ibid., 129, d, 2.

[142] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24 noviembre 2013), 228: AAS 105 (2013), 1113.

[143] Ibid., 226: AAS 105 (2013), 1112.

[144] Concilio Vaticano Il, Declaracion Nostra Aetate, sobre las relaciones de la Iglesia con las religiones no
cristianas, 2.

[145] CELAM, /Il Simposio latinoamericano sobre Teologia india, Ciudad de Guatemala (23-27 octubre 2006).



