2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. sur

Viernes 21.06.2019

Intervencién del Santo Padre Francisco en el encuentro sobre el tema: "La teologia después de
Veritatis gaudium en el contexto del Mediterraneo", organizado por la Pontificia Facultad de
Teologia del Sur de Italia (Napoles, 20-21 de junio de 2019)

El Santo Padre Francisco se ha desplazado esta mafiana a Napoles para participar en el encuentro organizado
por la Pontificia Facultad de Teologia del sur de ltalia - Seccion de San Luis: "La teologia después de Veritatis
gaudium en el contexto del Mediterraneo "(20-21 de junio de 2019).

El Papa Francisco fue recibido por el cardenal arzobispo de Napoles y Gran Canciller de la Facultad Pontificia,
Crescenzio Sepe, el obispo de Nola, S.E. Mons. Francesco Marino, el Superior General de la Compaiia de
Jesus, Padre Arturo Sosa Abascal, S.I, el Vicecanciller de la Facultad y Superior Provincial de los Jesuitas,
Padre Gianfranco Matarazzo, S.I., el Decano de la Facultad, don Gaetano Castello, el vicepresidente, Padre
Giuseppe Di Luccio, S.1., el Superior de la Comunidad, Padre Domenico Marafioti, S.1., y por el Rector del
Pontificio Seminario de Campania, el Padre Francesco Beneduce, S.I.

La sesion publica del encuentro tuvo lugar en la plaza frente a la Facultad. Después de las intervenciones del
segundo dia de los trabajos, el Santo Padre pronuncio el discurso que publicamos a continuacion.

Discurso del Santo Padre

Queridos estudiantes y profesores,
Queridos hermanos obispos y sacerdotes,
Sefiores cardenales:

Estoy contento al encontrarme hoy con vosotros participando en este Congreso. Devuelvo con afecto el saludo
al querido hermano el Patriarca Bartolomé, un gran precursor de la Laudato si’—por afos precursor—, que ha
deseado contribuir a la reflexion con su mensaje personal. Gracias al querido hermano Bartolomé.

El Mediterraneo es desde siempre lugar de transito, de intercambio y, en ocasiones, también de conflicto.
Conocemos tantos. Este lugar nos coloca hoy ante una serie de cuestiones, a menudo dramaticas. Estas se
pueden traducir en algunas preguntas que nos hemos hecho en el encuentro interreligioso de Abu Dhabi:
¢, Coémo cuidarnos reciprocamente en la unica familia humana? ; Cémo alimentar una convivencia tolerante y



http://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2019/2/4/incontro-interreligioso.html

2

pacifica que se traduzca en auténtica fraternidad? ; Cédmo hacer para que en nuestras comunidades prevalezca
la acogida del otro, de quien es distinto a nosotros porque pertenece a una tradicion religiosa y cultural diversa
a la nuestra? ; Como pueden ser las religiones caminos de hermandad y no muros de separacion? Estas y
otras cuestiones han de ser interpretadas a varios niveles, y piden un esfuerzo generoso de escucha, de
estudio y de confrontacion a fin de promover procesos de liberacion, de paz, de fraternidad y de justicia.
Debemos convencernos: Se trata de iniciar procesos, no de hacer definiciones de espacios, ocupar espacios...
Iniciar procesos.

Una teologia de la acogida y del dialogo

A lo largo de este Congreso habéis analizado en primer lugar contradicciones y dificultades en el espacio del
Mediterraneo, y os habéis preguntado después acerca de las soluciones mas adecuadas. Para ello, os
preguntais qué teologia es apropiada en el contexto en donde vivis y trabajais. Diria que la teologia, de manera
especial en un contexto de este tipo, esta llamada a ser una teologia de la acogida que sirva para desarrollar un
dialogo sincero con las instituciones sociales y civiles, con centros universitarios y de investigacion, con las
autoridades religiosas y con todas las mujeres y los hombres de buena voluntad, para construir pacificamente
una sociedad inclusiva y fraterna y también para custodiar la creacion.

Cuando en el Proemio de Veritatis gaudium se menciona la profundizacién del kerigma 'y el didlogo como
criterios para renovar los estudios, se quiere decir que estos se encuentran al servicio del camino de una Iglesia
que pone cada vez mas en su centro la evangelizacion. No la apologética, no los manuales —como hemos
escuchado—: evangelizar. En el centro esta la evangelizacion, que no quiere decir proselitismo. En el dialogo
con las culturas y las religiones, la Iglesia anuncia la Buena Noticia de Jesus y la practica del amor evangélico
que El predicaba como una sintesis de toda la ensefianza de la Ley, de las visiones de los Profetas y de la
voluntad del Padre. El dialogo es mas que nada un método de discernimiento y de anuncio de la Palabra de
amor que se dirige a toda persona y que desea habitar en el corazén de cada uno. Solamente en la escucha de
esta Palabra y en la experiencia del amor que ella comunica se puede discernir la actualidad del kerigma. El
didlogo, de este modo intenso, es una forma de acogida.

Quisiera recalcar que «el discernimiento espiritual no excluye las aportaciones de los saberes humanos,
existenciales, psicoldgicos, socioldgicos y morales. Pero los trasciende. Y ni siquiera tiene suficiente con las
sabias normas de la Iglesia. Recordamos siempre que el discernimiento es una gracia [...] —un don—. El
discernimiento, en fin, conduce a la fuente misma de la vida que no muere, es decir, “que te conozcan a ti, el
unico Dios verdadero, y a aquel que has enviado, Jesucristo (Jn 17,3)» (Exhort. ap. Gaudete et exsultate, 170).

Las escuelas de teologia se renuevan con la practica del discernimiento y con un modo dialégico de proceder,
capaz de crear un correspondiente clima espiritual y de practica intelectual. Se trata de un dialogo tanto en el
planteamiento de los problemas como en la busqueda conjunta de las vias de solucion. Un dialogo capaz de
integrar el criterio vivo de la Pascua de Jesus con el movimiento de la analogia, que lee —en la realidad, en la
creacion y en la historia— nexos, signos y referencias teologales. Esto conlleva la asuncién hermenéutica del
misterio del camino de Jesus, que lo conduce a la cruz y a la resurreccion y al don del Espiritu. Asumir esta
l6gica jesuana y pascual es indispensable para comprender como la realidad historica es interrogada por la
revelacion del misterio del amor de Dios. De aquel Dios que en la historia de Jesus —en cada ocasion y dentro
de todas las contradicciones— se manifiesta mas grande en el amor y en la capacidad de reparar el mal.

Ambos movimientos son necesarios y complementarios: un movimiento desde lo bajo hacia lo alto que puede
dialogar, con sentido de escucha y discernimiento, con cada instancia humana e historica, teniendo en cuenta
todo el espesor de lo humano; y un movimiento desde lo alto hacia lo bajo —donde “lo alto” es la posicion
elevada de Jesus sobre la cruz— que permite, al mismo tiempo, discernir los signos del Reino de Dios en la
historia y comprender de manera profética los signos del anti-Reino que desfiguran el alma y la historia
humana. Es un método que permite —en una dinamica constante— confrontarse con toda instancia humana y
comprender qué luz cristiana ilumina las llagas de la realidad y qué energias suscita el Espiritu del Crucificado
Resucitado, en cada ocasion, aqui y ahora.


http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Un_don_sobrenatural

3

El modo de proceder dialogico es la via para llegar alli donde se forman los paradigmas, los modos de sentir,
los simbolos, las representaciones de las personas y de los pueblos. Llegar alli—como “etndgrafos espirituales’
del alma de los pueblos, decimos— para dialogar en profundidad vy, si es posible, para contribuir a su desarrollo
con el anuncio del Evangelio del Reino de Dios, cuyo fruto es la maduracién de una fraternidad siempre mas
extensa e inclusiva. Didlogo y anuncio del Evangelio que pueden tomar cuerpo en los modos trazados por
Francisco de Asis en la Regla no bulada, justo el dia después de su viaje por el oriente mediterraneo. Para
Francisco hay una primera modalidad en donde, simplemente, se vive como cristianos: «Un modo es que no
litiguen ni disputen, sino que se mantengan sujetos a toda criatura humana por amor de Dios y confiesen ser
cristianos» (XVI: FF 43). Existe después un segundo estadio en donde, déciles siempre a los signos, a la accion
del Sefor Resucitado y a su Espiritu de paz, se anuncia la fe cristiana como manifestacioén en Jesus del amor
de Dios por todos los hombres. Me llama mucho la atencién aquel consejo de san Francisco a sus frailes:
«Predicad el Evangelio; si fuera necesario también con palabras». Esto es el testimonio.

Esta docilidad al Espiritu implica un estilo de vida y de anuncio sin afan de conquista, sin voluntad de
proselitismo —esta es la peste— y sin un intento agresivo de confutacién. Una modalidad que entra en dialogo
“desde dentro” con los hombres y con sus culturas, con sus historias, con sus diferentes tradiciones religiosas;
una modalidad que, en coherencia con el Evangelio, comprende también el testimonio hasta el sacrificio de la
vida, como demuestran los luminosos ejemplos de Carlos de Foucauld, de los monjes de Tibhirine, del obispo
de Oran, Pierre Claverie, y de tantos hermanos y hermanas que, con la gracia de Cristo, han sido fieles, con
mansedumbre y humildad, y han muerto con el nombre de Jesus en los labios y la misericordia en el corazoén.
En este punto pienso, como horizonte y sabiduria, en la no violencia, a la que la teologia debe mirar como
elemento propio constitutivo. Nos son de ayuda los escritos y la praxis de Martin Luther King y de Lanza del
Vasto, asi como las de otros “artesanos” de la paz. Nos ayuda y da animos la memoria del beato Giustino
Russolillo, que fue estudiante de esta Facultad, y de Don Peppino Diana, el joven parroco asesinado por la
camorra, que también estudio aqui. Y aqui me gustaria mencionar un sindrome peligroso, que es el “sindrome
de Babel”. Pensamos que el “sindrome de Babel” es la confusion que se origina al no entender lo que dice el
otro. Este es el primer paso. Pero el verdadero “sindrome de Babel” es no escuchar lo que dice el otro y creer
que sé lo que piensa la otra persona y qué es lo que dira el otro. jEsta es la peste!

Ejemplo de dialogo para una teologia de la acogida

“Dialogo” no es una férmula magica, pero ciertamente la teologia siente la ayuda, en su proceso de renovacion,
cuando lo asume con seriedad, cuando es impulsado y favorecido entre docentes y estudiantes, también con
las otras formas del saber y con las otras religiones, en especial con el judaismo y el islam. Los estudiantes de
teologia deberian ser educados en el dialogo con el judaismo y con el islam para comprender las raices
comunes y las diferencias de nuestras identidades religiosas, y contribuir asi mas eficazmente a la edificacién
de una sociedad que aprecia la diversidad y favorece el respeto, la fraternidad y la convivencia pacifica.

Educar a los alumnos en esto. He estudiado en el tiempo de la teologia decadente, de la escolastica decadente,
en el tiempo de los manuales. Entre nosotros se bromeaba, todas las tesis teoldgicas se probaban con este
esquema, un silogismo: 1°. Las cosas parecen ser asi. 2°. El catolicismo siempre tiene razén. 3°. Ergo... Esa es
una teologia de tipo defensivo, apologético, encerrada en un manual. Asi bromeabamos, pero era lo que nos
presentaban en aquel momento de la escolastica decadente.

Buscar una pacifica convivencia dialégica. Estamos llamados a dialogar con los musulmanes para construir el
futuro de nuestras sociedades y de nuestras ciudades; estamos llamados a considerarlos compaferos en la
construccion de una convivencia pacifica, también cuando suceden episodios desconcertantes, obra de grupos
fanaticos enemigos del dialogo, como la tragedia de la pasada Pascua en Sri Lanka. Ayer, el cardenal de
Colombo me dijo esto: “Después de hacer lo que tenia que hacer, me di cuenta de que un grupo de personas,
cristianos, querian ir al barrio musulman para matarlos”. “Invité al iman a ir conmigo en coche, y juntos fuimos
alli para convencer a los cristianos de que somos amigos, que esos son extremistas, que no son de los
nuestros”. Esta es una actitud de cercania y de dialogo. Formar a los estudiantes en el dialogo con los judios
implica educarlos en el conocimiento de su cultura, de su modo de pensar, de su lengua, a fin de comprender y
vivir mejor nuestras relaciones en el plano religioso. En las facultades teologicas y en las universidades

eclesiasticas son muy recomendables los cursos de lengua y cultura arabe y hebrea, del mismo modo que el



conocimiento reciproco entre estudiantes cristianos, judios y musulmanes.

Quisiera poner dos ejemplos concretos sobre como el dialogo que caracteriza una teologia de la acogida puede
aplicarse a los estudios eclesiasticos. El dialogo puede ser, sobre todo, un método de estudio, ademas de un
método de ensefianza. Cuando leemos un texto, dialogamos con él y con el “mundo” del que es expresion; y
esto vale también para los textos sagrados, como la Biblia, el Talmud y el Coran. A menudo, después,
interpretamos un texto determinado en dialogo con otros textos de su misma época o de otras diversas. Los
textos de las grandes tradiciones monoteistas son, en cualquier caso, el resultado de un dialogo. Se pueden
encontrar casos de textos que fueron escritos para responder a preguntas sobre cuestiones importantes de la
vida, formuladas por textos precedentes. Esta es también una forma de dialogo.

El segundo ejemplo atafie al modo en que el dialogo se puede realizar como hermenéutica teoldgica en un
tiempo y un lugar especifico. En nuestro caso: el Mediterraneo al inicio del tercer milenio. No es posible una
lectura real de este espacio al margen de un didlogo y sin lanzar un puente —histérico, geografico, humano—
entre Europa, Africa y Asia. Se trata de un espacio en donde la ausencia de paz ha producido multiples
desequilibrios regionales, mundiales, y cuya pacificacion, a través de la practica del dialogo, podria sin embargo
contribuir mucho al surgimiento de procesos de reconciliacion y de paz. Giorgio La Pira nos diria que, para la
teologia, el empefo consiste en contribuir a la construccion, en toda la cuenca del Mediterraneo, de una “gran
tienda de paz”, donde puedan convivir, en respeto reciproco, los diversos hijos del padre comun Abraham. No
olvidéis al padre comun.

Una teologia de la acogida es una teologia de la escucha

El dialogo como hermenéutica presupone y comporta la escucha consciente. Esto significa también escuchar la
historia y las vivencias de los pueblos que se asoman al espacio del mediterraneo, para poder descifrar los
hechos que unen el pasado al presente, y para acoger las heridas, al mismo tiempo que las posibilidades de
futuro. Se trata, de manera particular, de acoger el modo en que las comunidades cristianas y las vidas
proféticas de las personas individuales han sabido —también recientemente— encarnar la fe cristiana en
contextos en ocasiones de conflicto, de minoria y de convivencia plural con otras tradiciones religiosas.

Tal escucha debe enraizarse profundamente dentro de las culturas y los pueblos por otro motivo. El
Mediterraneo es en verdad el mar del mestizaje —si no comprendemos el mestizaje, nunca comprenderemos el
Mediterraneo—; un mar, respecto a los océanos, geograficamente encerrado, pero siempre abierto
culturalmente al encuentro, al dialogo y a la inculturacion reciproca. Sin embargo, son necesarias narraciones
renovadas y compartidas que —a partir de la escucha de las raices y del presente— hablen al corazén de las
personas, narraciones en donde sea posible reconocerse de manera constructiva, pacifica y esperanzadora.

La realidad multicultural y plurireligiosa del nuevo Mediterraneo se forma a partir de esas narraciones, en el
dialogo que nace de la escucha de las personas y de los textos de las grandes religiones monoteistas, y sobre
todo en la escucha de los jovenes. Pienso en los estudiantes de nuestras facultades de teologia, y en los de las
universidades “laicas” o de otras inspiraciones religiosas. «Cuando la Iglesia —y podemos afiadir, la teologia—
abandona los esquemas rigidos y se abre a una escucha disponible y atenta de los jovenes, esta empatia la
enriquece, porque “permite a los jovenes donar a la comunidad su propia contribucion, ayudandola a acoger
sensibilidades nuevas y a formularse preguntas inéditas”» (Exhort. ap. postsin. Christus vivit, 65). Acoger
sensibilidades nuevas: este es el desafio.

La profundizacién del kerigma se realiza con la experiencia del dialogo que nace de la escucha y que genera
comunion. Jesus mismo ha anunciado el reino de Dios dialogando con toda clase y categoria de personas del
judaismo de su tiempo: con los escribas, los fariseos, los doctores de la ley, los publicanos, los doctos, los
simples, los pecadores. Reveld a una mujer samaritana, en la escucha y en el dialogo, el don de Dios y su
misma identidad: abrié para ella el misterio de su comunion con el Padre y de la sobreabundante plenitud que
surge de aqui. Su divina escucha del corazén humano abre este corazén para acoger, a su vez, la plenitud del
Amor y la alegria de la vida. No se pierde nada con el didlogo. Siempre se gana. Con el mondlogo, todos
perdemos, todos.


http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html#65

Una teologia interdisciplinar

Una teologia de la acogida que, como método interpretativo de la realidad, adopta el discernimiento y el didlogo
sincero, necesita la presencia de fedlogos que sepan trabajar juntos y de forma interdisciplinar, superando el
individualismo en el trabajo intelectual. Necesitamos te6logos —hombres y mujeres, presbiteros, laicos y
religiosos— que, enraizados en la historia y en la Iglesia, y, al mismo tiempo, abiertos a las inagotables
novedades del Espiritu, sepan huir de las légicas autorreferenciales, competitivas y, de hecho, cegadoras que a
menudo existen también en nuestras instituciones académicas y escondidas, muchas veces, en las escuelas
teoldgicas.

En este camino continuo de salida de si y de encuentro con el otro, es importante que los te6logos sean
hombres y mujeres de compasion —subrayo esto: que sean hombres y mujeres de compasion—, tocados por la
existencia oprimida de muchos, por las esclavitudes de hoy, por las llagas sociales, por las violencias, por las
guerras y por las enormes injusticias sufridas por tantos pobres que viven en las orillas de este “mar comun”.
Sin comunion y sin compasion, sin el alimento constante de la oracion —esto es importante: se puede hacer
solo teologia “de rodillas”—, la teologia no so6lo pierde el alma, sino que pierde también la inteligencia y la
capacidad de interpretar cristianamente la realidad. Sin compasion, extraida del Corazon de Cristo, los tedlogos
corren el riesgo de ser fagocitados por la condicidn de privilegio de quien se coloca prudentemente fuera del
mundo y no comparte nada de arriesgado con la mayoria de la humanidad. La teologia de laboratorio, la
teologia pura y “destilada”; destilada como el agua, el agua destilada que no sabe a nada.

Quisiera ofrecer un ejemplo sobre como la interdisciplinariedad que interpreta la historia puede ser una
profundizacién del kerigmay, si es animada por la misericordia, puede abrirse a la frans-disciplinaridad. Me
refiero en particular a todos los comportamientos agresivos y guerreros que han marcado el modo de habitar el
espacio mediterraneo de pueblos que se decian cristianos. Aqui se enumeran tanto los comportamiento y praxis
coloniales que han plasmado el imaginario y las politicas de tales pueblos, como las justificaciones de toda
clase de guerras, y también todas las persecuciones realizadas en nombre de una religién o de una pretendida
pureza racial o de doctrina. También nosotros hemos hecho estas persecuciones. Recuerdo que en Chanson
de Roland, después de ganar la batalla, los musulmanes estaban alineados, todos, frente a la piscina del
bautismo, a la pila bautismal. Habia alli uno con una espada. Y les hicieron elegir: o el bautismo o adiés. Te vas
para el otro mundo. O el bautismo o la muerte. Nosotros hemos hecho esto. Respecto a esta compleja 'y
dolorosa historia, el método de dialogo y de escucha, guiado por el criterio evangélico de la misericordia, puede
enriquecer mucho el conocimiento y la relectura interdisciplinar, haciendo emerger también, por contraste, las
profecias de paz que el Espiritu no ha dejado nunca de suscitar.

La interdisciplinariedad, como criterio para la renovacion de la teologia y de los estudios eclesiasticos, comporta
el esfuerzo de revisitar y reintegrar continuamente la tradicion. Revisitar la tradicion y reintegrar. De hecho, la
escucha como tedlogos cristianos no viene a partir de la nada, sino de un patrimonio teologico que
—precisamente dentro del espacio mediterraneo— hunde las raices en las comunidades del Nuevo
Testamento, en la rica reflexion de los Padres y en multiples generaciones de pensadores y testigos. Se trata
de la tradicion viva que llega hasta nosotros y que puede contribuir a iluminar y descifrar muchas cuestiones
contemporaneas. Con la condicion, no obstante, de que la relectura se haga con una voluntad sincera de
purificacion de la memoria, es decir, sabiendo discernir en qué grado se trata de un vehiculo de la intencién
originaria de Dios, revelada en el Espiritu de Jesucristo y, por otro lado, en qué grado es infiel a esta intencion
misericordiosa y salvifica. No olvidemos que la tradicidén es una raiz que nos da vida: nos transmite la vida para
qgue nosotros podamos crecer y florecer, fructificar. Tantas veces pensamos en la tradicion como en un museo.
iNo! La semana pasada, o la otra, lei una cita de Gustav Mahler que decia: “La tradicidn es la garantia del
futuro, no la guardiana de las cenizas”. Es hermoso! Vivamos la tradicion como un arbol que vive, que crece.
Ya en el siglo quinto, Vicente de Lérins lo habia comprendido bien: el crecimiento de la fe, de la tradicion, con
estos tres criterios: annis consolidetur, dilatetur tempore, sublimetur aetate. Es la tradicidn; pero sin tradicion tu
no puedes crecer. La tradicion para crecer, como la raiz para el arbol.

Una teologia en red



6

La teologia, tras Veritatis gaudium es una teologia en red y, en el contexto del Mediterraneo, en solidaridad con
todos los “naufragos” de la historia. En el trabajo teolégico que nos corresponde recordamos a san Pablo y el
camino del cristianismo en los origenes, que conecta el oriente con el occidente. Aqui, muy cerca de donde
Pablo desembarco, es imposible no recordar que los viajes del Apéstol estuvieron marcados por fuertes criticas,
como sucedio en el naufragio en el centro del Mediterraneo (Hch 27,9ss). Naufragio que hace pensar al sufrido
por Jonas. Pero Pablo no huye, y puede incluso pensar que Roma era su Ninive. Puede pensar que esta ante la
oportunidad de enmendar la actitud derrotista de Jonas, redimiendo su huida. Ahora que el cristianismo
occidental ha aprendido de muchos errores y criticas del pasado, puede retornar a sus fuentes, esperando ser
capaz de testimoniar la Buena Noticia a los pueblos del oriente y del occidente, del norte y del sur. La teologia
—teniendo la mente y el corazon fijos en “Dios clemente y piadoso” (cf. Jon 4,2)— puede ayudar a la Iglesia y a
la sociedad civil a retomar el camino en compania de tantos naufragos, animando a los pueblos del
Mediterraneo a rechazar toda tentacion de reconquista y de clausura de la identidad. Ambas nacen, se
alimentan y crecen por el miedo. La teologia no se puede hacer en un ambiente de miedo.

El trabajo de las facultades teoldgicas y de las universidades eclesiasticas contribuye a la edificacién de una
sociedad justa y fraterna, donde el cuidado de la creacion y la construccion de la paz son resultado de la
colaboracion entre instituciones civiles, eclesiales e interreligiosas. Se trata, antes de nada, de un trabajo en
“red evangélica”, es decir, en comunion con el Espiritu de Jesus que es Espiritu de paz, Espiritu de amor en la
obra de la creacion y en el corazdn de los hombres y las mujeres de buena voluntad de toda raza, cultura'y
religiéon. En analogia al lenguaje que Jesus emplea para hablar del Reino, la interdisciplinariedad y el tejido de
redes quieren favorecer el discernimiento de la presencia del Espiritu del Resucitado en la realidad. A partir de
la comprensién de la Palabra de Dios en su contexto mediterraneo original, es posible discernir los signos de
los tiempos en nuevos contextos.

La teologia después de “Veritatis gaudium” en el contexto del Mediterraneo

He subrayado mucho Veritatis gaudium .Quisiera agradecer aqui publicamente, porque esta presente, a Mons.
Zani, que fue uno de los artifices de este documento. jGracias! ¢ Cual es entonces la tarea de la teologia
después de Veritatis gaudium en el contexto del Mediterraneo? El punto es, ¢ cual es la tarea? La teologia debe
sintonizar con el Espiritu de Jesus Resucitado, con su libertad de ir por el mundo y de llegar a las periferias,
también a las del pensamiento. Corresponde a los tedlogos la tarea de favorecer siempre de manera renovada
el encuentro de las culturas con las fuentes de la Revelacion y de la Tradicion. Las antiguas arquitecturas del
pensamiento, las grandes sintesis teoldgicas del pasado son canteras de sabiduria teologica, pero no pueden
aplicarse mecanicamente a las cuestiones actuales. Se trata de conocerlas y amarlas para buscar otras vias.
Gracias a Dios, las fuentes primeras de la Teologia, es decir, la Palabra de Dios y el Espiritu Santo, son
inagotables y siempre fecundas; por eso se puede y se debe trabajar en la direccion de un “Pentecostés
teoldgico” que permita a las mujeres y los hombres de nuestro tiempo escuchar “en la propia lengua” una
reflexion cristiana que responda a su busqueda de sentido y de vida plena. Para que esto suceda son
indispensables algunos presupuestos.

En primer lugar, es necesario partir del Evangelio de la misericordia, del anuncio hecho por Jesus mismo y de
los contextos originarios de la evangelizacion. La teologia nace en medio de seres humanos concretos, a los
que encuentra con la mirada y el corazén de Dios, que va en su busqueda con amor misericordioso. Hacer
teologia es también un acto de misericordia. Me gustaria repetir aqui, en esta ciudad donde no sélo hay
episodios de violencia sino que conserva muchas tradiciones y muchos ejemplos de santidad —ademas de una
obra maestra de Caravaggio sobre las obras de misericordia y el testimonio del santo médico José Moscati—
me gustaria repetir lo que he escrito a la Facultad de Teologia de la Universidad Catélica Argentina: « También
los buenos tedlogos, como los buenos pastores, huelen a pueblo y a calle y, con su reflexion, derraman
ungiiento y vino en las heridas de los hombres. Que la teologia sea expresion de una Iglesia que es “hospital de
campo”, que vive su mision de salvacidn y curacion en el mundo. La misericordia no es soélo una actitud
pastoral, sino la sustancia misma del Evangelio de Jesus. Os animo a que estudiéis como, en las diferentes
disciplinas —dogmatica, moral, espiritualidad, derecho, etc.— se puede reflejar la centralidad de la misericordia.
Sin misericordia, nuestra teologia, nuestro derecho, nuestra pastoral, corren el riesgo de caer en la mezquindad
burocratica o en la ideologia, que por su propia naturaleza quiere domesticar el misterio»[1]. La teologia, por el
camino de la misericordia, se defiende de domesticar el misterio.



http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150303_lettera-universita-cattolica-argentina.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html#_ftn1

7

En segundo lugar, es necesaria una rigurosa asuncion de la historia dentro de la teologia, como espacio abierto
al encuentro con el Sefior. «La capacidad de entrever la presencia de Cristo y el camino de la Iglesia en la
historia nos hacen humildes, y nos apartan de la tentacion de refugiarse en el pasado para evitar el presente.
Esta ha sido la experiencia de tantos estudiosos que empezaron siendo, no digo ateos, pero si un poco
agnosticos, y han encontrado a Cristo. Porque la historia no puede entenderse sin esta fuerza»(2)

Es necesaria la libertad teoldgica. Sin la posibilidad de experimentar caminos nuevos no se crea nada de
nuevo, y no se deja espacio a la novedad del Espiritu del Resucitado: «A cuantos suefian con una doctrina
monolitica defendida por todos sin matices, esto puede parecer una imperfecta dispersion. Pero la realidad es
que tal variedad ayuda a manifestar y a desarrollar mejor los diversos aspectos de la inagotable riqueza del
Evangelio» (Exhort. ap. Evangelii gaudium, 40). Esto comporta también una revision adecuada de la ratio
studiorum. Sobre la libertad de reflexion teolégica haria una distincion. Entre los estudiosos, es necesario seguir
adelante con libertad; después, en ultima instancia, sera el magisterio el que diga algo, pero no se puede hacer
una teologia sin libertad. Sin embargo, en la predicacion al Pueblo de Dios, por favor, no hirais la fe del Pueblo
de Dios con cuestiones controvertidas. Que las cuestiones controvertidas queden solamente entre los tedlogos.
Es vuestra tarea. Pero al Pueblo de Dios es necesario darle la sustancia que alimente la fe, y no que la
relativice.

Finalmente, es indispensable dotarse de estructuras ligeras y flexibles, que manifiesten la prioridad dada a la
acogida y al dialogo, al trabajo inter- y trans- disciplinar y en red. Los estatutos, la organizacion interna, el
método de ensefnanza, el plan de estudios, deberian reflejar la fisonomia de la Iglesia “en salida”. Todo debe
orientarse en los horarios y en los modos que se favorezca lo mas posible la participacion de aquellos que
desean estudiar teologia: ademas de los seminaristas y los religiosos, también los laicos y las mujeres, tanto
laicas como religiosas. En particular, la contribucion que las mujeres estan dado y pueden dar a la teologia es
indispensable y ha de apoyarse, como hacéis en esta Facultad, donde existe una buena participacion de
mujeres docentes y estudiantes.

Que este bellisimo lugar, sede de la Facultad teolégica dedicada a san Luis, cuya fiesta celebramos hoy, sea
simbolo de una belleza para compartir, abierta a todos. Suefio con facultades teolégicas donde se viva la
convivialidad de las diferencias, donde se practique una teologia del dialogo y de la acogida, donde se
experimente el modelo poliédrico del saber teoldgico, en lugar de una esfera estatica y desencarnada. Donde la
investigacion teologica sea capaz de promover un esforzado y fascinante proceso de inculturacion.

Conclusion

Los criterios del Proemio de la Constitucion Apostolica Veritatis gaudium son criterios evangélicos. El kerigma,
el dialogo, el discernimiento, la colaboracion, la red —agregaria también la parresia, que fue citada como
criterio, que es la capacidad de estar al limite, junto a la hypomoné, el tolerar, estar en el limite para seguir
adelante— son todos elementos y criterios que traducen el modo en que el Evangelio ha sido vivido y
anunciado por Jesus y mediante el cual puede ser transmitido hoy por sus discipulos.

La teologia después de Veritatis gaudium es una teologia kerigmatica, una teologia del discernimiento, de la
misericordia y de la acogida, que se lanza al dialogo con la sociedad, las culturas y las religiones para la
construccion de la convivencia pacifica de personas y pueblos. El Mediterraneo es la matriz histérica,
geografica y cultural de la acogida kerigmatica practicada con el dialogo y con la misericordia. De esta
investigacion teoldgica, Napoles es ejemplo y laboratorio destacado. jBuen trabajo!

[1] Carta al Gran Canciller de la Pontificia Universidad Catolica Argentina en el centenario de la Facultad de
Teologia, 3 marzo 2015.

[2] Discurso a los participantes en el congreso de la Asociacion de profesores de Historia de la Iglesia, 12 de
enero de 2019.



http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_misi&oacute;n_que_se_encarna_en_los_l&iacute;mites_humanos
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_misi&oacute;n_que_se_encarna_en_los_l&iacute;mites_humanos
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150303_lettera-universita-cattolica-argentina.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/letters/2015/documents/papa-francesco_20150303_lettera-universita-cattolica-argentina.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/june/documents/papa-francesco_20190621_teologia-napoli.html#_ftnref2
http://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2019/january/documents/papa-francesco_20190112_professori-storiadellachiesa.html




