2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. ins

Lunes 17.06.2019

Instrumentum laboris de la Asamblea Especial para la Regién Panamazédnica del Sinodo de los
Obispos (6-27 octubre 2019)

AMAZONIA:

NUEVOS CAMINOS PARA LA IGLESIA Y PARA UNA ECOLOGIA INTEGRAL
INSTRUMENTUM LABORIS

INDICE

INTRODUCCION

PARTE I:
LA VOZ DE LA AMAZONIA

Capitulo I: Vida

Amazonia, fuente de vida

Vida en abundancia

El “buen vivir”

Vida amenazada

Defender la vida, enfrentar la explotacion

Clamor por vivir




Capitulo II: Territorio

Territorio, vida y revelacion de Dios

Un territorio en donde todo esta conectado

La belleza y la amenaza del territorio

Territorio de esperanza y del “buen vivir”

Capitulo lll: Tiempo (Kairés)

Tiempo de gracia

Tiempo de inculturacion e interculturalidad

Tiempo de desafios graves y urgentes

Tiempo de esperanza

Capitulo 1V: Dialogo

Nuevos caminos de dialogo

Dialogo y mision

Dialogo con los pueblos amazdnicos

Dialogo y aprendizaje

Dialogo y resistencia

Conclusion

PARTE II:

ECOLOGIA INTEGRAL: EL CLAMOR DE LA TIERRA Y DE LOS POBRES

Capitulo I: Destruccion extractivista

El clamor amazonico

Ecologia integral

Ecologia integral en la Amazonia

No a la destruccidn de la Amazonia

Sugerencias



Capitulo 1I: Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV): amenazas y proteccién

Pueblos en las periferias

Pueblos vulnerables

Sugerencias

Capitulo Ill: Migracién

Pueblos amazdnicos en salida

Causantes de la migracion

Consecuencias de la migracion

Sugerencias

Capitulo IV: Urbanizacién

Urbanizacion de la Amazonia

Cultura urbana

Desafios urbanos

Sugerencias

Capitulo V: Familia y comunidad

Las familias amazdnicas

Cambios sociales y vulnerabilidad familiar

Sugerencias

Capitulo VI: Corrupcion

Corrupcion en la Amazonia

Flagelo moral estructural

Sugerencias

Capitulo VII: La cuestiéon de la Salud Integral

Salud en la Amazonia

Valorizacion y profundizacion de las medicinas tradicionales




Sugerencias

Capitulo VIII: Educacion Integral

Una Iglesia sinodal: discipula y maestra

Educacion como encuentro

Educacion en una ecologia integral

Sugerencias

Capitulo IX: La conversién ecoldgica

Cristo nos llama a la conversion (cf. Mc 1,15)

Conversion integral

Conversion eclesial en la Amazonia

Sugerencias

PARTE lII:
IGLESIA PROFETICA EN LA AMAZONIA: DESAFIOS Y ESPERANZAS

Capitulo I: Iglesia con rostro amazénico y misionero

Un rostro rico en expresiones

Un rostro local con dimensidon universal

Un rostro desafiante ante las injusticias

Un rostro inculturado y misionero

Capitulo II: Desafios de la inculturacion y la interculturalidad

En camino hacia una iglesia con rostro amazonico e indigena

Sugerencias

La evangelizacion en las culturas

Sugerencias

Capitulo llI: La celebracién de la fe: una liturgia inculturada

Sugerencias



Capitulo IV: La organizacién de las comunidades

La cosmovision de los indigenas

Distancias geogréficas y pastorales

Sugerencias

Capitulo V: La evangelizacion en las ciudades

Misién urbana

Desafios urbanos

Sugerencias

Capitulo VI: Didlogo ecuménico e interreligioso

Sugerencias

Capitulo VII: Misién de los medios de comunicacién

Medios, ideologias vy culturas

Medios de Ia Iglesia

Sugerencias

Capitulo VIII: El rol profético de la Iglesia y la promocién humana integral

Iglesia en salida

Iglesia en escucha

Iglesia y poder

Sugerencias

CONCLUSION
INTRODUCCION

“El Sinodo de los Obispos debe convertirse cada vez mas en un instrumento privilegiado para escuchar al
Pueblo de Dios: «Pidamos ante todo al Espiritu Santo, para los padres sinodales, el don de la escucha: escucha
de Dios, hasta escuchar con El el clamor del pueblo; escucha del pueblo, hasta respirar en él la voluntad a la
que Dios nos llama»” (EC, 6)

1. El Papa Francisco anuncio6 el dia 15 de octubre de 2017 la convocatoria de un Sinodo Especial para la
Amazonia, iniciando un proceso de escucha sinodal que comenzo en la misma Region Amazonica con su visita
a Puerto Maldonado (19/01/2018). Este Instrumentum Laboris es fruto de ese largo proceso que incluye la



redaccion del Documento Preparatorio para el Sinodo en junio de 2018; y una amplia encuesta a las
comunidades amazonicas[1].

2. La Iglesia tiene nuevamente hoy la oportunidad de ser oyente en esta zona donde tanto esta en juego. La
escucha implica reconocer la irrupcion de la Amazonia como un nuevo sujeto. Este nuevo sujeto, que no ha
sido considerado suficientemente en el contexto nacional o mundial ni en la vida de la Iglesia, ahora es un
interlocutor privilegiado.

3. Pero la escucha no es nada facil. Por un lado, la sintesis de las respuestas al cuestionario de parte de las
Conferencias Episcopales y de las comunidades resultara siempre incompleta e insuficiente. Por otro, la
tendencia a homologar los contenidos y propuestas requiere un proceso de conversion ecoldgica y pastoral
para dejarse interpelar seriamente por las periferias geograficas y existenciales (cf. EG 20). Este proceso tiene
que continuar durante y después del Sinodo, como un elemento central de la futura vida de la Iglesia. La
Amazonia clama por una respuesta concreta y reconciliadora.

4. El Instrumentum laboris consta de tres partes: la primera, el ver-escuchar, se titula La voz de la Amazonia 'y
tiene la finalidad de presentar la realidad del territorio y de sus pueblos. En la segunda parte, Ecologia integral:
el clamor de la tierra y de los pobres se recoge la problematica ecoldgica y pastoral, y en la tercera parte,
Iglesia Profética en la Amazonia: desafios y esperanzas, la problematica eclesioldgica y pastoral.

5. De este modo, la escucha de los pueblos y de la tierra por parte de una Iglesia llamada a ser cada vez mas
sinodal, comienza por tomar contacto con la realidad contrastante de una Amazonia llena de vida y sabiduria.
Continua con el clamor provocado por la deforestacion y la destruccion extractivista que reclama una
conversion ecolégica integral. Y concluye con el encuentro con las culturas que inspiran los nuevos caminos,
desafios y esperanzas de una Iglesia que quiere ser samaritana y profética a través de una conversién pastoral.
Siguiendo la propuesta de la Red Eclesial Panamazdnica (REPAM), el documento se estructura en base a las
tres conversiones a las que nos invita el papa Francisco: la conversion pastoral a la que nos llama a través de la
Exhortacion Apostolica Evangelii gaudium (ver-escuchar); la conversion ecolégica a través de la Enciclica
Laudato si que orienta el rumbo (juzgar-actuar); y la conversion a la sinodalidad eclesial mediante la
Constitucion Apostolica Episcopalis Communio que estructura el caminar juntos (juzgar-actuar). Todo ello en un
proceso dinamico de escucha y discernimiento de los nuevos caminos por los que la Iglesia en la Amazonia
anunciara el Evangelio de Jesucristo en los proximos afios.

PARTE |

LA VOZ DE LA AMAZONIA

“Esta bien que ahora sean ustedes mismos quienes se autodefinan

y nos muestren su identidad. Necesitamos escucharles” (Fr.PM)

6. La evangelizacion en América Latina fue un don de la Providencia que llama a todos a la salvacion en Cristo.
A pesar de la colonizacion militar, politica y cultural, y mas alla de la avaricia y la ambicién de los colonizadores,
hubo muchos misioneros que entregaron su vida para transmitir el Evangelio. El sentido misional no sélo inspird
la formacion de comunidades cristianas, sino también una legislacién como las Leyes de Indias que protegian la
dignidad de los indigenas contra los atropellos de sus pueblos y territorios. Tales abusos produjeron heridas en
las comunidades y opacaron el mensaje de la Buena Nueva; frecuentemente el anuncio de Cristo se realizo en
connivencia con los poderes que explotaban los recursos y oprimian a las poblaciones.

7. Hoy dia la Iglesia tiene la oportunidad histérica de diferenciarse netamente de las nuevas potencias
colonizadoras escuchando a los pueblos amazénicos para poder ejercer con transparencia su rol profético. La
crisis socio ambiental abre nuevas oportunidades para presentar a Cristo en toda su potencialidad liberadora y
humanizadora. Este primer capitulo se estructura en torno a cuatro conceptos claves intimamente relacionados:



vida, territorio, tiempo, didlogo, donde se encarna la Iglesia con rostro amazédnico y misionero.
Capitulo |

Vida

“Yo he venido para dar vida a los hombres y para que la tengan en plenitud” (Jn 10,10)
Amazonia, fuente de vida

8. Este Sinodo se desenvuelve en torno a la vida: la vida del territorio amazénico y de sus pueblos, la vida de la
Iglesia, la vida del planeta. Tal como lo reflejan las consultas a las comunidades amazédnicas, la vida en la
Amazonia se identifica, entre otras cosas, con el agua. El rio Amazonas es como una arteria del continente y
del mundo, fluye como venas de la flora y fauna del territorio, como manantial de sus pueblos, de sus culturas y
de sus expresiones espirituales. Como en Edén (Gn 2,6) el agua es fuente de vida, pero también conexion entre
sus diferentes manifestaciones de vida, en la que todo esta conectado (cf LS, 16, 91, 117, 138, 240). “El rio no
nos separa, nos une, nos ayuda a convivir entre diferentes culturas y lenguas”.[2]

9. La cuenca del rio Amazonas y los bosques tropicales que la circundan nutren los suelos y regulan, a través
del reciclado de humedad, los ciclos del agua, energia y carbono a nivel planetario. Sélo el rio Amazonas arroja
cada afo en el océano Atlantico el 15% del total de agua dulce del planeta.[3] Por ello la Amazonia es esencial
para la distribucion de las lluvias en otras regiones remotas de América del Sur y contribuye a los grandes
movimientos de aire alrededor del planeta. También nutre la naturaleza, la vida y culturas de miles de
comunidades indigenas, campesinos, afro-descendientes, riberefios y de las ciudades. Pero cabe destacar que,
segun expertos internacionales, la Amazonia es la segunda area mas vulnerable del planeta, después del
Artico, en relacién con el cambio climatico de origen antropogénico.

10. El territorio de la Amazonia comprende parte de Brasil, Bolivia, Peru, Ecuador, Colombia, Venezuela,
Guayana, Suriname y Guayana Francesa en una extension de 7,8 millones de kildbmetros cuadrados, en el
corazon de América del Sur. Los bosques amazonicos cubren aproximadamente 5,3 millones de km2, lo que
representa el 40% del area de bosque tropical global. Esto es apenas el 3,6% del area de tierras emergidas de
la tierra, que ocupan unos 149 millones de kildmetros cuadrados, o sea, cerca del 30% de la superficie de
nuestro planeta. El territorio amazdnico contiene una de las biosferas geoldégicamente mas ricas y complejas del
planeta. La sobreabundancia natural de agua, calor y humedad hace que los ecosistemas de la Amazonia
alberguen alrededor del 10 al 15% de la biodiversidad terrestre, almacenen entre 150 mil y 200 mil millones de
toneladas de carbono cada afio.

Vida en abundancia

11. Jesus ofrece una vida en plenitud (cf. Jn 10,10), una vida plena de Dios, vida salvifica (z6€), que comienza
en la creacion y se manifiesta ya en lo mas elemental de la vida (bios). En la Amazonia, ella se refleja en su
abundante bio-diversidad y culturas. Es decir, una vida plena e integra, una vida que canta, un canto a la vida,
como el canto de los rios. Es una vida que danza y que representa la divinidad y nuestra relacion con ella.
“Nuestro servicio pastoral”’, como lo afirmaron los Obispos en Aparecida, es un servicio “a la vida plena de los
pueblos indigenas [que] exige anunciar a Jesucristo y la Buena Nueva del Reino de Dios, denunciar las
situaciones de pecado, las estructuras de muerte, la violencia y las injusticias internas y externas, fomentar el
dialogo intercultural, interreligioso y ecuménico” (DAp. 95). A la luz de Jesucristo el Viviente (cf. Ap 1,18),
plenitud de la revelacion (cf. DV 2), discernimos tal anuncio y denuncia.

El “buen vivir’

12. La busqueda de los pueblos indigenas amazonicos de la vida en abundancia, se concreta en lo que ellos
llaman el “buen vivir’.[4] Se trata de vivir en “armonia consigo mismo, con la naturaleza, con los seres humanos



8

y con el ser supremo, ya que hay una inter-comunicacion entre todo el cosmos, en donde no hay excluyentes ni
excluidos, y que entre todos podamos forjar un proyecto de vida plena”.[5]

13. Tal comprensién de la vida se caracteriza por la conectividad y armonia de relaciones entre el agua, el
territorio y la naturaleza, la vida comunitaria y la cultura, Dios y las diversas fuerzas espirituales. Para ellos,
“buen vivir’ es comprender la centralidad del caracter relacional-trascendente de los seres humanos y de la
creacion, y supone un “buen hacer”. No se pueden desconectar las dimensiones materiales y espirituales. Este
modo integral se expresa en su propia manera de organizarse, que parte de la familia y comunidad, y abraza un
uso responsable de todos los bienes de la creacion. Algunos de ellos hablan del caminar hacia la “tierra sin
males” o en busca de “la loma santa”, imagenes que reflejan el movimiento y la nociéon comunitaria de la
existencia.

Vida amenazada

14. Pero la vida en la Amazonia esta amenazada por la destruccion y explotacion ambiental, por la sistematica
violacion a los derechos humanos basicos de la poblacidon amazoénica. En especial la violacidon de los derechos
de los pueblos originarios, como ser el derecho al territorio, a la auto-determinacion, a la demarcacion de los
territorios, y a la consulta y consentimiento previos. Segun las comunidades participantes de esta escucha
sinodal, la amenaza a la vida proviene de intereses econdmicos y politicos de los sectores dominantes de la
sociedad actual, en especial de empresas extractivas, muchas veces en connivencia, o con la permisividad de
los gobiernos locales, nacionales y autoridades tradicionales (de los mismos indigenas). Como afirma el papa
Francisco, quienes persiguen tales intereses parecieran estar desconectados o ser indiferentes a los gritos de
los pobres y de la tierra (cf. LS 49, 91).

15. Segun surge de las multiples consultas realizadas en muchas de las regiones amazoénicas, las comunidades
consideran que la vida en la Amazonia esta sobre todo amenazada por: (a) la criminalizacién y asesinato de
lideres y defensores del territorio; (b) apropiacion y privatizacion de bienes de la naturaleza, como la misma
agua; (c) concesiones madereras legales e ingreso de madereras ilegales; (d) caza y pesca predatorias,
principalmente en rios; (e) mega-proyectos: hidroeléctricas, concesiones forestales, tala para producir
monocultivos, carreteras y ferrovias, proyectos mineros y petroleros; (f) contaminacion ocasionadas por toda la
industria extractiva que produce problemas y enfermedades, sobre todo a los nifios/as y jévenes; (g)
narcotrafico; (h) los consecuentes problemas sociales asociados a estas amenazas como alcoholismo, violencia
contra la mujer, trabajo sexual, trafico de personas, pérdida de su cultura originaria y de su identidad (idioma,
practicas espirituales y costumbres), y toda condicién de pobreza a las que estan condenados los pueblos del
amazonia (cf. Fr.PM).

16. En la actualidad, el cambio climatico y el aumento de la intervencion humana (deforestacion, incendios y
cambios en el uso de suelo) estan conduciendo la Amazonia hacia un punto de no retorno, con altas tasas de
deforestacion, desplazamiento forzado de la poblacion, y contaminacién, poniendo en riesgo sus ecosistemas y
ejerciendo presion sobre las culturas locales. Umbrales de 40C de calentamiento o una deforestacion del 40%
son “puntos de inflexién” del bioma amazdnico hacia la desertificacion, lo cual significa una transicion a un
nuevo estado bioldgico generalmente irreversible. Y es preocupante que hoy en dia estamos ya entre el 15 y el
20 % de deforestacion.

Defender la vida, enfrentar la explotacion

17. Las comunidades consultadas también han enfatizado el vinculo entre la amenaza a la vida bioldgica y la
vida espiritual, es decir, una amenaza integral. Los impactos provocados por la destruccion multiple de la
cuenca panamazoénica generan un desequilibrio del territorio local y global, en las estaciones y en el clima. Esto
afecta, entre otras cosas, la dinamica de fertilidad y reproduccion de la fauna y flora, y a su vez a todas las
comunidades amazonicas. Por ejemplo, la destruccion y contaminacién natural afectan a la produccion, al
acceso y a la calidad de los alimentos. Y en este sentido, para cuidar responsablemente la vida y el “buen vivir”,
es urgente enfrentarse a tales amenazas, agresiones e indiferencias. El cuidado de la vida se opone a la cultura
del descarte, de la mentira, de la explotacion y de la opresion. Al mismo tiempo supone oponerse a una vision



9

insaciable del crecimiento sin limites, de la idolatria del dinero, a un mundo desvinculado (de sus raices, de su
entorno), a una cultura de muerte. En sintesis, la defensa de la vida implica la defensa del territorio, de sus
recursos o bienes naturales, pero también de la vida y la cultura de los pueblos, el fortalecimiento de su
organizacion, la exigibilidad plena de sus derechos, y la posibilidad de ser escuchados. En palabras de los
mismos indigenas: “nosotros indigenas de Guaviare (Colombia) somos-hacemos parte de la naturaleza porque
somos agua, aire, tierra y vida del medio ambiente creado por Dios. Por lo tanto, pedimos que cesen los
maltratos y exterminio de la ‘Madre Tierra'. La tierra tiene sangre y se esta desangrando, las multinacionales le
han cortado las venas a nuestra ‘Madre Tierra’. Queremos que nuestro clamor indigena sea escuchado por todo
el mundo”.[6]

Clamor por vivir

18. Amenazas y agresiones a la vida generan clamores, tanto de los pueblos como de la tierra. Partiendo de
estos clamores como lugar teolégico (desde dénde pensar la fe), se pueden iniciar caminos de conversion, de
comunion y de dialogo, caminos del Espiritu, de abundancia y del “buen vivir’. La imagen de la vida y del “buen
vivir’ como “camino a la loma santa” implica una comunion con los co-peregrinos y con la naturaleza en su
conjunto, es decir, un camino de integracion con la abundancia de la vida, con la historia y con el porvenir.
Estos nuevos caminos se hacen necesarios ya que las grandes distancias geogréficas y la mega-diversidad
cultural de la Amazonia son realidades aun no resueltas en el ambito pastoral. Los nuevos caminos se basan
“en relaciones interculturales donde la diversidad no significa amenaza, no justifica jerarquias de poder de unos
sobre otros, sino dialogo desde visiones culturales diferentes, de celebracion, de interrelacion y de
reavivamiento de la esperanza” (DAp. 97).

Capitulo 11

Territorio

“Quitate las sandalias de tus pies, porque el lugar que pisas es sagrado” (Ex 3,5)

Territorio, vida y revelacion de Dios

19. En la Amazonia, la vida esta inserta, ligada e integrada al territorio, que como espacio fisico vital y nutricio,
es posibilidad, sustento y limite de la vida. Ademas, podemos decir que la Amazonia - u otro espacio territorial
indigena o comunitario - no es solo un ubi (un espacio geografico), sino que también es un quid, es decir, un
lugar de sentido para la fe o la experiencia de Dios en la historia. El territorio es un lugar teolégico desde donde
se vive la fe, es también una fuente peculiar de revelacion de Dios. Esos espacios son lugares epifanicos en
donde se manifiesta la reserva de vida y de sabiduria para el planeta, una vida y sabiduria que hablan de Dios.
En la Amazonia se manifiestan las “caricias de Dios” que se encarna en la historia (cf. LS 84).

Un territorio en donde todo esta conectado

20. Una mirada contemplativa, atenta y respetuosa a los hermanos y hermanas, y también a la naturaleza - al
hermano arbol, a la hermana flor, a las hermanas aves, a los hermanos peces, y hasta a las hermanitas
pequefas como las hormigas, las larvas, los hongos o los insectos (cf. LS 233) - permite a las comunidades
amazonicas descubrir como todo esta conectado, valorar cada creatura, ver el misterio de la belleza de Dios
revelandose en todas ellas (cf. LS 84, 88), y convivir amigablemente.

21. En el territorio amazonico no existen partes que puedan subsistir por si solas y solo externamente
relacionadas, sino mas bien dimensiones que constitutivamente existen en relacion, formando un todo vital. De
alli que el territorio amazonico ofrezca una vital ensefianza para comprender integralmente nuestras relaciones
con los demas, con la naturaleza, y con Dios, como plantea el papa Francisco (cf. LS 66).

La belleza y la amenaza del territorio



10

22. Al contemplar la hermosura del territorio amazdnico descubrimos la obra maestra de la creacion del Dios de
la Vida. Sus horizontes inacabables de belleza sin limites son un canto, un himno al Creador. “jSefior, Dios mio,
qué grande eres! Vestido de majestad y esplendor, envuelto en un manto de luz” (Sal 104(3),1-2). Su expresion
de vida multiple es un mosaico del Dios que nos entrega una “herencia gratuita que recibimos para proteger [...]
el espacio precioso de la convivencia humana” y la responsabilidad compartida “para bien de todos” (DAp. 471).
El papa Francisco en Puerto Maldonado nos invita a defender esta regién amenazada, para preservarla y
restaurarla para el bien de todos, nos da esperanza en nuestras capacidades para construir el bien comuny la
Casa Comun.

23. La Amazonia hoy es una hermosura herida y deformada, un lugar de dolor y violencia, como lo sefialan
elocuentemente los informes de las Iglesias locales: “La selva no es un recurso para explotar, es un ser o varios
seres con quienes relacionarse”.[7] “Nos duele la destruccion de la naturaleza, la destruccion de la selva, de la
vida, nuestros hijos y las futuras generaciones”.[8] La destruccion multiple de la vida humana y ambiental, las
enfermedades y contaminacion de rios y tierras, la tala y quema de arboles, la pérdida masiva de la
biodiversidad, la desaparicion de especies (mas de un millén de los ocho millones animales y vegetales a
riesgo)[9], constituyen una cruda realidad que nos interpela a todos. Cunde la violencia, el caos y la corrupcion.
El territorio se ha convertido en un espacio de desencuentros y exterminio de pueblos, culturas y generaciones.
Hay quienes se ven forzados a salir de su tierra; muchas veces caen en las redes de las mafias, del narcotrafico
y de la trata de personas (en su mayoria mujeres), del trabajo y la prostitucién infantil.[10] Es una realidad
tragica y compleja, que se situa al margen de la ley y del derecho. El grito de dolor de la Amazonia es un eco
del grito del pueblo esclavizado en Egipto al que Dios no abandona: “jHe visto la opresion de mi pueblo en
Egipto, he oido el clamor que le arrancan sus opresores y conozco sus angustias! Voy a bajar para librarlo del
poder de los egipcios” (Ex. 3, 7-8).

Territorio de esperanza y del “buen vivir”’

24. La Amazonia es el lugar de la propuesta del “buen vivir’, de promesa y de esperanza para nuevos caminos
de vida. La vida en la Amazonia esta integrada y unida al territorio, no hay separacion ni division entre las
partes. Esta unidad comprende toda la existencia: el trabajo, el descanso, las relaciones humanas, los ritos y
las celebraciones. Todo se comparte, los espacios privados - tipicos de la modernidad - son minimos. La vida
es un camino comunitario donde las tareas y las responsabilidades se dividen y se comparten en funcién del
bien comun. No hay lugar para la idea de individuo desligado de la comunidad o de su territorio.

25. La vida de las comunidades amazonicas aun no afectadas por el influjo de la civilizacion occidental, se
refleja en la creencia y en los ritos sobre el actuar de los espiritus, de la divinidad — llamada de multiples
maneras — con y en el territorio, con y en relacion a la naturaleza. Esta cosmovision se recoge en el ‘mantra’ de
Francisco: “todo esta conectado” (LS 16, 91, 117, 138, 240).

26. La integracion de la creacion, de la vida considerada como una totalidad que abarca toda la existencia, es la
base de la cultura tradicional que se transmite de generacion en generacion a través de la escucha de la
sabiduria ancestral, reserva viva de la espiritualidad y cultura indigena. Dicha sabiduria inspira el cuidado y
respeto por la creacion, con conciencia clara de sus limites, prohibiendo su abuso. Abusar de la naturaleza es
abusar de los ancestros, de los hermanos y hermanas, de la creacion, y del Creador, hipotecando el futuro.

27. Tanto las cosmovisiones amazoénicas como la cristiana se encuentran en crisis por la imposicion del
mercantilismo, la secularizacion, la cultura del descarte y la idolatria del dinero (cf. EG 54-55). Esta crisis afecta
sobre todo a los jovenes y los contextos urbanos que pierden las sélidas raices de la tradicion.

Capitulo 11l

Tiempo (Kairés)

“En el tiempo favorable te escuché; en el dia de la salvacion te ayudé” (Is 49,8; 2Cor 6, 2)



11

Tiempo de gracia

28. La Amazonia esta viviendo un momento de gracia, un Kairds. El Sinodo de la Amazonia es un signo de los
tiempos donde el Espiritu Santo abre nuevos caminos que discernimos a través de un dialogo reciproco entre
todo el pueblo de Dios. El dialogo ya comenzé hace tiempo, desde los mas pobres, desde abajo hacia arriba
asumiendo que “todo proceso de construccion es lento y dificil. Comprende el desafio de romper el propio
espacio y abrirse para un trabajo en conjunto, vivir la cultura del encuentro, [...] construir una iglesia
hermana”.[11]

29. Los pueblos amazonicos originarios tienen mucho que ensenarnos. Reconocemos que desde hace miles de
anos ellos cuidan de su tierra, el agua y el bosque, y han logrado hasta hoy preservarlos para que la humanidad
pueda beneficiarse del gozo de los dones gratuitos de la creacion de Dios. Los nuevos caminos de
evangelizacion han de construirse en didlogo con estas sabidurias ancestrales en las que se manifiestan
semillas del Verbo.

Tiempo de inculturacion e interculturalidad

30. La Iglesia de la Amazonia ha marcado con experiencias significativas su presencia de manera original,
creativa e inculturada. Su programa evangelizador no corresponde a una mera estrategia ante las llamadas de
la realidad, es la expresion de un camino que responde al Kairds que impulsa al pueblo de Dios a acoger su
Reino en estas bio-socio-diversidades. La Iglesia se hizo carne montando su tienda - su “tapiri” - en la
Amazonia.[12] Se confirma asi un caminar que comenzo6 con el Concilio Vaticano Il para toda la Iglesia,
encontro su reconocimiento en el Magisterio Latinoamericano desde Medellin (1968) y se concreto para la
Amazonia en Santarém (1972).[13] Desde entonces la Iglesia continda buscando inculturar la Buena Nueva
ante los desafios del territorio y de sus pueblos en un dialogo intercultural. La diversidad original que ofrece la
region amazodnica — bioldgica, religiosa y cultural — evoca un nuevo Pentecostés.

Tiempo de desafios graves y urgentes

31. El acelerado fendmeno de la urbanizacion, la expansion de la frontera agricola por agronegocios y aun el
abuso de los bienes naturales llevado a cabo por los mismos pueblos amazoénicos se afiaden a los ya
mencionados grandes agravios. La explotacion de la naturaleza y de los pueblos amazédnicos (indigenas,
mestizos, caucheros, riberenos e incluso de los que viven en las ciudades), provoca una crisis de esperanza.

32. Los procesos migratorios de los ultimos afios también han acentuado los cambios religiosos y culturales de
la region. Frente a los rapidos procesos de transformacion, la Iglesia ha dejado de ser el Unico punto de
referencia para la toma de decisiones. Ademas, la nueva vida en la ciudad no siempre hace posible los suefios
y aspiraciones, sino que muchas veces desorienta y abre espacios para mesianismos transitorios,
desconectados, alienantes y vacios de sentido.

Tiempo de esperanza

33. En contraste con esta realidad, el Sinodo de la Amazonia se convierte asi en un signo de esperanza para el
pueblo amazonico y para toda la humanidad. Es una gran oportunidad para que la Iglesia pueda descubrir la
presencia encarnada y activa de Dios: en las mas diversas manifestaciones de la creacion; en la espiritualidad
de los pueblos originarios; en las expresiones de la religiosidad popular; en las diferentes organizaciones
populares que resisten a los grandes proyectos; y en la propuesta de una economia productiva, sostenible y
solidaria que respeta la naturaleza. En los ultimos afios la mision de la Iglesia se ha realizado en alianza con las
aspiraciones y luchas por la vida y el respeto a la naturaleza de los pueblos amazdnicos y sus propias
organizaciones.

34. Por la fuerza del Espiritu Santo, la Iglesia, identificada con esta historia de cruz y resurreccion, quiere
aprender, dialogar y responder con esperanza y alegria a los signos de los tiempos junto a los pueblos de la



12

Amazonia. Esperamos que tal aprendizaje, didlogo y co-responsabilidad, puedan extenderse también a todos
los rincones del planeta que aspiran a la plenitud integral de la vida en todos los sentidos. Creemos que este
Kairds de la Amazonia, como tiempo de Dios, convoca y provoca, es un tiempo de gracia y liberacion, de
memoria y de conversion, de desafios y de esperanza.

Capitulo IV

Dialogo

“Tienen ojos y no ven, tienen oidos y no oyen” (Mc 8, 18)

Nuevos caminos de dialogo

35. El Papa Francisco nos plantea la necesidad de una nueva mirada que abra caminos de dialogo que nos
ayuden a salir de la senda de la autodestruccion de la actual crisis socio-ambiental.[14] Refiriéndose a la
Amazonia, el Papa considera que es “imprescindible realizar... un didlogo intercultural en el cual [los pueblos
indigenas] sean los principales interlocutores, sobre todo a la hora de avanzar en grandes proyectos que
afecten a sus espacios. El reconocimiento y el dialogo sera el mejor camino para transformar las historicas
relaciones marcadas por la exclusion y la discriminacion” (Fr.PM). Este dialogo local con el cual la Iglesia quiere
implicarse, esta al servicio de la vida y del “futuro del planeta” (LS 14).

Dialogo y mision

36. Como la Amazonia es un mundo pluriétnico, pluricultural y plurireligioso (cf. DAp. 86), la comunicacion, y por
tanto la evangelizacion, requiere encuentros y convivencias que favorezcan el dialogo. Lo contrario del didlogo
es la falta de escucha y la imposicion que impiden encontrarnos, comunicarnos, y, por tanto, convivir. Jesus fue
un hombre de didlogo y de encuentro. Asi lo vemos “con la mujer samaritana, en el pozo donde buscaba saciar
su sed (cf. Jn 4,7-26)" (EG 72); “apenas sali6é de su dialogo con Jesus”, la samaritana regres6 a su pueblo, “se
convirtiéo en misionera, y muchos samaritanos creyeron en Jesus «por la palabra de la mujer» (Jn 4,39)” (EG
120). Fue capaz de dialogar y amar mas alla de la particularidad de su herencia religiosa samaritana. La
evangelizacion asi se realiza en la vida ordinaria de Samaria, en la Amazonia, en todo el mundo. El dialogo es
una comunicacion gozosa “entre los que se aman” (EG 142).

37. Desde su encarnacion, el encuentro con Jesucristo se ha producido siempre en el horizonte de un dialogo
cordial, historico y escatolégico. Esto se realiza en los diferentes escenarios del mundo plural y entrelazado de
la Amazonia. Abarca las relaciones politicas con los Estados, sociales con las comunidades, culturales con las
diferentes formas de vivir, y ecoldgicas con la naturaleza y consigo mismo. El dialogo busca el intercambio, el
consenso Y la comunicacion, los acuerdos y las alianzas, "pero sin perder la cuestion de fondo”, es decir, la
"preocupacion por una sociedad justa, capaz de memoria y sin exclusién" (EG 239). Por ello el didlogo tiene
siempre una opcion preferencial por los pobres, marginados y excluidos. Las causas de la justicia y de la
alteridad, son causas del Reino de Dios. No defendemos "un proyecto de unos pocos a unos pocos, o de una
minoria ilustrada" (EG 239). En el dialogo entretejemos "un acuerdo para vivir juntos, un pacto social y cultural”
(EG 239). Para este pacto, la Amazonia representa un pars pro toto, un paradigma, una esperanza para el
mundo. El didlogo es el método que se ha de aplicar siempre para alcanzar la buena vida de todos. Las
grandes cuestiones de la humanidad que surgen en la Amazonia no encontraran soluciones a través de la
violencia o la imposicion, sino a través del dialogo y la comunicacion.

Dialogo con los pueblos amazonicos

38. Son los pueblos de la Amazonia, especialmente los pobres y los culturalmente diferentes, los principales
interlocutores y protagonistas del dialogo. Ellos nos confrontan con la memoria del pasado y con las heridas
causadas durante largos periodos de colonizacion. Por ello el papa Francisco pidié “humildemente perdén, no
solo por las ofensas de la propia Iglesia sino por los crimenes contra los pueblos originarios durante la llamada



13

conquista de América”.[15] En este pasado la Iglesia a veces ha sido complice con los colonizadores, ello
sofoco la voz profética del Evangelio. Muchos de los obstaculos a una evangelizacion dialdgica y abierta a la
alteridad cultural, son de caracter historico y se esconden detras de ciertas doctrinas petrificadas. El dialogo es
un proceso de aprendizaje, facilitado por la "apertura a la trascendencia" (EG 205) y obstaculizado por las
ideologias.

Dialogo y aprendizaje

39. Muchos pueblos amazdnicos son constitutivamente dialdégicos y comunicativos. Existe un amplio y
necesario campo de dialogo entre las espiritualidades, credos y religiones amazdnicas que exige una
aproximacion cordial a las diversas culturas. El respeto de este espacio no significa relativizar las propias
convicciones, sino reconocer otros caminos que buscan desentraiar el misterio inagotable de Dios. La apertura
no sincera al otro, asi como una actitud corporativista, que reserva la salvacion exclusivamente al propio credo,
son destructivas de ese mismo credo. Asi lo explicé Jesus al Doctor de la Ley en la parabola del Buen
Samaritano (Lc 10, 30-37). El amor vivido en cualquier religion agrada a Dios. “A través de un intercambio de
dones, el Espiritu puede llevarnos cada vez mas a la verdad y al bien” (EG 246).

40. Un dialogo a favor de la vida esta al servicio del “futuro del planeta” (LS 14), de la transformacion de
mentalidades estrechas, de la conversion de corazones endurecidos, y de compartir verdades con toda la
humanidad. Podriamos decir que el dialogo es pentecostal, como lo es el nacimiento de la Iglesia, que camina
en busca de su identidad hacia la unidad en el Espiritu Santo. Descubrimos nuestra identidad desde el
encuentro con el otro, desde las diferencias y coincidencias que nos muestran la inabarcabilidad de la realidad y
del misterio de la presencia de Dios.

Dialogo y resistencia

41. A menudo la disposicion a dialogar encuentra resistencias. Los intereses econémicos y un paradigma
tecnocratico repelen toda tentativa de cambio. Sus partidarios estan dispuestos a imponerse por la fuerza,
transgrediendo derechos fundamentales de las poblaciones en el territorio, y las normas para la sustentabilidad
y preservacion de la Amazonia. En esos casos las posibilidades de dialogo y encuentro son muy reducidas
hasta desaparecer en algunas situaciones. ; Como reaccionar frente a ello? Por una parte, sera necesario
indignarse, no de modo violento, pero si de modo firme y profético. Es la indignacion de Jesus contra los
fariseos (cf. Mc 3,5; Mt 23) o contra el mismo Pedro (Mt 16,23), lo que Tomas de Aquino llamaba “santa
indignacion”, provocada por las injusticias,[16] o asociada a promesas incumplidas o traiciones de todo tipo. Un
paso siguiente es el de buscar acuerdos como lo sugiere el mismo Jesus (cf. Lc 14,31-32). Se trata de entablar
un dialogo posible y nunca permanecer indiferentes ante las injusticias de la region o del mundo.[17]

42. Una Iglesia profética es aquella que escucha los gritos y cantos de dolor y de jubilo. El canto revela las
situaciones de los pueblos, al mismo tiempo que inspira, e intuye posibilidades de solucion y transformacion.
Hay pueblos que cantan su historia y también su presente, para que quien oye ese canto pueda vislumbrar,
perfilar su futuro. En sintesis, una lglesia profética en la Amazonia es aquella que dialoga, que sabe buscar
acuerdos, y que, desde una opcion por los pobres y de su testimonio de vida, busca propuestas concretas en
favor de una ecologia integral. Una Iglesia con capacidad de discernimiento y audacia frente a los atropellos de
los pueblos y a la destruccidn de sus territorios, que responda sin demora al clamor de la tierra y de los pobres.

Conclusion

43. La vida en la Amazonia, entretejida por el agua, el territorio, y las identidades y espiritualidades de sus
pueblos, invita al dialogo y al aprendizaje de su diversidad bioldgica y cultural. La Iglesia participa y genera
procesos de aprendizaje que abren caminos de una formacién permanente sobre el sentido de la vida integrada
a su territorio y enriquecida por sabidurias y experiencias ancestrales. Tales procesos invitan a responder con
honradez y estilo profético al clamor por la vida de los pueblos y de la tierra amazonica. Ello implica un
renovado sentido de la mision de la Iglesia en la Amazonia que, partiendo del encuentro con Cristo, sale al
encuentro con el otro iniciando procesos de conversion. En este contexto se abren nuevos espacios para



14

recrear ministerios adecuados a este momento histérico. Es el momento de escuchar la voz de la Amazonia y
de responder como lglesia profética y samaritana.

PARTE Il

ECOLOGIA INTEGRAL: EL CLAMOR DE LA TIERRA Y DE LOS POBRES

“Propongo que nos detengamos ahora a pensar

en los distintos aspectos de una ecologia integral...

ambiental, economica y social” (LS, 137-8)

44. La segunda parte afronta los graves problemas causados por los atentados contra la vida en el territorio
amazonico. La agresion a esta zona vital de la ‘Madre Tierra’ y a sus pobladores amenaza su subsistencia, su
cultura y su espiritualidad. Ello también afecta la vida de la humanidad entera, de modo particular a los pobres,
los excluidos, los marginados, los perseguidos. La actual situaciéon pide urgentemente una conversién ecologica
integral.

Capitulo |

Destruccion extractivista

“Hoy el pecado se manifiesta con toda su fuerza de destruccion en [...] las diversas formas de violencia y
maltrato, el abandono de los mas fragiles, los ataques a la naturaleza’ (LS 66)

El clamor amazoénico

45. “Probablemente los pueblos originarios amazoénicos nunca hayan estado tan amenazados en sus territorios
como lo estan ahora” (Fr.PM). Los proyectos extractivos y agropecuarios que explotan inconsideradamente la
tierra estan destruyendo este territorio (cf. LS 4, 146), que corre el riesgo de “sabanizarse”.[18] La Amazonia
esta siendo disputada desde varios frentes. Uno responde a los grandes intereses econémicos, avidos de
petroleo, gas, madera, oro, monocultivos agroindustriales, etc. Otro es el de un conservacionismo ecolégico que
se preocupa del bioma pero ignora a los pueblos amazdénicos. Ambos producen heridas en la tierra y en sus
pueblos: “Estamos siendo afectados por los madereros, ganaderos y otros terceros. Amenazados por actores
economicos que implementan un modelo ajeno en nuestros territorios. Las empresas madereras entran al
territorio para explotar el bosque, nosotros cuidamos el bosque para nuestros hijos, tenemos la carne, pesca,
remedios vegetales, arboles frutales [...] La construccién de hidroeléctricas y el proyecto de hidrovias impacta
sobre el rio y sobre los territorios [...] Somos una region de territorios robados.”[19]

46. Conforme las consultas realizadas, los clamores amazonicos reflejan tres grandes causas de dolor: (a) la
falta de reconocimiento, demarcacion y titulacion de los territorios de los indigenas que son parte integral de sus
vidas; (b) la invasion de los grandes proyectos llamados de “desarrollo”, pero que en realidad destruyen
territorios y pueblos (Ej.: hidroeléctricas, mineria - legal e ilegal -, asociada a los garimpeiros ilegales [mineros
informales que extraen el oro], hidrovias -que amenazan los principales afluentes del Rio Amazonas-,
actividades hidrocarburiferas, actividades pecuarias, deforestacion, monocultivo, agroindustria y grilagem
[apropiacion de tierras valiéndose de documentacion falsa] de tierra). Muchos de estos proyectos destructivos
en nombre del progreso son apoyados por los gobiernos locales, nacionales y extranjeros; y (c) la
contaminacion de sus rios, de su aire, de sus suelos, de sus bosques y el deterioro de su calidad de vida,
culturas y espiritualidades. Por ello “hoy no podemos dejar de reconocer queun verdadero planteo ecoldgico se
convierte siempre en un planteo social, que debe integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para
escuchar fanto el clamor de Ia tierra como el clamor de los pobres” (LS 49). Esto es lo que el papa Francisco
llama ecologia integral.



15

Ecologia integral

47. La ecologia integral se basa en el reconocimiento de la relacionalidad como categoria humana fundamental.
Ello significa que nos desarrollamos como seres humanos en base a nuestras relaciones con nosotros mismos,
con los demas, con la sociedad en general, con la naturaleza/ambiente, y con Dios. Esta integralidad vincular
fue sistematicamente enfatizada durante las consultas a las comunidades amazédnicas.

48. La enciclica Laudato Si’ (nn. 137-142), introduce este paradigma relacional de la ecologia integral como
articulacién fundamental de los vinculos que hacen posible un verdadero desarrollo humano. Los seres
humanos somos parte de los ecosistemas que facilitan las relaciones dadoras de vida a nuestro planeta, por lo
que el cuidado de dichos ecosistemas es esencial. Y es fundamental tanto para promover la dignidad de la
persona humana y el bien comun de la sociedad, como para el cuidado ambiental. La nocién de ecologia
integral ha resultado iluminadora para las distintas miradas que abordan la complejidad de la interaccion entre
lo ambiental y lo humano, entre el manejo de los bienes de la creacién y las propuestas de desarrollo y
evangelizacion.

Ecologia integral en la Amazonia

49. Para cuidar la Amazonia, las comunidades aborigenes son indispensables interlocutores, pues son
precisamente ellos quienes normalmente mejor cuidan sus territorios (cf. LS 149). De alli que, al comienzo del
proceso sinodal, el papa Francisco, en su primera visita a tierras amazonicas, se dirigié a los lideres indigenas
locales diciéndoles: “he querido venir a visitarlos y escucharlos, para estar juntos en el corazon de la Iglesia,
unirnos a sus desafios y con ustedes reafirmar una opcion sincera por la defensa de la vida, defensa de la tierra
y defensa de las culturas” (Fr.PM). Las comunidades amazodnicas comparten esta perspectiva de la integralidad
ecologica: “Toda la actividad de la iglesia en la Amazonia debe partir de la integralidad del ser humano (vida,
territorio y cultura)”.[20]

50. Ahora bien, para promover una ecologia integral en la vida cotidiana de la Amazonia, es preciso
comprender también la nocidn de justicia y comunicacion inter-generacional, que comprende la transmision de
la experiencia ancestral, cosmologias, espiritualidades y teologias de los pueblos indigenas, en torno al cuidado
de la Casa Comun.[21] “En la lucha debemos confiar en la fuerza de Dios, porque la creacion es de Dios,
porque Dios continua la obra. La lucha de nuestros antepasados para luchar por estos rios, por nuestros
territorios para luchar por un mundo mejor para nuestros hijos”.[22]

No a la destruccidn de la Amazonia

51. En concreto, el clamor amazonico nos habla de luchas contra quienes quieren destruir la vida concebida
integralmente. Estos ultimos son guiados por un modelo econdémico vinculado a la produccion, la
comercializacién y el consumo, donde se prioriza la maximizacion del lucro sobre las necesidades humanas y
ambientales. Es decir, son luchas contra quienes no respetan los derechos humanos y de la naturaleza en la
Amazonia.

52. Otro atentado contra los derechos humanos es la penalizacién de las protestas contra la destruccion del
territorio y de sus comunidades, ya que algunas leyes de la region las califican de “ilegales”.[23] Otro abuso es
el rechazo generalizado por parte de los estados a respetar el derecho de consulta y consentimiento previo a
los grupos indigenas y locales antes de establecer concesiones y contratos de explotacion territorial, aunque tal
derecho esté explicitamente reconocido por la Organizacion Internacional del Trabajo: "Los pueblos interesados
deberan tener el derecho de decidir sus propias prioridades en lo que atane al proceso de desarrollo, en la
medida en que éste afecte a sus vidas, creencias, instituciones y bienestar espiritual y a las tierras que ocupan
o utilizan de alguna manera, y de controlar, en la medida de lo posible, su propio desarrollo econémico, social y
cultural”,[24] y por algunas constituciones de paises amazdnicos.

53. El drama de los habitantes de la Amazonia no sélo se manifiesta en la pérdida de sus tierras por el
desplazamiento forzado, sino también en ser victimas de la seduccion del dinero, los sobornos y la corrupcion



16

por parte de los agentes del modelo tecno-econdémico de la “cultura del descarte” (cf. LS 22), especialmente en
los jovenes. La vida esta ligada e integrada al territorio, por ello la defensa de la vida es defensa del territorio,
no existe separacion entre ambos aspectos. Este es el reclamo que se repite en las escuchas “nos estan
quitando nuestra tierra, ja doénde iremos?” Porque quitar este derecho es quedarse sin posibilidades de
defenderse frente a los que amenazan su subsistencia.

54. La tala masiva de arboles, el exterminio del bosque tropical por incendios forestales intencionados, la
expansion de la frontera agricola y los monocultivos son causa de los actuales desequilibrios regionales del
clima, con efectos evidentes en el clima global, con dimensiones planetarias tales como las grandes sequias e
inundaciones cada vez mas frecuentes. El papa Francisco menciona las cuencas del Amazonas y el Congo
como ‘el pulmén del mundo’, subrayando la urgencia de protegerlas (LS 38).

55. En el libro del Génesis la creacion se presenta como manifestacion de la vida, sustento, posibilidad y limite.
En el primer relato (Gn 1,1-2,42) el ser humano es invitado a relacionarse con la creacién del mismo modo como
lo hace Dios. El segundo relato (Gn 2,4b-25) profundiza esta perspectiva con el mandato de “cultivar” (en
hebreo también significa “servir”) y “guardar” (actitud de proteccion y amor) el jardin (Gn 2,15). “Esto implica una
relacion de reciprocidad responsable entre el ser humano y la naturaleza” (LS 67) que supone asumir el limite
propio de la creaturalidad y por tanto una actitud de humildad puesto que no somos duefios absolutos (Gn 3,3).

Sugerencias

56. El desafio que se presenta es grande:  Como recuperar el territorio amazodnico, rescatarlo de la
degradacion neocolonialista y devolverle su sano y auténtico bienestar? Le debemos a las comunidades
aborigenes el cuidado y el cultivo de la Amazonia desde hace miles de afnos. En su sabiduria ancestral han
cultivado la conviccion que toda la creacion esta conectada, lo cual merece nuestro respeto y responsabilidad.
La cultura de la Amazonia, que integra los seres humanos con la naturaleza, se constituye en un referente para
construir un nuevo paradigma de la ecologia integral. La Iglesia deberia asumir en su mision el cuidado de la
Casa Comun:

a) Proponiendo lineas de accion institucionales que promuevan el respeto del ambiente.

b) Proyectando programas de formacion formales e informales sobre el cuidado de la Casa Comun para sus
agentes pastorales y sus fieles, abiertos a toda la comunidad en “un esfuerzo de concientizacién de la
poblacion” (LS 214) en base a los cap. V y VI de la Enciclica Laudato si.

c¢) Denunciando la violacién de los derechos humanos y la destruccion extractivista.

Capitulo Il

Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV): amenazas y proteccién

“Estoy pensando en los [...] pueblos indigenas en aislamiento voluntario (PIAV).

Sabemos que son los mas vulnerables de entre los vulnerables” (Fr.PM)

Pueblos en las periferias

57. En el territorio de la Amazonia existen, segun datos de instituciones especializadas de la Iglesia (Ej. CIMI) y
otras, entre 110 y 130 distintos Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario o “pueblos libres”. Ellos viven al
margen de la sociedad o en contacto esporadico con ella. No conocemos sus hombres propios, idiomas o

culturas. Por eso también los llamamos “pueblos aislados”, “libres”, “auténomos” o “pueblos sin contacto”. Estos
pueblos viven en profunda conexidn con la naturaleza. Muchos de ellos han elegido aislarse por haber sufrido



17

traumas anteriores; otros han sido forzados violentamente por la explotacion econdmica de la Amazonia. Los
PIAV resisten al actual modelo de desarrollo econdmico depredador, genocida y ecocida, optando por el
cautiverio para vivir en libertad (cf. Fr.PM).

58. Algunos “pueblos aislados” habitan en tierras exclusivamente indigenas, otros en tierras indigenas
compartidas con los “pueblos contactados”, otros en unidades de conservacion, y algunos en territorios
fronterizos.

Pueblos vulnerables

59. Los PIAV son vulnerables ante las amenazas provenientes de los sectores de la agroindustria y aquellos
qgue explotan clandestinamente los minerales, la madera y otros recursos naturales. Son victimas también del
narcotrafico, de los mega-proyectos de infraestructura como las hidroeléctricas y las carreteras internacionales
y de las actividades ilegales vinculadas al modelo de desarrollo extractivista.

60. El riesgo de la violencia contra las mujeres de estos pueblos se incremento por la presencia de colonos,
madereros, soldados, empleados de las empresas extractivas, todos en su mayoria hombres. En algunas
regiones de la Amazonia, el 90% de los indigenas asesinados en las poblaciones aisladas han sido mujeres.
Tal violencia y discriminacion impacta gravemente en la capacidad de estos pueblos indigenas para sobrevivir,
tanto fisica, espiritual como culturalmente.

61. A esto se suma la falta de reconocimiento de los derechos territoriales de los indigenas y de los PIAV. La
criminalizacion de las protestas de sus aliados y el recorte de los presupuestos para la proteccion de sus tierras
facilitan enormemente la invasién de sus territorios con la consiguiente amenaza a sus vidas vulnerables.

Sugerencias

62. Ante esta dramatica situacién, y ante semejantes gritos de la tierra y de los pobres (cf. LS 49), seria
oportuno:

a) Exigir a los respectivos gobiernos que garanticen los recursos necesarios para la proteccion efectiva de los
pueblos indigenas aislados. Es preciso que los gobiernos implementen todas las medidas necesarias para
proteger su integridad fisica y la de sus territorios, basadas en el principio de precaucién, u otros mecanismos
de proteccion de acuerdo con el derecho internacional como las Recomendaciones especificas definidas por la
CIDH (Comision Interamericana de Derechos Humanos/OEA) y contenidas en el ultimo capitulo del Informe
"Los pueblos indigenas en aislamiento voluntario y en contacto inicial en las Américas" (2013). También es
necesario que se garantice su libertad para salir del aislamiento cuando asi lo deseen.

b) Reclamar la proteccion de las areas/ reservas naturales donde se encuentran, sobre todo en cuanto a su
demarcacion/ titulacion para prevenir la invasion de los lugares donde habitan.

c) Promover la actualizacion del censo y mapeo de los territorios donde estos pueblos habitan.

d) Formar equipos especificos en las diocesis y parroquias y planear una pastoral de conjunto en regiones de
frontera porque hay pueblos que se mueven.

e) Informar sobre sus derechos a los pueblos indigenas y a la ciudadania acerca de su situacion.

Capitulo 11l

Migracién



18

“Mi padre era un arameo errante...” (Dt 26,5)
Pueblos amazonicos en salida

63. En la Amazonia, el fendbmeno migratorio en busca de una vida mejor ha sido una constante histdrica. Existe
migracion pendular (van y vienen),[25] desplazamiento forzado dentro del mismo pais y hacia el exterior,
migracion voluntaria de areas rurales hacia las ciudades y migracion internacional. Esta trashumancia[26]
amazonica no ha sido bien comprendida ni suficientemente trabajada desde el punto de vista pastoral. El papa
Francisco, en Puerto Maldonado, se refirio a esta realidad: “Varias personas han emigrado hacia la Amazonia
buscando techo, tierra y trabajo. Vinieron buscando un futuro mejor para si mismas y para sus familias.
Abandonaron sus vidas humildes, pobres pero dignas. Muchas de ellas, por la promesa de que determinados
trabajos pondrian fin a situaciones precarias, se basaron en el brillo prometedor de la extraccion del oro. Pero
no olvidemos que el oro se puede convertir en un falso dios que exige sacrificios humanos.[27]".

Causantes de la migracion

64. La Amazonia figura entre las regiones con mayor movilidad interna e internacional en América Latina.
Existen causantes sociopoliticas, climaticas, de persecucion étnica, y econdmicas. Estas ultimas son inducidas
en su mayoria por los proyectos politicos, los megaproyectos y empresas extractivas, que atraen trabajadores
pero que a la vez expulsan a los habitantes de los territorios afectados. La agresion contra el ambiente en
nombre del “desarrollo”,[28] ha empeorado dramaticamente la calidad de vida de los pueblos amazoénicos, tanto
de poblaciones urbanas como rurales, debido a la contaminacion y pérdida de fertilidad del territorio.

65. Debido a estas causantes, la region se ha convertido ‘de hecho’ en un corredor migratorio. Tales
migraciones ocurren entre paises amazonicos (como la creciente ola de migracion proveniente de Venezuela) o
hacia otras regiones (Ej. hacia Chile y Argentina).[29]

Consecuencias de la migracion

66. El movimiento migratorio, desatendido tanto politica como pastoralmente, ha contribuido a la
desestabilizacion social en las comunidades amazénicas. Las ciudades de la region, que reciben
permanentemente a un gran niumero de personas que migran hacia ellas, no alcanzan a proporcionar los
servicios basicos que los migrantes necesitan. Esto ha llevado a muchas personas a deambular y dormir en
centros urbanos sin trabajo, sin comida, sin techo. Entre ellas muchas pertenecen a los pueblos indigenas
forzados a abandonar sus tierras. “Las ciudades parecen ser una tierra sin duefo. Son el destino al que se
dirige la gente, después de haber sido desalojada de sus territorios. La ciudad debe entenderse desde este
modelo de explotacion que vacia los territorios para apropiarse de ellos, desplaza a las poblaciones y las
expulsa hacia la ciudad”.[30]

67. Este fendmeno desestabiliza, entre otras cosas, a las familias, cuando alguno de los padres sale en busca
de trabajo en lugares lejanos, dejando que los nifios y jovenes crezcan sin la figura paterna y/o materna.
También los jovenes se desplazan en busca de empleo o subempleo para ayudar a mantener lo que queda de
la familia, abandonando sus estudios primarios, sometiéndose a todo tipo de abuso y explotacion. En muchas
regiones de la Amazonia, estos jovenes son victimas del trafico de drogas, de la trata de personas o de la
prostitucion (masculina y femenina).[31]

68. La omision de los gobiernos para implementar politicas publicas de calidad en el interior, principalmente en
educacion y salud, permite que este proceso de movilidad se acreciente cada dia mas. Si bien la Iglesia ha
acompafado este flujo migratorio, ha dejado vacios pastorales en el interior de la Amazonia que requieren ser
atendidos.

Sugerencias



19

69. ¢ Qué esperan los migrantes de la Iglesia? ¢ Cémo ayudarlos en modo mas eficaz? ; De qué modo promover
la integracion entre migrantes y la comunidad local?

a) Se necesita una mayor comprensién de los mecanismos que han llevado a un crecimiento desproporcionado
de los centros urbanos y a un vaciamiento del interior, porque ambas dinamicas forman parte del mismo
sistema (todo esta conectado). Todo esto requerira la preparacion de cabeza y corazén de los agentes
pastorales para afrontar esta critica situacion.

b) Es necesario trabajar en equipo, cultivando una mistica misionera, coordinados por personas con
competencias diversas y complementarias en vistas a una accion eficaz. El problema migratorio necesita ser
afrontado en manera coordinada sobre todo por las iglesias de las fronteras.

c) Articular un servicio de acogida en cada comunidad urbana que estuviera alerta a los que llegan de modo
imprevisto con necesidades urgentes y también poder ofrecer proteccion frente al peligro de las organizaciones
criminales.

d) Promover proyectos agrofamiliares en las comunidades rurales.

e) Presionar como comunidad eclesial frente a los poderes publicos para que respondan a las necesidades y
derechos de los migrantes.

f) Promover la integracion entre migrantes y comunidades locales respetando la propia identidad cultural, como
indica el papa Francisco: "La integracidn, que no es ni asimilacion ni incorporacion, es un proceso bidireccional,
que se funda esencialmente sobre el mutuo reconocimiento de la riqueza cultural del otro: no es aplanamiento
de una cultura sobre la otra, y tampoco aislamiento reciproco, con el riesgo de nefastas y peligrosas
“guetizaciones”. [32]

Capitulo IV

Urbanizacion

“La ciudad produce una suerte de permanente ambivalencia, porque, al mismo tiempo que ofrece a sus
ciudadanos infinitas posibilidades, también aparecen numerosas dificultades para el pleno desarrollo de la vida
de muchos” (EG 74)

Urbanizacion de la Amazonia

70. A pesar de hablar hoy de la Amazonia como el pulmén del planeta (cf. LS 38) y del granero del mundo, la
devastacion de la region y la pobreza han provocado un gran desplazamiento de la poblacion en pos de una
vida mejor. El resultado de este “éxodo en busca de la tierra prometida” es el crecimiento del fenémeno de la
urbanizacion en la region[33] que hace de la ciudad una realidad ambivalente. La Biblia nos muestra esta
ambigledad cuando presenta Cain como fundador de ciudades después del pecado (Gn 4,17), pero también
cuando presenta a la humanidad encaminada hacia el cumplimiento de la promesa de la Jerusalén celestial,
morada de Dios con los hombres (Ap. 21,3).

71. Segun las estadisticas, la poblacion urbana de la Amazonia ha aumentado de modo exponencial;
actualmente entre el 70 y el 80 % de la poblacion reside en ciudades.[34] Muchas de ellas carecen de
infraestructura y de recursos publicos necesarios para afrontar las necesidades de la vida urbana. Mientras
aumenta el numero de ciudades disminuye el nimero de habitantes de las poblaciones rurales.

Cultura urbana



20

72. Sin embargo, la cuestion de la urbanizacion no abarca sélo el desplazamiento espacial y el crecimiento de
las ciudades, sino también la transmision de un estilo de vida configurado por la metrépolis. Tal modelo se
extiende hasta el mundo rural, modificando habitos, costumbres, y formas tradicionales de vivir. La cultura, la
religion, la familia, la educacion de los nifios y jévenes, el empleo y otros aspectos de la vida cambian
rapidamente para responder a las nuevas llamadas de la ciudad.

Desafios urbanos

73. El proyecto de introducir la Amazonia en el mercado globalizado produjo mas exclusion, asi como también
una urbanizacién de la pobreza. Segun las respuestas al Cuestionario del Documento Preparatorio, los
principales problemas que han surgido con la urbanizacién son los siguientes:

a) Aumento de la violencia en todos los sentidos.

b) Abuso y explotacidn sexual, prostitucion, trata de seres humanos sobre todo de la mujer.

c¢) Trafico y consumo de drogas.

d) Trafico de armas.

e) Movilidad humana y crisis de identidad.

f) Descomposicion familiar.[35]

g) Conflictos culturales y falta de sentido de la vida.

h) Ineficiencia de los servicios de salud/saneamiento.[36]

i) Falta de calidad en la educacién y abandono escolar.[37]

j) Falta de respuesta del poder publico en materia de infraestructura y la promocion del empleo.

k) Falta de respeto por el derecho de la autodeterminacioén y la autonomia de las poblaciones.

[) Corrupcién administrativa.[38]

Sugerencias

74. Se sugiere:

a. Promover un entorno urbano donde se revitalicen los espacios publicos, con plazas y centros culturales bien
distribuidos.

b. Promover el acceso universal a la educacion y la cultura.

c. Promover una conciencia ambiental, el reciclaje de la basura, evitando la quema.

d. Promover un sistema de saneamiento del ambiente y de acceso universal a la salud.

e. Discernir cdmo ayudar a apreciar mejor la vida rural, con alternativas de supervivencia como la agricultura



21

familiar.

f. Generar espacios de interaccion entre la sabiduria de los pueblos indigenas, riberefios y quilombolas
insertados en la ciudad, y la sabiduria de la poblacién urbana para lograr un dialogo e integracién en torno al
cuidado de la vida.

Capitulo V

Familia y comunidad

“Jesus mismo nace en una familia modesta que pronto debe huir a una tierra extranjera’ (AL 21)
Las familias amazonicas

75. En las familias se palpita la cosmovivencia. Se trata de diversos conocimientos y practicas milenarias en
distintos campos como agricultura, medicina, caza y pesca, en armonia con Dios, la naturaleza y la comunidad.
También en familia se trasmiten valores culturales, como el amor a la tierra, la reciprocidad, la solidaridad, la
vivencia del presente, el sentido de familia, la sencillez, el trabajo comunitario, la organizacién propia, la
medicina y la educacion ancestral. Ademas la cultura oral (historias, creencias y cantos), con sus colores,
vestimentas, alimentacion, lenguas y ritos forman parte de esta herencia que se trasmite en familia. En
definitiva, es en la familia donde se aprende a vivir en armonia: entre pueblos, entre generaciones, con la
naturaleza, en dialogo con los espiritus.[39]

Cambios sociales y vulnerabilidad familiar

76. La familia en la Amazonia ha sido victima del colonialismo en el pasado y de un neo-colonialismo en el
presente. La imposicion de un modelo cultural occidental inculcaba un cierto desprecio hacia el pueblo y las
costumbres del territorio amazonico, incluso se las calificaba como “salvajes” o “primitivas”. Actualmente la
imposicién de un modelo econdémico occidental extractivista vuelve a afectar a las familias al invadir y destruir
sus tierras, sus culturas, sus vidas, forzandolas a emigrar hacia las ciudades y sus periferias.

77. Los actuales cambios acelerados afectan la familia amazoénica. Asi encontramos nuevos formatos
familiares: familias monoparentales bajo la responsabilidad de la mujer, aumento de familias separadas, de
uniones consensuales y familias ensambladas, disminucién de matrimonios institucionales. Ademas, se
constata todavia el sometimiento de la mujer en el seno familiar, aumenta la violencia intrafamiliar, hay nifos
con padres ausentes, crece el nUmero de embarazos de adolescentes y de abortos.

78. La familia en la ciudad es un lugar de sintesis entre la cultura tradicional y la moderna. Sin embargo,
muchas veces las familias sufren la pobreza, la precariedad de la vivienda, la falta de trabajo, el aumento del
consumo de drogas y alcohol, la discriminacion, el suicidio juvenil. Ademas, en la vida familiar falta el dialogo
entre las generaciones, las tradiciones y el lenguaje se pierden. Las familias también se enfrentan a las nuevas
problematicas de salud, que exigen una adecuada educacion sobre la maternidad. Se constata ademas la falta
de atencion a la mujer en el embarazo, en el pre-parto y en el post-parto.[40]

Sugerencias

79. La multiculturalidad de la Panamazonia es riquisima y por eso la mayor contribucion es seguir luchando
para preservar su belleza a través del fortalecimiento de la estructura comunitaria-familiar de los pueblos. Para
ello la Iglesia debera valorar y respetar las identidades culturales. En particular, se deberia:

a) Respetar el modo propio de organizacién comunitaria. Dado que muchas politicas publicas afectan la
identidad familiar y colectiva, se requiere iniciar y acompanar procesos que partan desde la familia/ clan/



22

comunidad para promover el bien comun, ayudando a superar las estructuras que alienan: «Nosotros debemos
organizarnos desde nuestra casa».[41]

b) Escuchar el canto que se aprende en familia como modo de expresar la profecia en el mundo amazénico.

c) Promover el rol de la mujer reconociendo su papel fundamental en la formacién y continuidad de las culturas,
en la espiritualidad, en las comunidades y familias. Se exige asumir el rol del liderazgo femenino dentro de la
Iglesia.

d) Articular una pastoral familiar que siga las indicaciones de la Exhortacion apostolica Amoris laetitia:

i. Una pastoral familiar que acomparie integre y no excluya a la familia herida.

ii. Una pastoral sacramental que fortalezca y consuele a todos sin excluir a nadie.

iii. Una formacion permanente de agentes pastorales que tenga presente los recientes sinodos y la realidad
familiar de la Amazonia.

iv. Una pastoral familiar donde la familia es sujeto y protagonista.

Capitulo VI

Corrupcién

“Esto se vuelve todavia mas irritante si los excluidos ven crecer ese cancer social que es la corrupcion
profundamente arraigada en muchos paises —en sus gobiernos, empresarios e instituciones— cualquiera que
sea la ideologia politica de los gobernantes” (EG 60).

Corrupcion en la Amazonia

80. La corrupcion en la Amazonia afecta seriamente la vida de sus pueblos vy territorios. Existen al menos dos
tipos de corrupcion: la que existe fuera de la ley y la que se ampara en una legislacion que traiciona el bien
comun.

81. En las ultimas décadas se ha acelerado la inversion en la explotacion de las riquezas de la Amazonia por
parte de grandes companiias. Muchas de ellas persiguen el lucro a toda costa sin importarles el dafio socio
ambiental que provocan. Los gobiernos que autorizan tales practicas, necesitados de divisas para promover sus
politicas publicas, no siempre cumplen su deber de custodiar el ambiente y los derechos de sus poblaciones.
Asi la corrupcién alcanza a las autoridades politicas, judiciales, legislativas, sociales, eclesiales y religiosas que
reciben beneficios para permitir el accionar de estas companias (cf. DAp. 77). Hay casos en que grandes
compafhias y gobiernos han organizado sistemas de corrupcion. Vemos gente que ocupd puestos publicos y
que hoy estan siendo juzgados, estan en la carcel o se han dado a la fuga. Como dice el Documento de
Aparecida: «Es también alarmante el nivel de la corrupcion en las economias, que involucra tanto al sector
publico como al sector privado, a lo que se suma una notable falta de transparencia y rendicion de cuentas a la
ciudadania. En muchas ocasiones, la corrupcion esta vinculada al flagelo del narcotrafico o del narconegocio vy,
por otra parte, viene destruyendo el tejido social y econdmico en regiones enteras» (DAp. 70).

Flagelo moral estructural

82. Se crea asi una cultura que envenena al estado y sus instituciones, permeando todos los estamentos
sociales, incluso las comunidades indigenas. Se trata de un verdadero flagelo moral; como resultado se pierde
la confianza en las instituciones y en sus representantes, lo cual desprestigia totalmente la politica y las



23

organizaciones sociales. Los pueblos amazdnicos no son ajenos a la corrupcién, y se convierten en sus
principales victimas.

Sugerencias

83. Considerando la situacion de carencia de medios econémicos de las Iglesias particulares en Amazonia, se
debe prestar una especial atencion a la procedencia de donaciones u otra clase de beneficios, asi como a las
inversiones realizadas por las instituciones eclesiasticas o los cristianos. Las Conferencias episcopales podrian
ofrecer un servicio de asesoramiento y de acompafnamiento, de consulta y de promocion de estrategias
comunes frente a la corrupcion generalizada y también frente a la necesidad de generar e invertir recursos para
apoyar la pastoral. Se precisa un atento analisis frente al accionar del narcotrafico.

a. Implementar una preparacion adecuada del clero para afrontar la complejidad, sutileza y gravedad de los
urgentes problemas vinculados a la corrupcion y al ejercicio del poder.

b. Promover una cultura de la honestidad, del respeto por el otro y por el bien comun.

c. Acompanar, promover y formar laicos para una presencia publica significativa en la politica, la economia, en
la vida académica y en toda forma de liderazgo (cf. DAp. 406).

d. Acompaiar a los pueblos en sus luchas por el cuidado de sus territorios y el respeto por sus derechos.

e. Discernir como se genera y como se invierte el dinero en la Iglesia superando posturas ingenuas a través de
un sistema de administracién y de auditoria comunitarias, respetando la normativa eclesial vigente.

f. Acompanar las iniciativas de la Iglesia con otras instancias para exigir a las empresas que asuman
responsabilidades sobre los impactos socio-ecoldgicos de sus acciones, segun los parametros juridicos de los
propios estados.

Capitulo VII
La Cuestién de la Salud Integral

“Estas aguas fluyen hacia oriente, bajan al Araba, y desembocan en el mar Muerto, cuyas aguas quedaran
saneadas ... Sus frutos serviran de alimento y su follaje de medicina” (Ez 47, 8.12)

Salud en la Amazonia

84. La region Amazonica hoy contiene la diversidad de la flora y la fauna mas importante del mundo, y su
poblacion autéctona posee un sentido integral de la vida no contaminado por un materialismo economicista. La
Amazonia es un territorio saludable en su larga y fructifera historia, aunque no faltaron enfermedades. Sin
embargo, con la movilidad de los pueblos, con la invasion de industrias contaminantes sin control, por las
condiciones de cambio climatico, y ante una total indiferencia de las autoridades publicas sanitarias han
aparecido nuevas enfermedades y han resurgido patologias que habian sido superadas. El modelo de un
desarrollo que se limita s6lo a explotar econdmicamente la riqueza forestal, minera e hidro-carburifera de la
Panamazonia, afecta la salud de los biomas amazonicos, de sus comunidades, jy la de todo el planeta! El dafo
aqueja no sélo a la salud fisica sino también a la cultura y la espiritualidad de los pueblos, es un dafio a su
‘salud integral’. Los pobladores amazdnicos tienen derecho a la salud y a ‘vivir saludablemente’ lo cual supone
una armonia «con lo que nos ofrece la madre tierra».[42]

Valorizacion y profundizacion de las medicinas tradicionales



24

85. Frente a la ‘cultura del descarte’ (cf. LS 22) los discipulos de Cristo estan llamados a promover una cultura
del cuidado y de la salud. Por consiguiente, el compromiso por el cuidado de la salud exige urgentes cambios
en los estilos de vida personal y en las estructuras.

86. La riqueza de la flora y la fauna de la selva contienen verdaderas ‘farmacopeas vivas’ y principios genéticos
inexplorados. La deforestacion amazonica impedira contar con tales riquezas, empobreciendo a las préoximas
generaciones. Actualmente, la tasa de extincion de especies en la Amazonia, debido a las actividades
humanas, es mil veces mayor que el proceso natural. El unico camino para preservar esta riqueza es el cuidado
del territorio y de la selva amazénica y el empoderamiento de los indigenas y ciudadanos.

87. Los rituales y ceremonias indigenas son esenciales para la salud integral pues integran los diferentes ciclos
de la vida humana y de la naturaleza. Crean armonia y equilibrio entre los seres humanos y el cosmos.
Protegen la vida contra los males que pueden ser provocados tanto por seres humanos como por otros seres
vivos. Ayudan a curar las enfermedades que perjudican el medio ambiente, la vida humana y otros seres vivos.

Sugerencias

88. El cuidado de la salud de los pobladores implica un conocimiento detallado de las plantas medicinales y
otros elementos tradicionales que son parte de procesos de curacion. Para ello, los pueblos indigenas cuentan
con personas que a lo largo de sus vidas se especializan en la observacion de la naturaleza, escuchando y
recogiendo el conocimiento de los mayores, sobre todo de las mujeres. Pero por causa de la contaminacion
ambiental, tanto la naturaleza como los cuerpos de las personas de la Amazonia se estan deteriorando. El
contacto con nuevos elementos tdxicos como el mercurio, provoca la aparicion de nuevas enfermedades hasta
ahora desconocidas por los ancianos sanadores. Todo ello pone en riesgo aquella sabiduria ancestral. Por eso
es que las respuestas al Documento Preparatorio enfatizan la necesidad de preservar y transmitir los saberes
de la medicina tradicional.[43] Se propone ayudar a los pueblos de la Amazonia a mantener, recuperar,
sistematizar y divulgar ese saber para la promocion de una salud integral.

89. Frente a estas nuevas enfermedades, los pobladores se ven forzados a comprar medicamentos elaborados
por compafias farmacéuticas con las mismas plantas de la Amazonia. Una vez comercializados, estos
medicamentos estan fuera del alcance de sus posibilidades econdmicas debido, entre otras causas, a la
patentacion de los farmacos y a los sobreprecios. Por lo cual se propone valorar la medicina tradicional, la
sabiduria de los ancianos y los rituales indigenas, y a la vez facilitar el acceso a las medicinas que curan las
nuevas enfermedades.

90. Pero no son solo las hierbas medicinales y las medicinas las que ayudan a sanar. El agua y el aire limpios, y
la alimentacion sana, fruto de sus propios cultivos y de la recoleccion, de la caza y de la pesca, son condicion
necesaria para la salud integral de los pueblos indigenas.[44] Por lo cual, se propone exigir a los gobiernos una
estricta regulacion de las industrias y la denuncia de aquellas que contaminan el ambiente. Por otra parte, se
sugiere generar espacios de intercambio y acompafiamiento educativo para recuperar los habitos del “buen
vivir’, generando asi una cultura del cuidado y de la prevencion.

91. Finalmente, se propone evaluar las estructuras sanitarias de la Iglesia, como hospitales y centros de salud a
la luz de una salud integral accesible a todos los pobladores, que asuman la medicina tradicional como parte de
sus programas de salud.

Capitulo VIII
Educacién Integral

“Los jovenes hemos ido perdiendo nuestra identidad cultural y nuestra lengua en especial. Nos olvidamos de
que tenemos nuestras raices, que pertenecemos a un pueblo originario y nos dejamos llevar por la tecnologia.
No es malo caminar con los dos pies, saber lo moderno y también cuidar lo tradicional. Siempre en el lugar



25

donde estés tener las dos cosas presentes,tener presente tus raices,
de donde vienes y no olvidarlo’ (Slendy Grefa, Doc. Consulta, Ecuador)
Una Iglesia sinodal: discipula y maestra

92. A través de la mutua escucha de los pueblos y de la naturaleza, la Iglesia se transforma en una Iglesia en
salida, tanto geografica como estructural; en una Iglesia hermana y discipula a través de la sinodalidad. Asi lo
expreso el papa Francisco en la Constitucion Apostolica Episcopalis Communio: “El Obispo es,
simultdneamente, maestro y discipulo [...]. Es discipulo, cuando él, sabiendo que el Espiritu es concedido a
cada bautizado, se coloca a la escucha de la voz de Cristo que habla a través de todo el Pueblo de Dios” (EC
5). El mismo se hizo discipulo en Puerto Maldonado al expresar su voluntad de escuchar la voz de la Amazonia.

Educacion como encuentro

93. La educacién implica un encuentro y un intercambio en el que se asimilan valores. Cada cultura es rica y
pobre al mismo tiempo. Por ser historica, la cultura tiene siempre una dimension pedagdgica de aprendizaje y
perfeccionamiento. «Cuando algunas categorias de la razon y de las ciencias son acogidas en el anuncio del
mensaje, esas mismas categorias se convierten en instrumentos de evangelizacion; es el agua convertida en
vino. Es aquello que, asumido, no sélo es redimido, sino que se vuelve instrumento del Espiritu para iluminar y
renovar el mundo» (EG 132). El encuentro es la «capacidad del corazén que hace posible la proximidad» (EG
171) y los multiples aprendizajes.

94. Esta educacion, que se desenvuelve a través del encuentro, es diferente de una educacion que procura
imponer al otro (y especialmente a los pobres y vulnerables) las propias cosmovisiones que precisamente son
causa de su pobreza y vulnerabilidad. La educacion en la Amazonia no significa imponer a los pueblos
amazonicos parametros culturales, filosofias, teologias, liturgias y costumbres extrafas. Hoy, «algunos
simplemente se regodean culpando a los pobres y a los paises pobres de sus propios males, con indebidas
generalizaciones, y pretenden encontrar la solucién en una “educacion” que los tranquilice y los convierta en
seres domesticados e inofensivos» (EG 60). «Por consiguiente, se vuelve necesaria una educacion que ensefe
a pensar criticamente y que ofrezca un camino de maduracion en valores» (EG 64), una educacion abierta a la
interculturalidad.

Educacion en una ecologia integral

95. La cosmovision de los pueblos indigenas amazénicos incluye el lamado a liberarse de una vision
fragmentaria de la realidad, que no es capaz de percibir las multiples conexiones, inter-relaciones e
interdependencias. La educacion en una ecologia integral asume todas las relaciones constitutivas de las
personas y los pueblos. Para comprender esta vision de la educacion, vale aplicar el mismo principio que en la
salud: la meta es observar el cuerpo entero y las causas de la enfermedad y no solamente los sintomas. Una
ecologia sostenible para las futuras generaciones «no se puede reducir a una serie de respuestas urgentes y
parciales a los problemas que van apareciendo en torno a la degradacion del ambiente, al agotamiento de las
reservas naturales y a la contaminacion. Deberia ser una mirada distinta, un pensamiento, una politica, un
programa educativo» (LS 111). Una educacion soélo en base a soluciones técnicas para problemas ambientales
complejos esconde «los verdaderos y mas profundos problemas del sistema mundial» (LS 111).

96. Se trata entonces de una educacion para la solidaridad nacida de «la conciencia de un origen comun» y de
un «futuro compartido por todos» (LS 202). Los pueblos indigenas tienen un método de ensefianza-aprendizaje
basado en la tradicidn oral y la practica vivencial que dentro de cada etapa tiene un proceso pedagodgico
contextualizado. El desafio es integrar este método en el dialogo con otras propuestas educativas. Para ello se
requiere «replantear los itinerarios pedagogicos de una ética ecoldgica, de manera que ayuden efectivamente a
crecer en la solidaridad, la responsabilidad y el cuidado basado en la compasion» (LS 210). La Amazonia nos
invita a descubrir la tarea educativa como un servicio integral para toda la humanidad en vistas de una
«ciudadania ecoldgica» (LS 211).



26

97. Dicha educacion une el compromiso por el cuidado de la tierra al compromiso por los pobres, y suscita
actitudes de sobriedad y respeto vividas a través de «una austeridad responsable, para la contemplacién
agradecida del mundo, para el cuidado de la fragilidad de los pobres y del ambiente» (LS 214). Tal educacién
«necesita traducirse en nuevos habitos» (LS 209) teniendo en cuenta los valores culturales. La educacioén, en
perspectiva ecologica y en clave amazonica, promueve el ‘buen vivir’, el ‘buen convivir' y el ‘buen hacer’, que
debe ser persistente y audible para tener un impacto significativo en la Casa Comun.

Sugerencias

98. Se sugiere:

a) La formacién de los agentes pastorales laicos adultos que los ayude a crecer en responsabilidad y
creatividad.

b) La formacién de los ministros ordenados:

1. Los planes de formacion deben responder a una cultura filoséfico-teolégica adaptada a las culturas
amazonicas capaz de ser comprendida y por tanto de suscitar la vida cristiana. Por ello se sugiere integrar la
teologia indigena y la ecoteologia que los prepare a la escucha y al dialogo abierto en donde acontece la
evangelizacion.

2. Se propone la reforma de las estructuras de los seminarios para favorecer la integracion de los candidatos al
sacerdocio en las comunidades.

c¢) Los centros de formacion:

1. Las escuelas: se necesitan planes educativos con enfoque de educacion segun las propias culturas, que
respeten las lenguas nativas, una educacion integral que responda a la propia realidad, para hacer frente a la
desercion escolar y al analfabetismo, sobre todo femenino.

2. La universidad: es necesario promover no solo la inter-disciplinariedad sino ademas afrontar las cuestiones
segun la trans-disciplinariedad, es decir con un enfoque que restituya al saber humano unitariedad en la
diversidad, en la linea del estudio de una ecologia integral segun el prélogo de la Constitucion Apostdlica
Veritatis gaudium.

3. Se pide la ensenanza de la teologia indigena panamazonica en todas las instituciones educativas.

d) Teologia india Amazoénica:

1. Se pide profundizar en una teologia india amazodnica ya existente, que permitira una mejor y mayor
comprensién de la espiritualidad indigena para evitar cometer los errores historicos que atropellaron muchas
culturas originarias.

2. Se pide, por ejemplo, tener en cuenta los mitos, tradiciones, simbolos, saberes, ritos y celebraciones
originarios que incluyen las dimensiones trascendentes, comunitarias y ecologicas.

Capitulo IX

La conversién ecolégica

“Les hace falta enfonces una conversion ecoldgica, que implica dejar brotar todas las consecuencias de su
encuentro con Jesucristo en las relaciones con el mundo que los rodea” (LS 217)



27

Cristo nos llama a la conversion (cf. Mc 1,15)

99. Un aspecto fundamental de la raiz del pecado del ser humano esta en desvincularse de la naturaleza y no
reconocerla como parte suya, explotarla sin limites, rompiendo asi la alianza originaria con la creacion y con
Dios (cf. Gn 3, 5). «La armonia entre el Creador, la humanidad y todo lo creado fue destruida por haber
pretendido ocupar el lugar de Dios, negandonos a reconocernos como criaturas limitadas» (LS 66). Después de
la ruptura del pecado y del diluvio universal, Dios restablece la alianza con el mismo hombre y con la creacion
(cf. Gn 9,9-17), llamando al ser humano a custodiarla.

100. La reconciliacion con la creacion a la que nos invita el papa Francisco (cf. LS 218), supone superar ante
todo una actitud pasiva que renuncia, como el Rey David, a hacerse cargo de su mision (cf. 2 Sam 11,1). El
proceso del pecado del Rey David comienza por una omision personal (se queda en su palacio cuando el
ejército esta en el campo de batalla), se concreta en la comision de actos reprobables a los ojos de Dios
(adulterio, mentira y asesinato) que involucran a otros creando una red de complicidades (2 Sam 11,3-25).
También la Iglesia puede ser tentada de permanecer encerrada en si misma, renunciando a su misioén de
anunciar el evangelio y de hacer presente el Reino de Dios. Por el contrario, una Iglesia en salida es una iglesia
que se confronta con el pecado de este mundo del cual ella misma no es ajena (cf. EG 20-24). Este pecado,
como decia san Juan Pabilo I, no es sélo personal sino también social y estructural (Cf. RP 16; SRS 36; SD
243; DAp. 92) y como advierte Francisco, «todo esta conectado» (LS 138). Cuando «el ser humano se declara
auténomo de la realidad y se constituye en dominador absoluto, la misma base de su existencia se desmorona»
(LS 117). Cristo redime la creacion entera sometida por el ser humano al pecado (cf. Rom 8,19-22).

Conversion integral

101.Por ello también la conversion ha de tener los mismos niveles de concrecién: personal, social y estructural
teniendo presente las diversas dimensiones de relacionalidad. Se trata de una “conversion integra de la
persona” que brota del corazon y se abre a una “conversion comunitaria” reconociendo sus vinculos sociales y
ambientales, es decir, una “conversion ecologica” (cf. LS 216-221). Esta conversion implica reconocer la
complicidad personal y social en las estructuras de pecado, desenmascarando las ideologias que justifican un
estilo de vida que agrede la creacidn. Frecuentemente se escuchan relatos que justifican el accionar destructivo
de grupos de poder que explotan la naturaleza, ejercen un dominio despético sobres sus habitantes (cf. LS 56,
200) e ignoran el grito de dolor de la tierra y de los pobres (cf. LS 49).

Conversion eclesial en la Amazonia

102. El proceso de conversion a la que la Iglesia esta llamada implica desaprender, aprender y reaprender. Este
camino requiere de una mirada critica y autocritica que nos permita identificar aquello que necesitamos
desaprender, aquello que dafia a la Casa Comun y a sus pueblos. Necesitamos hacer un camino interior para
reconocer las actitudes y mentalidades que impiden conectarse con uno mismo, con los demas y con la
naturaleza; como dijo el papa Benedicto XVI, “los desiertos exteriores se multiplican porque se han extendido
los desiertos interiores”.[45] Este proceso continla dejandose sorprender por la sabiduria de los pueblos
indigenas. Su vida cotidiana es un testimonio de contemplacion, cuidado y relacion con la naturaleza. Ellos nos
enserfian a reconocernos parte del bioma y corresponsables de su cuidado para hoy y para el futuro. Por lo
tanto, hemos de reaprender a entretejer vinculos que asuman todas las dimensiones de la vida y a asumir una
ascesis personal y comunitaria que nos permita «madurar en una feliz sobriedad» (LS 225).

103. En la Sagrada Escritura la conversion es presentada como un movimiento que va del pecado a la amistad
con Dios en Jesucristo, por eso es parte del proceso de la fe (cf. Mc 1,15). Nuestra mirada creyente a la
realidad amazénica nos ha hecho apreciar la obra de Dios en la creacion y en sus pueblos, pero también la
presencia del mal a diversos niveles: colonialismo (dominio), mentalidad economicista-mercantilista,
consumismo, utilitarismo, individualismo, tecnocracia, cultura del descarte.

‘Una mentalidad que se expreso histéricamente en un sistema de dominio territorial, politico, econdmico y
cultural que persiste hasta el dia de hoy de diversas formas que perpetuan el colonialismo.



28

‘Una economia basada exclusivamente en el lucro como unico fin, que excluye y atropella a los mas débiles y a
la naturaleza, se constituye en idolo que siembra destruccion y muerte (cf. EG 53-56).

‘Una mentalidad utilitarista concibe a la naturaleza como mero recurso y a los seres humanos como meros
productores-consumidores, rompiendo el valor intrinseco y la relacionalidad de las creaturas.

-«El individualismo debilita los vinculos comunitarios» (DAp. 44) eclipsando la responsabilidad frente al préjimo,
a la comunidad y a la naturaleza.

-El desarrollo tecnolégico ha traido grandes beneficios a la humanidad, pero junto a ello su absolutizacion ha
llevado a ser un instrumento de posesion, dominio y manipulacion (cf. LS 106) de la naturaleza y del ser
humano. Todo ello ha generado una cultura global predominante que el papa Francisco ha llamado “paradigma
tecnocratico” (LS 109).

‘El resultado es una pérdida del horizonte trascendente y humanitario donde se transmite la légica del «usa y
tira» (LS 123) generando una «cultura del descarte» (LS 22) que agrede la creacion.

Sugerencias

104.Se sugiere:

a. Desenmascarar las nuevas formas de colonialismo presentes en la Amazonia.

b. Identificar las nuevas ideologias que justifican el ecocidio amazdnico para analizarlas criticamente.
c. Denunciar las estructuras de pecado que actuan en territorio amazonico.

d. Identificar las razones con las cuales justificamos nuestra participacion en las estructuras de pecado para
analizarlas criticamente.

e. Favorecer una iglesia como institucion de servicio no autoreferencial corresponsable en el cuidado de la
Casa Comun y en la defensa de los derechos de los pueblos.

f. Promover mercados eco-solidarios, un consumo justo y una «feliz sobriedad» (LS 224-225) que respete la
naturaleza y los derechos de los trabajadores. «Comprar es siempre un acto moral y no sélo econémico» (CV
66; LS 206).

g. Promover habitos de comportamiento, de produccion y de consumo, de reciclaje y de reutilizacién de
desechos.

h. Recuperar mitos y actualizar ritos y celebraciones comunitarias que contribuyan significativamente al proceso
de conversion ecolégica.

i. Agradecer a los pueblos originarios por el cuidado del territorio a través del tiempo y reconocer en esto la
sabiduria ancestral que forma la base para una buena comprension de la ecologia integral.

j. Crear itinerarios pastorales organicos desde una ecologia integral para la proteccion de la Casa Comun
teniendo como guia los capitulos 5 y 6 de la Enciclica Laudato si.

k. Reconocimiento formal por parte de la Iglesia particular como ministerio especial al agente pastoral promotor
del cuidado de la Casa Comun.



29
PARTE Il

IGLESIA PROFETICA EN LA AMAZONIA: DESAFIOS Y ESPERANZAS
“iOjala que todo el pueblo profetizara, y el Sefior infundiera en todos su Espiritu! (Nm 11,29)

105.El anuncio de Jesucristo y la realizacion de un encuentro profundo con El a través de la conversion y de la
vivencia eclesial de la fe, supone una Iglesia acogedora y misionera que se encarna en las culturas. Ella ha de
hacer memoria de los pasos que se han dado para responder a los temas desafiantes de la centralidad del
kerigma y de la misién en el ambito amazonico. Este paradigma de la accion eclesial inspira los ministerios, la
catequesis, la liturgia, y la pastoral social tanto en la zona rural como urbana.

106.Los nuevos caminos para la pastoral de la Amazonia requieren “relanzar con fidelidad y audacia” la mision
de la Iglesia (DAp. 11) en el territorio y profundizar el «proceso de inculturaciéon» (EG 126) e interculturalidad (cf.
LS 63, 143, 146) que exige a la Iglesia en la Amazonia propuestas «valientes», lo cual supone coraje y pasion,
como nos pide el papa Francisco. La evangelizacion en la Amazonia es un banco de prueba para la Iglesia 'y
para la sociedad.[46]

Capitulo |

Iglesia con rostro amazonico y misionero

“Que tu rostro resplandezca sobre tu siervo’ (Sal 31(30),17)
Un rostro rico en expresiones

107.El rostro amazonico de la Iglesia encuentra su expresion en la pluralidad de sus pueblos, culturas y
ecosistemas. Esta diversidad necesita de una opcion por una lglesia en salida y misionera, encarnada en todas
sus actividades, expresiones y lenguajes. Los Obispos en Santo Domingo nos propusieron la meta de una
evangelizacion inculturada, que "sera siempre la salvacion y liberacion integral de un pueblo o grupo humano
determinado, que fortalecera su identidad y confianza en su futuro especifico, oponiéndose a los poderes de la
muerte" (DSD, Conclusiones 243). Y el papa Francisco formula claramente esa necesitad de una Iglesia
inculturada e intercultural: “necesitamos que los pueblos originarios moldeen culturalmente las Iglesias locales
amazonicas” (Fr.PM).

108.Inculturacioén e interculturalidad no se oponen, sino que se complementan. Asi como Jesus se encarné en
una cultura determinada (inculturacion), sus discipulos misioneros siguen sus pasos. Por ello, los cristianos de
una cultura salen al encuentro de personas de otras culturas (interculturalidad). Esto ocurrié desde los
comienzos de la Iglesia cuando los apostoles hebreos llevaron la Buena Noticia a culturas diferentes, como la
griega, descubriendo alli “semillas del Verbo”.[47] Desde ese encuentro y dialogo entre culturas surgieron
nuevos caminos del Espiritu. Hoy dia, en el encuentro y dialogo con las culturas amazoénicas, la Iglesia escruta
los nuevos caminos.

109.Segun el Documento de Aparecida, la opcion preferencial por los pobres es el criterio hermenéutico para
analizar las propuestas de construccion de la sociedad (cf. 501, 537, 474, 475), y criterio de autocomprension
de la Iglesia. Es también uno de los rasgos que marca la fisonomia de la Iglesia latinoamericana y caribefia (cf.
391, 524, 533), y de todas sus estructuras, desde la parroquia hasta sus centros educativos y sociales (cf. 176,
179, 199, 334, 337, 338, 446, 550). El rostro amazodnico es el de una Iglesia con una clara opcién por (y con) los
pobres[48] y por el cuidado de la creacion. Desde los pobres, y desde la actitud de cuidado de los bienes de
Dios, se abren nuevos caminos de la Iglesia local y se continuan hacia la Iglesia universal.

Un rostro local con dimension universal



30

110.Una Iglesia con rostro amazédnico en sus pluriformes matices procura ser una lglesia "en salida" (cf. EG 20-
23), que deja atras una tradicion colonial monocultural, clericalista e impositiva, que sabe discernir y asumir sin
miedos las diversas expresiones culturales de los pueblos. Dicho rostro nos advierte del riesgo de "pronunciar
una palabra Unica [0] proponer una solucion con valor universal” (cf. OA 4; EG 184). Ciertamente la realidad
sociocultural compleja, plural, conflictiva y opaca impide que se pueda aplicar "una doctrina monolitica
defendida por todos sin matices" (EG 40). La universalidad o catolicidad de la Iglesia, por lo tanto, se ve
enriquecida con «la belleza de este rostro pluriforme» (NMI 40) de las diferentes manifestaciones de las iglesias
particulares y sus culturas, conformando una Iglesia poliédrica (Cf. EG 236).

Un rostro desafiante ante las injusticias

111.Moldear una Iglesia con rostro amazoénico posee una dimension eclesial, social, ecolédgica y pastoral,
muchas veces conflictiva. En efecto, la organizacion politica y juridica no siempre ha tenido en cuenta el rostro
cultural de la justicia de los pueblos y sus instituciones. La Iglesia no es ajena a esta tension. A veces se tiende
a imponer una cultura ajena a la Amazonia que impide comprender a sus pueblos y apreciar sus
cosmovisiones.

112.La realidad de las iglesias locales necesita de una Iglesia participativa, que se haga presente en la vida
social, politica, econdmica, cultural y ecolégica de sus habitantes; de una Iglesia acogedora de la diversidad
cultural, social y ecoldgica para poder servir sin discriminacion de personas o de colectivos; de una Iglesia
creativa, que pueda acompanar en la construccién de nuevas respuestas a necesidades urgentes con su
pueblo; y de una Iglesia armoniosa, que fomente los valores de la paz, misericordia y la comunion.

Un rostro inculturado y misionero

113.La diversidad cultural reclama una encarnacion mas real para asumir diversos modos de vida y culturas.
“Continua valido, en el orden pastoral, el principio de la encarnacion formulado por san Ireneo: ‘Lo que no es
asumido no es redimido’.[49] Los impulsos e inspiraciones importantes para esa inculturacién anhelada se
encuentran en el magisterio de la Iglesia y en el caminar eclesial latinoamericano, de sus Conferencias
Episcopales (Medellin, 1968, Puebla, 1979, Santo Domingo, 1992, Aparecida, 2007) y de sus comunidades, y
de sus santos y de sus martires.[50]. Una realidad importante de este proceso ha sido el surgimiento de una
teologia latinoamericana, en especial de la Teologia India

114.La construccion de una Iglesia misionera con rostro local significa avanzar en la edificacién de una Iglesia
inculturada, que sabe trabajar y articularse (como los rios en el Amazonas) con lo culturalmente disponible, en
todos sus campos de actuacion y presencia. «Ser Iglesia es ser Pueblo de Dios» (EG 114), encarnado «en los
pueblos de la tierra» y en sus culturas (cf. EG 115).

Capitulo Il
Desafios de la inculturacién y la interculturalidad [51]

“En los distintos pueblos, que experimentan el don de Dios segtin su propia cultura, la Iglesia expresa su
genuina catolicidad y muestra «la belleza de este rostro pluriforme»” (EG 116)

En camino hacia una Iglesia con rostro amazdnico e indigena

115.La mision de la Iglesia es anunciar el evangelio de Jesus de Nazaret, el Buen Samaritano (cf. Lc 10, 25-36),
que se compadece de la humanidad herida y abandonada. La Iglesia anuncia el misterio de su muerte y
resurreccion a todas las culturas y a todos los pueblos bautizandolos en el nombre del Padre y del Hijo y del
Espiritu Santo (cf. Mt 28,19). Siguiendo el ejemplo de san Pablo que quiso hacerse griego con los griegos
tratando de adaptarse “lo mas posible a todos” (cf. 1 Cor 9,19-23), la Iglesia ha hecho un gran esfuerzo por
evangelizar a todos los pueblos a lo largo de la historia. Ella ha tratado de realizar este mandato misionero



31

encarnando y traduciendo el mensaje del Evangelio en las distintas culturas, en medio de dificultades de todo
tipo, politicas, culturales, geograficas. Pero todavia queda mucho por hacer.

116.La Iglesia desde hace siglos intenta compartir el Evangelio con los pueblos amazoénicos, muchos de los
cuales integran la comunidad eclesial. Misioneros y misioneras tienen una historia de profunda relacion con esta
region. Dejaron profundas huellas en el alma del pueblo catélico de la Amazonia. La Iglesia ha recorrido un
largo camino que debe ser profundizado y actualizado hasta poder llegar a ser una Iglesia con rostro indigena y
amazonico.

117.Sin embargo, tal como surge de los encuentros territoriales, existe una herida aun abierta por abusos del
pasado. Justamente, en el afio 1912 el papa Pio X reconocio la crueldad con la que fueron tratados los
indigenas en la Enciclica Lacrimabili Statu Indorum. El episcopado latinoamericano en Puebla acepto la
existencia de «un enorme proceso de dominaciones» lleno de «contradicciones y desgarramientos» (DP 6). En
Aparecida, los obispos pidieron “descolonizar las mentes” (DAp. 96). El papa Francisco record6 en el Encuentro
con los pueblos de la Amazonia en Puerto Maldonado las palabras de Santo Toribio de Mogrovejo: “no
solamente en tiempos pasados se les hayan hecho a estos pobres tantos agravios y fuerzas con tanto exceso,
sino también hoy muchos procuran hacer lo mismo”[52]. Dado que todavia persiste una mentalidad colonial y
patriarcal, es necesario profundizar un proceso de conversion y reconciliacion.[53]

Sugerencias

118.Las comunidades consultadas esperan que la Iglesia se comprometa por el cuidado de la Casa Comun y
de sus habitantes,[...] defienda los territorios, que ayude a los pueblos indigenas a denunciar lo que provoca
muerte y amenaza los territorios”.[54] Una Iglesia profética no puede dejar de clamar por los descartados y por
los que sufren (cf. Fr.PM).

119.La escucha de la voz del Espiritu en el clamor de los pueblos amazonicos y en el magisterio del papa
Francisco, supone un proceso de conversion pastoral y misionera (cf. EG 25). Para ello se sugiere:

a) Evitar la homogeneizacion cultural para reconocer y promover el valor de las culturas amazonicas.

b) Rechazar la alianza con la cultura dominante y el poder politico y econdmico para promover las culturas y los
derechos de los indigenas, de los pobres y del territorio.

c) Superar cualquier clericalismo para vivir la fraternidad y el servicio como valores evangélicos que animan la
relacion entre la autoridad y los miembros de la comunidad.

d) Superar posiciones rigidas que no tienen suficientemente en cuenta la vida concreta de las personas y la
realidad pastoral, para ir al encuentro de las necesidades reales de los pueblos y culturas indigenas.

La evangelizacion en las culturas [55]

120.EI Espiritu creador que llena el universo (cf. Sab 1,7) es el que durante siglos ha alimentado la
espiritualidad de estos pueblos aun antes del anuncio del Evangelio y el que les mueve a aceptarlo desde sus
propias culturas y tradiciones. Dicho anuncio ha de tener en cuenta las “semillas del Verbo’[56] presentes en
ellas. También reconoce que en muchos de ellos la semilla ya ha crecido y dado frutos. Presupone una escucha
respetuosa, que no imponga formulaciones de la fe expresadas desde otros referentes culturales que no
responden a su contexto vital. Sino por el contrario, escuche “la voz de Cristo que habla a través de todo el
pueblo de Dios” (EC 5).

121.Hay que captar lo que el Espiritu del Sefior a través de los siglos ha ensefado a estos pueblos: la fe en el
Dios Padre-Madre Creador, el sentido de comunién y armonia con la tierra, el sentido de solidaridad con sus
compafieros, el proyecto del “buen vivir’, la sabiduria de civilizaciones milenarias que poseen los ancianos y



32

que influye en la salud, la convivencia, la educacion, el cultivo de la tierra, la relacion viva con la naturaleza y la
‘Madre Tierra’, la capacidad de resistencia y resiliencia en particular de las mujeres, los ritos y las expresiones
religiosas, las relaciones con los antepasados, la actitud contemplativa y el sentido de gratuidad, de celebracion
y de fiesta, y el sentido sagrado del territorio.

122.La inculturacion de la fe no es un proceso de arriba hacia abajo ni una imposicion exterior, sino de un
mutuo enriquecimiento de las culturas en dialogo (interculturalidad).[57] El sujeto activo de la inculturacién son
los mismos pueblos indigenas. Como ha afirmado el papa Francisco “la gracia supone la cultura” (EG 115).

Sugerencias

123.Seria oportuno:

a) Partir de la espiritualidad vivida por los pueblos indigenas en contacto con la naturaleza y su cultura, para
que puedan ser iluminados por la novedad de Cristo muerto y resucitado y en El alcanzar la plenitud.

b) Reconocer la espiritualidad indigena como fuente de riqueza para la experiencia cristiana.

c) Dado que la narratividad es una caracteristica de los pueblos originarios, mediante la cual ellos transmiten su
sabiduria milenaria, se sugiere una catequesis que asuma el lenguaje y el sentido de las narraciones de las
culturas indigena y afroa-descendiente en sintonia con las narraciones biblicas.

d) Del mismo modo, seria oportuna una predicacion homilética que responda a las experiencias vitales y a la
realidad socio ambiental (cf. EG 135-144) en un estilo narrativo. Se espera que suscite el interés y la
participacion de los fieles y tenga presente la cosmovision integral indigena, motivando una conversion pastoral
en vistas de una ecologia integral.

e) Frente a una invasion colonizadora de medios de comunicacion masivo, las comunidades han pedido con
insistencia comunicaciones alternativas desde sus propias lenguas y culturas. Por ello es conveniente que los
propios sujetos indigenas se hagan presentes en los medios de comunicacion ya existentes.[58]

f) También seria oportuna la creacion de nuevas emisoras radiofénicas de la Iglesia promotoras del evangelio y
de las culturas, tradiciones y lenguas originarias.[59]

Capitulo 11l

La celebracién de la fe: una liturgia inculturada

“La evangelizacion gozosa se vuelve belleza en la liturgia

en medio de la exigencia diaria de extender el bien” (EG 24)

124. Sacrosanctum Concilium (cf. 37-40, 65, 77, 81) propone la inculturacion de la liturgia en los pueblos
indigenas. Ciertamente la diversidad cultural no amenaza la unidad de la Iglesia sino que expresa su genuina
catolicidad mostrando “la belleza de este rostro pluriforme” (EG 116). Por eso “hay que atreverse a encontrar
los nuevos signos, los nuevos simbolos, una nueva carne para la trasmision de la Palabra, las formas diversas
de belleza que se valoran en diferentes ambitos culturales...” (EG 167). Sin esta inculturacion la liturgia puede
reducirse a una “pieza de museo” o “una posesion de pocos” (EG 95).

125.La celebracion de la fe debe realizarse de manera inculturada para que sea expresion de la propia
experiencia religiosa y vinculo de comunién de la comunidad que celebra. Una liturgia inculturada sera también
caja de resonancia para las luchas y aspiraciones de las comunidades e impulso transformador hacia una “tierra



33

sin males”.
Sugerencias
126.Se sugiere tener presente lo siguiente:

a) Se constata la necesidad de un proceso de discernimiento respecto a los ritos, simbolos y estilos celebrativos
de las culturas indigenas en contacto con la naturaleza que necesitan ser asumidos en el ritual liturgico y
sacramental. Hay que estar atentos a recoger el verdadero sentido del simbolo que trasciende lo meramente
estético y folcldrico, concretamente en la iniciacion cristiana y en el matrimonio. Se sugiere que las
celebraciones sean festivas con la propia musica y danza, en lenguas y con vestimentas autéctonas, en
comunién con la naturaleza y con la comunidad. Una liturgia que responda a su propia cultura para que pueda
ser fuente y culmen de su vida cristiana (cf. SC 10) y ligada a sus luchas y sufrimientos y alegrias.

b) Los sacramentos deben ser fuente de vida y remedio accesible a todos (cf. EG 47), especialmente a los
pobres (cf. EG 200). Se pide superar la rigidez de una disciplina que excluye y aleja, por una sensibilidad
pastoral que acompana e integra (cf. AL 297, 312).

c) Las comunidades tienen dificultad para celebrar frecuentemente la Eucaristia por la falta de sacerdotes. “La
Iglesia vive de la Eucaristia” y la Eucaristia edifica la Iglesia.[60] Por ello se pide que, en vez de dejar a las
comunidades sin Eucaristia, se cambien los criterios para seleccionar y preparar los ministros autorizados para
celebrarla.

d) En funcién de una “saludable ‘descentralizacion™ de la Iglesia (cf. EG 16) las comunidades piden que las
Conferencias Episcopales adapten el ritual eucaristico a sus culturas.

e) Las comunidades piden un mayor aprecio, acompafamiento y promocion de la piedad con la que el pueblo
pobre y sencillo expresa su fe a través de imagenes, simbolos, tradiciones, ritos y demas sacramentales. Todo
esto se da a través de asociaciones comunitarias que organizan diversos eventos como oraciones,
peregrinaciones, visitas a santuarios, procesiones y fiestas patronales. Se trata de una manifestacion de una
sabiduria y espiritualidad que constituye un auténtico lugar teoldégico con un gran potencial evangelizador (cf.
EG 122-126).

Capitulo IV

La organizacién de las comunidades

“Es justo reconocer que existen iniciativas esperanzadoras

que surgen de vuestras bases mismas y de vuestras organizaciones” (Fr.PM)
La cosmovision de los indigenas

127.La Iglesia se ha de encarnar en las culturas amazoénicas que poseen un alto sentido de comunidad,
igualdad y de solidaridad por lo que no se acepta el clericalismo en sus diversas formas de manifestarse. Los
pueblos originarios poseen una rica tradicién de organizacion social donde la autoridad es rotativa y con un
profundo sentido de servicio. Desde esta experiencia de organizacion seria oportuno reconsiderar la idea de
que el gjercicio de la jurisdiccion (potestad de gobierno) ha de estar vinculado en todos los ambitos
(sacramental, judicial, administrativo) y de manera permanente al sacramento del orden .

Distancias geograficas y pastorales



34

128.Ademas de la pluralidad de culturas dentro de la Amazonia, las distancias generan un problema pastoral
grave que no se puede resolver solamente con instrumentos mecanicos y tecnologicos. Las distancias
geograficas manifiestan también distancias culturales y pastorales que, por lo tanto, exigen el paso de una
“pastoral de visita” a una “pastoral de presencia”, para reconfigurar la iglesia local en todas sus expresiones:
ministerios, liturgia, sacramentos, teologia y servicios sociales.

Sugerencias

129.Las siguientes sugerencias de las comunidades recuperan aspectos de la Iglesia primitiva cuando
respondia a sus necesidades creando los ministerios oportunos (cf. Hch 6,1-7; 1 Tim 3,1-13):

a) Nuevos ministerios para responder de modo mas eficaz a las necesidades de los pueblos amazoénicos:

1. Promover vocaciones autoctonas de varones y mujeres como respuesta a las necesidades de atencion
pastoral-sacramental; su contribucion decisiva esta en el impulso a una auténtica evangelizacion desde la
perspectiva indigena, segun sus usos y costumbres. Se trata de indigenas que prediquen a indigenas desde un
profundo conocimiento de su cultura y de su lengua, capaces de comunicar el mensaje del evangelio con la
fuerza y eficacia de quien tiene su bagaje cultural. Hay que partir de una “Iglesia que visita” a una “Iglesia que
permanece”, acompana y esta presente a través de ministros que surgen de sus mismos habitantes.

2. Afirmando que el celibato es un don para la Iglesia, se pide que, para las zonas mas remotas de la regién, se
estudie la posibilidad de la ordenacion sacerdotal para personas ancianas, preferentemente indigenas,
respetadas y aceptadas por su comunidad, aunque tengan ya una familia constituida y estable, con la finalidad
de asegurar los Sacramentos que acomparien y sostengan la vida cristiana.

3. Identificar el tipo de ministerio oficial que puede ser conferido a la mujer, tomando en cuenta el papel central
que hoy desempefian en la Iglesia amazonica.

b) Rol de los laicos:

1. Las comunidades indigenas son participativas con un alto sentido de corresponsabilidad. Por ello se pide
valorar el protagonismo de los cristianos laicos y laicas y reconocerles su espacio para que sean sujetos de la
Iglesia en salida.

2. Ofrecer caminos de formacion integral para asumir su rol de animadores de comunidades con credibilidad y
corresponsabilidad.

3. Crear itinerarios formativos a la luz de la Doctrina Social de la Iglesia con enfoque amazodnico para laicos y
laicas que trabajan en territorios amazodnicos, en especial en ambitos de ciudadania y politica.

4. Abrir nuevos cauces de procesos sinodales, con la participacion de todos los fieles, de cara a la organizacion
de la comunidad cristiana para la trasmision de la fe.

c¢) Rol de la mujer:

1. En el campo eclesial la presencia femenina en las comunidades no es siempre valorada. Se reclama el
reconocimiento de las mujeres desde sus carismas y talentos. Ellas piden recuperar el espacio dado por Jesus
a las mujeres, “en donde todos-todas cabemos”.[61]

2. También se propone que las mujeres tengan garantizado su liderazgo, asi como espacios cada vez mas
amplios y relevantes en el area formativa: teologia, catequesis, liturgia y escuelas de fe y politica.



35

3. También se pide que se escuche la voz de las mujeres, que sean consultadas y participen en las tomas de
decisiones, y puedan asi contribuir con su sensibilidad a la sinodalidad eclesial.

4. Que la Iglesia acoja cada vez mas el estilo femenino de actuar y de comprender los acontecimientos.

d) Rol de la vida consagrada:

1. “Los pueblos latinoamericanos y caribefios esperan mucho de la vida consagrada [... que muestra] el rostro
materno de la Iglesia. Su anhelo de escucha, acogida y servicio, y su testimonio de valores alternativos del
Reino, muestran que una nueva sociedad latinoamericana y caribefa, fundada en Cristo, es posible” (DAp.
224). Por ello se propone promover una vida consagrada alternativa y profética, inter congregacional, inter-
institucional, con un sentido de disposicion para estar donde nadie quiere estar y con quien nadie quiere estar.

2. Apoyar la insercién y la itinerancia de los consagrados y consagradas junto a los mas empobrecidos y
excluidos, y la incidencia politica para transformar la realidad.

3. Proponer a los religiosos y religiosas que vienen de fuera tener una disponibilidad para compartir la vida local
con corazodn, cabeza y manos para desaprender modelos, recetas, esquemas y estructuras prefijados, para
aprender lenguas, culturas, tradiciones de sabidurias, cosmologias y mitologias autoctonas.

4. Dadas las urgencias pastorales, y frente a la tentacion del activismo inmediatista, se recomienda dar tiempo
al aprendizaje de la lengua y de la cultura para generar vinculos y desarrollar una pastoral integral.

5. Se recomienda que la formacion a la vida religiosa incluya procesos formativos enfocados desde la
interculturalidad, inculturacién y dialogo entre espiritualidades y cosmovisiones amazdnicas.

6. Se sugiere dar prioridad a las necesidades de los pueblos locales sobre las de las congregaciones religiosas.

e) Rol de los jévenes:

1. Urge un dialogo con los jovenes para escuchar sus necesidades.

2. Es necesario acompanar procesos de transmision y recepcion de la herencia cultural y linguistica en las
familias[62] para superar las dificultades en la comunicacién intergeneracional.

3. Los jévenes se encuentran entre dos mundos, entre la mentalidad indigena y la atraccion de la mentalidad
moderna, sobre todo cuando emigran a las ciudades. Se necesita, por un lado, programas para fortalecer su
identidad cultural frente a la pérdida de sus valores, idiomas y relacion con la naturaleza; por otro lado,
programas para ayudarlos a entrar en dialogo con la cultura urbana moderna.

4. Urge hacer frente al problema de la migracion de jovenes hacia las ciudades. [63]

5. Se necesita un mayor énfasis en la defensa y la recuperacion de los que son victimas de las redes de
narcotrafico y trata de personas, asi como de la adiccion a las drogas y el alcohol.

f) Diécesis de fronteras:

1. La frontera es una categoria fundamental de la vida de los pueblos amazénicos. Es el lugar por excelencia de
la agudizacion de los conflictos y violencias, donde no se respeta la ley y la corrupcion mina el control del
Estado, dejando campo libre a muchas empresas para una explotacion indiscriminada. Por todo ello es
necesario un trabajo que ayude a ver la Amazonia como una casa de todos, que merece el cuidado de todos.
Se propone una accion pastoral conjunta entre las Iglesias fronterizas para afrontar los problemas comunes



36

como la explotacion del territorio, la delincuencia, el narcotrafico, el trafico de personas, la prostitucion, etc.

2. Es conveniente incentivar y fortalecer el trabajo en redes de pastoral de fronteras como camino de accién
pastoral social y ecolégica mas eficaz continuando el servicio de la REPAM.

3. Dadas las caracteristicas propias del territorio amazoénico, se sugiere considerar la necesidad de una
estructura episcopal Amazonica que lleve a cabo la aplicacion del Sinodo.

4. Se pide la creacion de un fondo econémico de apoyo a la evangelizacion, promocion humana y ecologia
integral sobre todo para la implementacion de las propuestas del Sinodo.

Capitulo V

La evangelizacion en las ciudades[64]

“Una cultura inédita late y se elabora en la ciudad” (EG 73)

Misién urbana

130. San Juan Pablo Il nos lo advirtio: "Hoy, la imagen de la mision ad gentes quizas esta cambiando: los
lugares privilegiados deberian ser las grandes ciudades, donde surgen nuevas costumbres y modelos de vida,
nuevas formas de cultura, que luego influyen sobre la poblacion" (RM, 37b). La Iglesia necesita estar en dialogo
permanente con la realidad urbana, que exige respuestas diferentes y creativas. Para esto, es necesario que
los sacerdotes, religiosos y religiosas, y laicos de los diferentes ministerios, movimientos, comunidades y
grupos de una misma ciudad o diocesis, estén cada vez mas unidos en la realizacion de una accidon misionera
conjunta, inteligente, capaz de unir fuerzas. La misién urbana so6lo avanzara mientras haya una gran comunion
entre los trabajadores de la vifia del Sefor, porque, frente a la complejidad de la ciudad, la accion pastoral
individual y aislada pierde eficacia.

Desafios urbanos

131. La ciudad aun con sus desafios puede transformarse en explosion de la vida. Las ciudades son parte del
territorio, por ello deben cuidar la foresta y respetar a los indigenas. Contrariamente muchos de los habitantes
de las ciudades amazédnicas consideran a los indigenas un obstaculo para su progreso y viven de espaldas a la
foresta.

132. El indigena en la ciudad es un migrante, un ser humano sin tierra y un sobreviviente de una batalla
historica por la demarcaciéon de su tierra, con su identidad cultural en crisis. En los centros urbanos, los
organismos gubernamentales a menudo eluden su responsabilidad de garantizarles sus derechos, negandoles
su identidad y condenandolos a la invisibilidad. Algunas parroquias, por su parte, aun no han asumido su plena
responsabilidad en el mundo multicultural que espera una pastoral especifica, misionera y profética.

133. Un fendmeno importante a tener en cuenta es el vertiginoso crecimiento de las recientes iglesias
evangeélicas de origen pentecostal, especialmente en las periferias.[65]

134. Todo esto nos lleva a preguntarnos: s qué estructura parroquial puede responder mejor al mundo urbano,
donde el anonimato, el influjo de los medios de comunicacion y la evidente desigualdad social reinan de manera
suprema? ;Qué clase de educacion pueden promover las instituciones catdlicas a nivel formal e informal?

Sugerencias

135.Seria conveniente:



37

a. Promover una pastoral especifica de los indigenas que viven en la ciudad en la cual sean ellos mismos
protagonistas.

b. Promover la integracion de los indigenas en las diferentes actividades pastorales de la parroquia con
seguimiento y formacion, valorando cada dia mas su aporte.

c. Proyectar una estrategia de trabajo pastoral comun en las ciudades.[66]

d. Repensar las estructuras eclesiales superando las formas culturales desactualizadas que hemos adquirido a
lo largo de los siglos.[67]

e. Promover espacios de formacion integral.[68]

f. Concientizar acerca de la importancia vital de la insercion de la ciudad en el territorio y del aprecio de la
foresta y de sus habitantes. Promover los cambios necesarios en las estructuras sociales y econémicas para
que el desarrollo de la ciudad no sea una amenaza.

g. Sensibilizar a la comunidad sobre las luchas sociales, apoyando a los distintos movimientos sociales para
promover una ciudadania ecologica y defender los derechos humanos.[69]

h. Impulsar una iglesia misionera y evangelizadora, visitando y escuchando la realidad presente en los nuevos
barrios.

i. Actualizar la opcion por los jévenes[70], procurando una pastoral donde ellos mismos sean protagonistas.[71]
j. Hacerse presente en los medios de comunicacién para evangelizar y promover las culturas originarias.[72]
Capitulo VI

didlogo ecuménico e interreligioso

“Intentemos ahora delinear grandes caminos de dialogo que nos ayuden a salir

de la espiral de autodestruccion en la que nos estamos sumergiendo” (LS 163)

136. El dialogo ecuménico se realiza entre personas que comparten la fe en Jesucristo como Hijo de Dios y
Salvador, y a partir de las Sagradas Escrituras procuran dar un testimonio comun. El didlogo interreligioso se
lleva a cabo entre creyentes que comparten sus vidas, sus luchas, sus preocupaciones y sus experiencias de
Dios, haciendo de sus diferencias un estimulo para crecer y profundizar la propia fe.

137. Algunos grupos propagan una teologia de la prosperidad y del bienestar en base a una lectura propia de la
Biblia.Hay tendencias fatalistas que buscan inquietar, y con una vision negativa del mundo ofrecen un puente
de salvacion segura. Unos por la via del miedo y otros por la busqueda del éxito, impactan negativamente en
grupos amazonicos.

138. Sin embargo, otros grupos estan presentes en medio de la selva amazodnica junto a los mas pobres
realizando una labor de evangelizacion y de educacion; son muy atrayentes para los pueblos a pesar de no
valorar positivamente sus culturas. Su presencia ha permitido que ellos ensefien y divulguen la Biblia traducida
a las lenguas originarias. En gran parte estos movimientos se han extendido por la falta de la presencia de
ministros catolicos. Sus pastores han formado pequefias comunidades con rostro humano, donde la gente se
siente valorada personalmente. Otro factor positivo es la presencia local, cercana y concreta de los pastores
que visitan, acompafan, consuelan, conocen y oran por las necesidades concretas de las familias. Son



38

personas como las demas, faciles de encontrar, que viven los mismos problemas y se vuelven “mas cercanas” y
menos “diferentes” al resto de la comunidad. Ellos nos estan mostrando otro modo de ser iglesia donde el
pueblo se siente protagonista y donde los fieles pueden expresarse libremente sin censura ni dogmatismos o
disciplinas rituales.

Sugerencias
139. Seria oportuno:

a. Buscar elementos comunes a través de encuentros perioddicos para trabajar juntos por el cuidado de la Casa
Comun, y para luchar de modo mancomunado por el bien comun frente a las agresiones externas.

b. Plantearse qué aspectos de ser iglesia nos ensefian y cuales necesitan ser incorporados en los nuevos
caminos de la Iglesia amazonica.

c. Incentivar la traduccion de la Biblia a las lenguas originales de la Amazonia.
d. Promover encuentros con tedlogos cristianos evangélicos.

Capitulo VII

Misién de los medios de comunicacién

“La Iglesia dara mayor importancia a los medios de comunicacion social
y los empleara para la Evangelizacion” (DP 158)

Medios, ideologias y culturas

140. Uno de los grandes desafios de la Iglesia es pensar de qué modo ubicarse en este mundo interconectado.
Los medios de comunicacion social masiva transmiten patrones de conducta, estilos de vida, valores,
mentalidades que influyen vehiculando una cultura que tiende a imponerse y uniformar nuestro mundo
interconectado. Es el problema de la seduccion ideoldgica de la mentalidad consumista, que afecta sobre todo a
la juventud. En muchos casos, los jovenes son llevados a no valorar - € incluso rechazar - su propia cultura y
sus tradiciones, aceptando de manera acritica el modelo cultural imperante. Esto provoca el desarraigo y la
pérdida de identidad.

Medios de la Iglesia

141.La Iglesia cuenta con una infraestructura de medios, sobre todo de emisoras radiales las cuales son el
medio de comunicacion principal. Los medios pueden ser un instrumento muy importante para trasmitir el estilo
de vida evangélico, sus valores y sus criterios. También son espacios para informar lo que ocurre en la
Amazonia sobre todo respecto a las consecuencias de un estilo de vida que destruye, y que los medios en
manos de grandes corporaciones ocultan. Ya existen algunos centros de comunicacion social gestados por los
mismos indigenas que experimentan la alegria de poder expresar sus propias palabras, su propia voz no solo a
sus mismas comunidades, sino también hacia fuera. El mundo indigena muestra valores que el mundo moderno
no tiene. Por eso es importante que el empoderamiento de los medios de comunicacién llegue a los mismos
nativos. Su contribucién puede tener resonancia y ayudar a la conversion ecoldgica de la Iglesia y del planeta.
Se trata de que la realidad amazédnica salga de la Amazonia y tenga repercusion planetaria.

Sugerencias (cf. DAp. 486)

142.Se sugiere:



39

a. La formacion integral de comunicadores autéctonos especialmente indigenas para fortalecer las narrativas
propias del territorio.

b. La presencia de agentes pastorales en medios de comunicacién masiva.

c. La constitucion, promocion y fortalecimiento de nuevas emisoras de radio y TV con contenidos apropiados a
la realidad amazonica.

d. La presencia de la Iglesia en Internet y demas redes de comunicacién para dar a conocer la realidad
amazonica al mundo.

e. La articulacion de los diversos medios de comunicacion en manos de la Iglesia y de los que trabajan en otros
medios, en un plan pastoral especifico.

f. Generar y difundir contenidos sobre la relevancia de la Amazonia, sus pueblos y culturas para el mundo, a ser
promovidos en las estructuras y canales de la Iglesia universal.

Capitulo VIII

El rol profético de la Iglesia y la promocién humana integral

“Desde el corazon del evangelio reconocemos la intima conexion que existe entre evangelizacion y promocion
humana, que necesariamente debe expresarse y desarrollarse en toda accion evangelizadora” (EG 178)

Iglesia en salida

143. La Iglesia tiene la mision de evangelizar, la cual implica al mismo tiempo comprometerse para promover el
cumplimiento de los derechos de los pueblos indigenas. En efecto, cuando estos pueblos se reunen hablan de
espiritualidad, asi como también de lo que a ellos les sucede y de sus problemas sociales. La Iglesia no puede
dejar de preocuparse por la salvacion integral de la persona humana, que comporta favorecer la cultura de los
pueblos indigenas, hablar de sus exigencias vitales, acompahfar los movimientos y reunir fuerzas para luchar
por sus derechos.

Iglesia en escucha

144. En la voz de los pobres esta el Espiritu; por eso la Iglesia debe escucharlos, son lugar teolégico. Al
escuchar el dolor, el silencio se hace necesidad para poder escuchar la voz del Espiritu de Dios. La voz
profética implica una nueva mirada contemplativa capaz de misericordia y compromiso. Como parte del pueblo
amazonico la Iglesia recrea su profecia, desde la tradicion indigena y cristiana. Pero también significa ver con
conciencia critica una serie de conductas y realidades de los pueblos indigenas que van contra el Evangelio. El
mundo amazonico le pide a la Iglesia que sea su aliada.

Iglesia y poder

145. Ser Iglesia en la Amazonia de modo realista significa plantear proféticamente el problema del poder,
porque en esta region la gente no tiene posibilidad de hacer valer sus derechos frente a grandes corporaciones
economicas e instituciones politicas. Hoy en dia, cuestionar el poder en la defensa del territorio y de los
derechos humanos es arriesgar la vida, abriendo un camino de cruz y martirio. El nimero de martires en la
Amazonia es alarmante (Ej. solo en Brasil entre 2003 y 2017 se registraron 1.119 indigenas asesinados por
defender sus territorios).[73] La Iglesia no puede ser indiferente, por el contrario ha de apoyar a la proteccion de
las/los defensores de derechos humanos, y hacer memoria de sus martires, entre ellas mujeres lideres como la
Hna Dorothy Stang.



40

Sugerencias

146. Como comunidad solidaria a nivel mundial, la Iglesia reacciona responsablemente ante la situacién global
de injusticia, pobreza, desigualdad, violencia y exclusion en la Amazonia. El presupuesto fundamental es el
reconocimiento de relaciones injustas. Por ello es necesario:

a. Asumir la denuncia contra modelos extractivistas que danan el territorio y violan los derechos de las
comunidades. Levantar la voz frente a proyectos que afectan al medio ambiente y promueven la muerte.

b. Aliarse a los movimientos sociales de base, para anunciar proféticamente una agenda de justicia agraria que
promueva una reforma agraria profunda, apoyando la agricultura organica y agro-forestal. Asumir la causa de la
agroecologia incorporandola en sus procesos formativos en vistas a una concientizacién mayor de las mismas
poblaciones indigenas.[74]

c. Promover la formacion, defensa y exigibilidad de los derechos humanos de los pueblos de la Amazonia, de
las otras poblaciones y de la naturaleza. Defender a las minorias y a los mas vulnerables.

d. Escuchar el grito de la ‘Madre Tierra’ agredida y gravemente herida por el modelo econémico de desarrollo
depredador y ecocida, que mata y saquea, destruye y despeja, expulsa y descarta, pensado e impuesto desde
fuera y al servicio de poderosos intereses externos.

e. Promover la dignidad e igualdad de la mujer en la esfera publica, privada y eclesial, asegurando cauces de
participacion, combatiendo la violencia fisica, doméstica y psicoldgica, el femicido, el aborto, la explotacion
sexual y la trata, comprometiéndose a luchar para garantizar sus derechos y para superar cualquier clase de
estereotipo.

f. Promover una nueva conciencia ecoldgica, que nos lleve a cambiar nuestros habitos de consumo, a impulsar
el uso de energias renovables, evitando materiales dafinos e implementando otros itinerarios de accién
conforme a la Enciclica Laudato si.[75] Promover alianzas para combatir la deforestacion e impulsar la
reforestacion.

g. Asumir sin miedo la implementacion de la opcién preferencial por los pobres en la lucha de los pueblos
indigenas, comunidades tradicionales, migrantes y jovenes para configurar la fisionomia de la Iglesia
amazonica.

h. Crear redes de colaboracion en los espacios de incidencia regional, global e internacional, en los que la
Iglesia participa organicamente para que los propios pueblos puedan expresar sus denuncias a la vulneracion
de sus derechos humanos.

CONCLUSION

147. En este largo recorrido del Instrumentum Laboris, se ha escuchado la voz de la Amazonia a la luz de la fe
(I Parte) y se ha intentado responder al clamor del pueblo y del territorio amazonico por una ecologia integral (Il
Parte) y por los nuevos caminos para una profética en la Amazonia (Il Parte). Estas voces amazodnicas
interpelan a dar una nueva respuesta a las diversas situaciones y a buscar nuevos caminos que posibilitan un
kairds para la Iglesia y el mundo. Concluimos bajo el amparo de Maria, venerada con diversas advocaciones en
toda la Amazonia. Esperamos que este Sinodo sea una expresion concreta de la sinodalidad de una Iglesia en
salida, para que la vida plena que Jesus vino a traer al mundo (cf. Jn 10,10) llegue a todos, especialmente a los
pobres.



41
SIGLAS

AG Decreto Ad Gentes: Sobre la Actividad Misionera de la Iglesia, Pablo VI, Concilio Vaticano Il, 1965.
AL Exhortacion Apostdlica Postsinodal Amoris Laetitia, Francisco, 2016.

CIMI Consejo Indigenista Misionero, CNBB, Brasil.

CNBB Conferencia de los Obispos del Brasil.

CV Enciclica Caritas in veritate, Benedicto XVI, 2009.

DAp. Documento de la V CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO Y DEL CARIBE
(CELAM), Aparecida, Brasil, 2007.

DM Documento de la Il CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO Y DEL CARIBE
(CELAM), Medellin, Colombia, 1968.

Doc. Bolivia Doc. Bolivia: Informe pais: consulta pre-sinodal. Bolivia 2019.

Doc. Eje de Fronteras Doc. Eje de Fronteras (2019). Preparagcédo ao SINODO para a Amazénia. Tabatinga,
Brasil, 11 a 13 de fevereiro de 2019

Doc. Manaos Documento da Assembleia dos Regionais Norte 1 e 2 da CNBB, “A Igreja e faz carne e arma sua
tenda na Amazonia”, Manaus, 1997, en: CONFERENCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL, Desafio
missionario. Documentos da Igreja na Amazénia. Coletanea, Ed. CNBB, Brasilia, 2014, pag. 67-84.

Doc. Preparatorio Documento Preparatorio del Sinodo para la Amazonia: Nuevos Caminos para la Iglesia y
para una Ecologia Integral, Secretaria General del Sinodo de los Obispos, 2018.

Doc. Venezuela Doc.Venezuela. CEV. Respuestas asambleas (2019).

DP Documento de la Il CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO Y DEL CARIBE
(CELAM), Puebla, México, 1979.

DSD Documento de la IV CONFERENCIA GENERAL DEL EPISCOPADO LATINOAMERICANO Y DEL
CARIBE (CELAM), Santo Domingo, Republica Dominicana, 1992.

DV Constitucion dogmatica Dei Verbum (sobre la divina revelacion). Concilio Vaticano I, 1965.
EC Constitucion Apostdlica Episcopalis Communio, Francisco, 2018.
EG Exhortacion Apostolica Evangelii Gaudium, Francisco 2013.

Fr.PM Discurso del Santo Padre Francisco con motivo del “Encuentro con los Pueblos de la Amazonia”. Coliseo
Madre de Dios (Puerto Maldonado), 19 de enero de 2018.

IBGE Instituto Brasiliero de Geografia e Estatistica

LS Carta Enciclica Laudato Si’: sobre el cuidado de la casa comun, Francisco, 2015.



42
NMI Carta Apostoélica Novo Millenio Ineunte, Juan Pablo Il, 2001.

OA Carta Apostolica Octogesima Adveniens, Pablo VI, 1971.

PIAV Pueblos indigenas en aislamiento voluntario.

RM Carta Enciclica Redemptoris Missio, Juan Pablo Il, 1990.

RP Exhortacién Apostélica Post-sinodal Reconciliatio et paenitentia, Juan Pablo 1, 1984.

SC Constitucion Sacrosanctum Concilium (sobre la sagrada liturgia), Concilio Vaticano 1l, 1963.

Sint. REPAM AAVV., “Sistematizacion de aportes esenciales desde las voces de los actores territoriales” en
REPAM, Amazonia: Nuevos Caminos para la Iglesia y para la Ecologia Integral. Sintesis general de la red
eclesial Panamazonica —-REPAM- Asambleas Territoriales, Foros Tematicos, Contribuciones especiales y
escuchas sobre el sinodo, Secretaria Ejecutiva de la REPAM, Quito 2019.

SRS Carta Enciclica Sollicitudo Rei Socialis, Juan Pablo Il, 1987.

VG Constitucion Apostolica Veritatis Gaudium sobre las Universidades y Facultades Eclesiasticas, Francisco,
2017.

[1] Al margen de este proceso oficial, se han celebrado numerosos seminarios en Washington D.C., Roma y
Bogota, con expertos en distintas areas y con representantes de pueblos amazodnicos, para reflexionar sobre las
cuestiones aqui analizadas.

[2] Doc. Eje de Fronteras, pag. 3.

[3] Cf. Nobre, C. A., Sampaio, G., Borma, L. S., Castilla-Rubio, J. C., Silva, J. S., Cardoso, M., et al. (2016). “The
Fate of the Amazon Forests: land-use and climate change risks and the need of a novel sustainable
development paradigm”. Proceedings of the National Academy of Sciences U.S.A., 113(39),September 2016.

[4] En sus lenguas se encuentra en diferentes expresiones, como Sumak Kawsay en quechua, o Suma Qamana
en aymara, o Teko Pora en guarani. En la filosofia africana, la palabra ubuntu significa algo comparable al
sumak kawsay quechua: generosidad, solidaridad, compasion con los necesitados, y el deseo sincero de
felicidad y armonia entre todos.

[5] Cf. “El grito del sumak kawsay en la Amazonia”, Declaracion de los pueblos y nacionalidades indigenas de
las regiones de meso América, Andina Caribe, Cono Sur y Amazonia, reunidos en la ciudad de Pujili-Cotopaxi
con el objetivo de profundizar el verdadero sentido del sumak kawsay, en: home-page del Vicariato de Aguarico;
Acosta, Alberto (2008). E/ Buen Vivir, una oportunidad por construir, Ecuador Debate: Quito; cf. “Sumak Kawsa,
Suma Qamana, Teko Pora. O Bem-Viver” (Ano X, n. 340, del 23.08.2010), en: IHUOnlineEdicao 340.pdf

[6] Doc. Diocesis de San José del Guaviare y Arquidiocesis de Villavicencio y Granada (Colombia, Frontera
Brasil, Colombia y Peru.

[7]1 Doc. Bolivia, pag. 36.

[8] Doc. Venezuela, pag. 1.



43

[9] IPBES, Nature’s Dangerous Decline ‘Unpredented’ Species Extintion Rates ‘Accelerating’.
[10] Cf. Parte Il, Cap.lll: Migracion.
[11] Doc. Eje Fronteras, pag. 1.

[12] Documento da Assembleia dos Regionais Norte 1 € 2 da CNBB, “A Igreja e faz carne e arma sua tenda na
Amazonia”, Manaus, 1997, en: CONFERENCIANACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL, Desafio missiondrio.
Documentos da Igreja na Amazénia. Coletanea, Ed. CNBB, Brasilia, 2014, pag. 67-84.

[13] Los Documento de Santarém (1972) y Manaos (1997) se encuentran en: CNBB (2014). Desafio
missionario. Documentos da Igreja na Amazénia. Coletanea, Ed. CNBB, Brasilia, pp. 9-28 y 67-84.

[14] Cf. LS 163 y Doc. Preparatorio, n. 13.

[15] Papa Francisco, Discurso con motivo del Il Encuentro Mundial de los Movimientos Populares, Santa Cruz
de la Sierra, Bolivia, 9 de julio de 2015. Cf. Parte Il, cap. I: Destruccion extractivista, p.41, n. 113.

[16] Cf. ST II-Il, Q 158, Art 1.

[17] Cf. Sint. REPAM, pag 135.

[18] Se refiere a la transformacion de la selva en una sabana.
[19] Cf. Sint. REPAM - Brasil, pag 120.

[20] Cf. Sint. REPAM, pag 43.

[21] Cf. Sint. REPAM, pag 86.

[22] Cf. Sint. REPAM, Antonio, Brasil, pag 57.

[23] Cf. Parte I, Cap. II. (PIAV)

[24] Organizacion Internacional del Trabajo (OIT), 1989. Convenio 169: Sobre Pueblos Indigenas y Tribales, art.
7.

[25] Algunos migran a las ciudades para comercializar productos de primera necesidad u obtener algun trabajo
temporal en busca de dinero para sustentar a sus familias (Ej. migracion pendular interna peruana para trabajar
con las madereras).

[26] La practica de la trashumancia tiene su base en dos fendmenos naturales inter-relacionados: las
diferencias en produccion primaria provocadas por las estaciones y la migracién animal. La trashumancia
humana se vincula entonces, a la ecologia integral: necesidad humana de producir, y a la situacion ecologica
que provoca la migracion de algunos grupos humanos.

[27] Francisco, Encuentro con la poblacion Instituto Jorge Basadre Grohmann (Puerto Maldonado, 19 enero
2018).

[28] Cf. Parte I, Cap. I, punto 14; Parte II, Cap. |, punto 48.



44

[29] Discipulos Missionarios na Amazénia, 2007. Documento do IX Encontro de Bispos da Amazénia, Manaus
(2007). En: CNBB (2014), Desafio missionario: Documentos da Igreja na Amazénia. Coletanea, Ed. CNBB,
Brasilia, pp. 161-216 (269).

[30] Cf. Sint. REPAM, pag.124.

[31] Cf. Doc. Venezuela, Resumen Final, pag. 4.

[32] Discurso del Santo Padre Francisco a los Participantes en el Foro Internacional sobre “Migraciones y Paz”
(21 de febrero de 2017).

[33] Cf. Parte Il, cap. lll: Migracion.

[34] Cf. Documento Preparatorio, pag.6.

[35] Cf. Parte Il, cap. V: Familia y comunidad.

[36] Cf. Parte Il, cap. VII: La cuestion de la salud integral.

[37] Cf. Parte Il, cap. VIII: Educacion integral.

[38] Cf. Parte Il, cap. VI: Corrupcion.

[39] Sint. REPAM, pag 42.

[40] Cf. Sint. REPAM, pag 71, y Part ll, Cap. VII: La cuestion de la salud integral.

[41] Sint. REPAM, pag.57.

[42] Cf. Sint. REPAM, pag 161.

[43] Cf. Sint. REPAM, pag 125.

[44] Cf. Sint. REPAM, pag 125.

[45] Benedicto XVI, Homilia en el solemne inicio del ministerio petrino (24 abril 2005).

[46] Francisco, Discurso al episcopado brasilefio (27 de julio de 2013).

[47] Cf. San Justino, Il Apologia, 7,3; 8,1; 13, 2-3; 13, 6; Ad Gentes 11; DP 401, 403.

[48] Cf. Magisterio latinoamericano en las Asambleas Generales; san Juan Pablo Il en Sollicitudo Rei Socialis
42 y Centesimus anus 11.57; Benedicto XVI en el Discurso en la sesion inaugural de los trabajos de la V
Conferencia General del Episcopado Latinoamericano y del Caribe (2007); y Francisco en Evangelii Gaudium,
197-201.

[49] Cf. San Ireneo de Ledn, Contra Herejes, V, praef; |, 6, 1; DP 400.

[50] Entre otros pueden citarse: Rodolfo Lunkenbein SDB y Sim&o Bororo (1976), Margal de Souza Tupa-i
(1983, Guarani), Ezequiel Ramin (1985, Comboniano), Hna. Cleusa Carolina Rody (1985, misionera Agustina



45

Recoleta), Josimo Moraes Tavavares (1986, sacerdote diocesano), Vicente Cafias SJ (1987), Mons. Alejandro
Labaka y Hna. Inés Arango (1987, ambos capuchinos), Chico Mendes (1988, ecologista), Galdino Jesus dos
Santos (1997, Patax6é Ha-Ha-Hae), Ademir Federici (2001), Hna. Dorothy Mae Stang (2005, Hermana. de N. S.
de Namur).

[61] Cf. EG 68-70, 116, 122, 126, 129.

[52] Concilio Limense, Ses. lll, c.3.

[53] Cf. Documento Preparatorio, 4; Parte |, cap. IV: Dialogo.
[64] Sint. REPAM, pag. 58.

[565] Cf. Parte |, cap. lll: Tiempo (Kairds), n. 30; Parte lll, cap.l: Iglesia con rostro amazdnico y misionero, nn.
106-107, 113.

[56] Cf. cf. San Justino, Apologia I, 8; Ad Gentes, n. 11;

[57] Cf. Parte lll, Cap I: Iglesia con rostro amazdnico y misionero, n. 107.
[58] Cf. Parte lll, Cap. VI: Mision de los medios de comunicacion.

[59] Cf. Idem.

[60] Juan Pablo Il, Ecclesia de Eucharistia (2003), 1. Cap.ll.

[61] Cf. Sint. REPAM, pag. 78.

[62] Cf. Parte Il, cap. V: Familia y comunidad.

[63] Cf. Parte I, cap. lll: Migracion.

[64] Cf. Parte Il, cap. IV: Urbanizacion.

[65] Cf. Parte lll, cap. V: Dialogo ecuménico e interreligioso.

[66] Cf. Parte Il, cap. IV: Urbanizacion.

[67] Cf. Parte lll, cap. IV: La organizacion de las comunidades.

[68] Cf. Parte I, cap. VIII: Educacion integral.

[69] Cf. Parte Ill, cap. VII: El rol profético de la Iglesia y la promocion humana integral.

[70] Cf. DP 1166-1205; Documento final de la XV Asamblea General Ordinaria del Sinodo de los Obispos sobre
Los jovenes, la fe y el discernimiento vocacional, Francisco, Exhortacion apostdlica post-sinodal Christus vivit
(25 marzo 2019).

[71] Cf. Parte lll, cap. IV: La organizacion de las comunidades.



[72] Cf. Parte lll, cap. Il: Desafios de la inculturacion e interculturalidad.

[73] Cf. CIMI, “Relatério de violéncia contra os Povos Indigenas no Brasil”.

[74] Ver Sint. REPAM, pag. 142, 146.

[75] Cf. Parte Il, Cap. IX: La conversion ecoldgica.

46



