2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. cart
Jueves 03.01.2019

Carta del Santo Padre Francisco a los obispos estadounidenses que participan en los Ejercicios
espirituales en el Seminario Mundelein en Chicago (2-8 de enero de 2019)

Publicamos a continuacion la carta que el Santo Padre ha enviado a los obispos de la Conferencia Episcopal de
los Estados Unidos de América del Norte durante los ejercicios espirituales, guiados por el Predicador de la
Casa Pontificia, el Padre Raniero Cantalamessa, O.F.M. Cap., y cuyo tema es "Instituyé Doce, para que
estuvieran con él y para enviarlos a predicar" (Marcos 3:14), en curso en el Seminario de Mundelein, en la
archidiécesis de Chicago (EE. UU.), del 2 al 8 de enero. 2019

Carta del Santo Padre

A los Obispos de la Conferencia Episcopal
de los Estados Unidos de Norte América

Queridos hermanos,

El pasado 13 de setiembre, durante el encuentro que mantuve con la Presidencia de la Conferencia Episcopal,
sugeri que Ustedes hicieran juntos los Ejercicios Espirituales: un tiempo de retiro, oracion y discernimiento
como eslabon necesario y fundamental en el camino para afrontar y responder evangélicamente a la crisis de
credibilidad que atraviesan como Iglesia. Lo vemos en el Evangelio, el Sefior en momentos importantes de su
mision se retiraba y pasaba toda la noche en oracion e invitaba a sus discipulos a hacer lo mismo (Cf. Mc 14,
38). Sabemos que la envergadura de los acontecimientos no resiste cualquier respuesta y actitud; por el
contrario, exige de nosotros pastores, la capacidad y especialmente la sabiduria de gestar una palabra fruto de
la escucha sincera, orante y comunitaria de la Palabra de Dios y del dolor de nuestro pueblo. Una palabra
gestada en la oracion del pastor que, como Moisés, lucha e intercede por su pueblo (Cf. Ex 32, 30-32).

En el encuentro le manifesté al card. DiNardo y a los obispos presentes mi deseo de acompafnados
personalmente un par de dias, en estos Ejercicios Espirituales, lo cual fue recibido con alegria y esperanza.
Como sucesor de Pedro queria unirme a Ustedes y con Ustedes implorar al Sefior que envie su Espiritu capaz
de «hacer nuevas todas las cosas» (Cf. Ap 21,5) y mostrar los caminos de vida que, como lglesia, estamos
llamados a recorrer para el bien de todo el pueblo que nos fue confiado. A pesar de los esfuerzos realizados,



2

por problemas de logistica no podré acompafados personalmente. Esta carta quiere suplir, de alguna manera,
el viaje fallido. También me alegra que hayan aceptado el ofrecimiento que el predicador de la Casa Pontifica
sea quien guie con su sapiente experiencia espiritual estos Ejercicios Espirituales.

Con estas lineas, quiero estar mas cerca y como hermano reflexionar y compartir algunos aspectos que
considero importantes, asi como estimularlos en la oracién y en los pasos que dan en la lucha contra la «cultura
del abuso» y en la manera de afrontar la crisis de la credibilidad.

«Entre Ustedes no debe suceder asi, el que quiera ser grande, que se haga servidor de Ustedes; y el que
quiera ser el primero, que se haga servidor de todos». (Mc 10, 43-44). Estas palabras, con las que Jesus cierra
el debate y pone luz a la indignacién que se produjo entre los discipulos al escuchar a Santiago y Juan pedir
sentarse a la derecha y a la izquierda del Maestro (Cf. Mc 10, 37) nos serviran de guia en esta reflexion que
quiero realizar junto a Ustedes.

El evangelio no teme develar y evidenciar ciertas tensiones, contradicciones y reacciones que existen en la vida
de la primera comunidad discipular; es mas, pareciera hacerlo ex professo: busqueda de los primeros puestos,
celos, envidias, arreglos y acomodos. Asi también como todas las intrigas y complots que, secretamente unas
veces y publicamente otras, se organizaron en tomo al mensaje y persona de Jesus por parte de las
autoridades politicas, religiosas y de los mercaderes de la época (Cf. Mc 11, 15-18). Conflictos que aumentaban
a medida que se acercaba la Hora de Jesus en su entrega en la cruz cuando el principe de este mundo, el
pecado y la corrupcion parecian tener la ultima palabra contaminando todo de amargura, desconfianza y
murmuracion.

Como lo habia profetizado el anciano Simeodn, los momentos dificiles y de encrucijada tienen la capacidad de
sacar a la luz los pensamientos intimos, las tensiones y contradicciones que habitan personal y
comunitariamente en los discipulos (Cf. Lc 2, 35). Nadie puede darse por eximido de esto; estamos invitados
como comunidad a velar para que, en esos momentos, nuestras decisiones, opciones, acciones e intenciones
no estén viciadas (o lo menos viciadas) por estos conflictos y tenciones internas y sean, por sobre todo, una
respuesta al Sefior que es vida para el mundo. En los momentos de mayor turbacioén, es importante velar y
discernir para tener un corazoén libre de compromisos y de aparentes certezas para escuchar qué es lo que mas
le agrada al Senor en la misién que nos ha encomendado. Muchas acciones pueden ser utiles, buenas y
necesarias y hasta pueden parecer justas, pero no todas tienen «sabor» a evangelio. Si me permiten decirlo de
manera coloquial: hay que tener cuidado de que «el remedio no se vuelva peor que la enfermedad». Y eso nos
pide sabiduria, oracion, mucha escucha y comunion fraterna.

1. «Entre ustedes no debe suceder asi»

En los ultimos tiempos la Iglesia en los Estados Unidos se ha visto sacudida por multiples escandalos que tocan
en lo mas intimo su credibilidad. Tiempos tormentosos en la vida de tantas victimas que sufrieron en su carne el
abuso de poder, de conciencia y sexual por parte de ministros ordenados, consagrados, consagradas y fieles
laicos; tiempos tormentosos y de cruz para esas familias y el Pueblo de Dios todo.

La credibilidad de la Iglesia se ha visto fuertemente cuestionada y debilitada por estos pecados y crimenes,
pero especialmente por la voluntad de querer disimularlos y esconderlos, lo cual generé una mayor sensacion
de inseguridad, desconfianza y desproteccion en los fieles. La actitud de encubrimiento, como sabemos, lejos
de ayudar a resolver los conflictos, permitié que los mismos se perpetuasen e hirieran mas profundamente el
entramado de relaciones que hoy estamos llamados a curar y recomponer.

Somos conscientes que los pecados y crimenes cometidos y todas sus repercusiones a nivel eclesial, social y
cultural crearon una huella y herida honda en el corazén del pueblo fiel. Lo llenaron de perplejidad, desconcierto
y confusion; y esto sirve también muchas veces como excusa para desacreditar continuamente y poner en duda
la vida entregada de tantos cristianos que «muestran ese inmenso amor a la humanidad que nos ha inspirado el
Dios hecho hombre» (Cf. EG 76). Cada vez que la palabra del Evangelio molesta o se vuelve testimonio
incdmodo, no son pocas las voces que pretenden silenciarla sefialando el pecado y las incongruencias de los
miembros de la Iglesia y mas todavia de sus pastores.



3

Huella y herida que también se traslada al interior de la comunion episcopal generando no precisamente la sana
y necesaria confrontacion y las tensiones propias de un organismo vivo sino la division y la dispersion (Cf. Mt
26, 31b), frutos y mociones no ciertamente del Espiritu Santo, sino «del enemigo de natura humana»1 que saca
mas provecho de la division y dispersion que de las tensiones y desacuerdos légicos y esperables en la
coexistencia de los discipulos de Cristo.

La lucha contra la cultura del abuso, la herida en la credibilidad, asi como el desconcierto, la confusion y el
desprestigio en la mision reclaman y nos reclaman una renovada y decidida actitud para resolver el conflicto.
«Ustedes saben que aquellos a quienes se consideran gobernantes — nos diria Jesus — dominan a las
naciones como si fueran sus duefios, y los poderosos los hacen sentir su autoridad. Entre Ustedes no debe
suceder asi». La herida en la credibilidad exige un abordaje particular pues no se resuelve por decretos
voluntaristas o estableciendo simplemente nuevas comisiones o mejorando los organigramas de trabajo como
si fuésemos jefes de una agencia de recursos humanos. Tal visién termina reduciendo la misién del pastor y de
la Iglesia a mera tarea administrativa/organizativa en la «xempresa de la evangelizacion». Dejémoslo claro,
muchas de estas cosas son necesarias, pero insuficientes, ya que no logran asumir y abordar la realidad en su
complejidad y corren el riesgo de terminar reduciéndolo todo a problemas organizativos.

La herida en la credibilidad toca neuralgicamente nuestras formas de relacionarnos. Podemos constatar que
existe un tejido vital que se vio dafiado y, como artesanos, estamos llamados a reconstruir. Esto implica la
capacidad — o no — que poseamos como comunidad de construir vinculos y espacios sanos y maduros, que
sepan respetar la integridad e intimidad de cada persona. Implica la capacidad de convocar para despertar y
dar confianza en la construccion de un proyecto comun, amplio, humilde, seguro, sobrio y transparente. Y esto
exige no solo una nueva organizacion sino la conversion de nuestra mente (metanoia), de nuestra manera de
rezar, de gestionar el poder y el dinero, de vivir la autoridad asi también de cédmo nos relacionamos entre
nosotros y con el mundo. Las transformaciones en la Iglesia siempre tienen como horizonte suscitar y estimular
un estado constante de conversion misionera y pastoral que permita nuevos itinerarios eclesiales cada dia mas
conformes al Evangelio y, por tanto, respetuosos de la dignidad humana. La dimensién programatica de
nuestras acciones debe ir acompafnada de su dimension paradigmatica la cual muestra el espiritu y el sentido
de lo que se hace. Una y otra se reclaman y necesitan. Sin este claro y decidido enfoque todo lo que se haga
correra el riesgo de estar tefiido de autoreferencialidad, autopreservacion y autodefensa y, por tanto,
condenado a caer en «saco roto». Sera quizas un cuerpo bien estructurado y organizado, pero sin fuerza
evangeélica, ya que no ayudara a ser una Iglesia mas creible y testimonial sino «campana que resuena o platillo
que retifie» (1 Cor 13, 1).

Una nueva estacion eclesial necesita, fundamentalmente, de pastores maestros del discernimiento en el paso
de Dios por la historia de su pueblo y no de simples administradores, ya que las ideas se discuten, pero las
situaciones vitales se disciernen. De ahi que, en medio de la desolacion y confusiéon que viven nuestras
comunidades, nuestro deber es — en primer lugar — encontrar un espiritu comun capaz de ayudarnos en el
discernimiento, no para obtener la tranquilidad fruto de un equilibrio humano o de una votacién democratica que
haga «vencer» a unos sobre otros, jesto no! Sino una manera colegialmente paterna de asumir la situacion
presente que proteja — sobre todo — de la desesperanza y de la orfandad espiritual al pueblo que nos fue
encomendado?2. Esto nos posibilita sumergirnos mejor en la realidad, intentando comprenderla y escucharla
desde dentro sin quedar presos de la misma.

Sabemos que los momentos de turbacion y de prueba suelen amenazar nuestra comunion fraterna, pero
sabemos también que pueden convertirse en momentos de gracia que afiancen nuestra entrega a Cristo y la
hagan creible. Esta credibilidad no radicara en nosotros mismos, ni en nuestros discursos, ni en nuestros
meéritos, ni en nuestra honra personal o comunitaria, simbolos de nuestra pretension — casi siempre
inconsciente — de justificamos a nosotros mismos a partir de nuestras propias fuerzas y habilidades (o de la
desgracia ajena). La credibilidad sera fruto de un cuerpo unido que, reconociéndose pecador y limitado es
capaz de proclamar la necesidad de la conversion. Porque no queremos anunciarnos a nosotros mismos sino a
Aquel que por nosotros murio (2 Cor. 4, 5) y testimoniar como en los momentos mas oscuros de nuestra historia
el Sector se hace presente, abre caminos y unge la fe descreida, la esperanza herida y la caridad adormecida.

La conciencia personal y comunitaria de nuestros limites nos recuerda, como dijo San Juan XXIII que «la



4

autoridad no puede considerasse exenta de sometimiento a otra superior»3 y por tanto no puede aislarse en su
discernimiento y en la busqueda del bien comun. Una fe y una conciencia despojada de la instancia
comunitaria, como si fuese un «trascendental kantiano», poco a poco termina anunciando «un Dios sin Cristo,
un Cristo sin Iglesia, una Iglesia sin pueblo» y presentara una falsa y peligrosa oposicion entre el ser personal y
el ser eclesial, entre un Dios puro amor y la carne entregada de Jesucristo. Es mas, se puede correr el riesgo
de terminar haciendo de Dios un «idolo» de un determinado grupo existente. La constante referencia a la
comunion universal, como también al Magisterio y a la Tradicion milenaria de la Iglesia, salva a los creyentes de
la absolutizacion del «particularismo» de un grupo, de un tiempo, de una cultura dentro de la Iglesia. La
Catolicidad se juega también en la capacidad que tengamos los pastores de aprender a escuchamos, ayudar y
ser ayudados, trabajar juntos y recibir las riquezas que las otras Iglesias puedan aportar en el seguimiento de
Jesucristo. La Catolicidad en la Iglesia no puede reducirse solamente a una cuestion meramente doctrinal o
juridica, sino que nos recuerda que en esta peregrinacion no estamos ni vamos solos: «;,Un miembro sufre?
Todos los demas sufren con él» (1 Cor 12, 26).

Esta conciencia colegial de hombres pecadores en permanente conversién, pero también desconcertados y
afligidos con todo lo sucedido, nos permite entrar en comunion afectiva con nuestro pueblo y nos librara de
buscar falsos, rapidos y vanos triunfalismos que pretendan asegurar espacios mas que iniciar y despertar
procesos. Nos protegera de recurrir a seguridades anestesiantes que impidan acercamos y comprender el
alcance y las ramificaciones de lo acontecido. Por otra parte, favorecera la busqueda de medios aptos no
ligados a vanos apriorismos ni petrificados en expresiones inméviles que han perdido la capacidad de hablar y
mover a los hombres y mujeres de nuestro tiempo4.

La comunién afectiva con el sentir de nuestro pueblo, con su desconfianza, nos impulsa a ejercer una colegial
paternidad espiritual que no banalice las respuestas ni tampoco quede presa de una actitud a la defensiva sino
que busque aprender — como lo hizo el profeta Elias en medio de su desolacién — a escuchar la voz del Sefor
gue no se encuentra ni en las tempestades ni en los terremotos sino en la calma que nace de confesar el dolor
en su situacion presente y se deja convocar una vez mas por Su palabra (1 Re 19, 9-18).

Esta actitud nos pide la decision de abandonar como modus operandi el desprestigio y la deslegitimacion, la
victimizacion o el reproche en la manera de relacionarse y, por el contrario, dar espacio a la brisa suave que
solo el Evangelio nos puede brindar. No nos olvidamos que «la falta colegial de un reconocimiento sincero,
dolorido y orante de nuestros limites es lo que impide a la gracia actuar mejor en nosotros, ya que no le deja
espacio para provocar ese bien posible que integra en un camino sincero y real de crecimiento»5. Todos los
esfuerzos que hagamos para romper el circulo vicioso del reproche, la deslegitimacion y el desprestigio,
evitando la murmuracion y la calumnia en pos de un camino de aceptacion orante y vergonzoso de nuestros
limites y pecados y estimulando el dialogo, la confrontacion y el discernimiento, todo esto nos dispondra a
encontrar caminos evangeélicos que susciten y promuevan la reconciliacion y la credibilidad que nuestro pueblo
y la mision nos reclama. Eso lo haremos si somos capaces de dejar de proyectar en los otros las propias
confusiones e insatisfacciones, que constituyen obstaculos para la unidad (Cf. EG 96), y nos atrevamos a
ponernos juntos de rodillas delante del Sefior y dejarnos interpelar por sus llagas, en las que podremos ver las
llagas del mundo. «Ustedes saben que aquellos a quienes se considera gobernantes — nos diria Jesus —
dominan a las naciones como si fueran sus duefios, y los poderosos los hacen sentir su autoridad. Entre
Ustedes no debe suceder asi».

2. «el que quiera ser grande, que se haga servidor de Ustedes; y el que quiera ser el primero, que se haga
servidor de todos».

El Pueblo fiel de Dios y la mision de la Iglesia han sufrido y sufren mucho a causa de los abusos de poder,
conciencia, sexual y de su mala gestion como para que le sumemos el sufrimiento de encontrar un episcopado
desunido, centrado en desprestigiarse mas que en encontrar caminos de reconciliacion. Esta realidad nos
impulsa a poner la mirada en lo esencial y a despojamos de todo aquello que no ayuda a transparentar el
Evangelio de Jesucristo.

Hoy se nos pide una nueva presencia en el mundo conforme a la Cruz de Cristo, que se cristalice en servicio a
los hombres y mujeres de nuestro tiempo. Recuerdo las palabras de san Pablo VI al inicio de su pontificado:
«hace falta hacerse hermanos de los hombres en el momento mismo que queremos ser sus pastores, padres y



maestros. El clima del dialogo es la amistad. Mas todavia: el servicio. Debemos recordar todo esto y
esforzamos por practicarlo segun el ejemplo y el precepto que Cristo nos dejo (Jn. 13, 14-17)»6.

Esta actitud no reivindica para si los primeros lugares ni el éxito o el aplauso de nuestros actos sino que pide,
de nosotros pastores, la opcion fundamental de querer ser semilla que germinara cuando y donde el Sefior
mejor lo disponga. Se trata de una opcidn que nos salva de caer en la trampa de medir el valor de nuestros
esfuerzos con los criterios de funcionalidad y eficiencia que rige el mundo de los negocios; mas bien el camino
es abrirnos a la eficacia y al poder transformador del Reino de Dios que al igual que un grano de mostaza — la
mas pequena e insignificante de todas las semillas — logra convertirse en arbusto que sirve para cobijar (Cf. Mt
13, 32-33). No podemos permitirnos, en medio de la tormenta, perder la fe en la fuerza silenciosa, cotidiana y
operante del Espiritu Santo en el corazén de los hombres y de la historia.

La credibilidad nace de la confianza, y la confianza nace del servicio sincero y cotidiano, humilde y gratuito
hacia todos, pero especialmente hacia los preferidos del Sefior (Mt 25, 31-46). Un servicio que no pretende ser
marketinero o estratégico para recuperar el lugar perdido o el reconocimiento vano en el entramado social sino
— como quise sefalarlo en la ultima Exhortaciéon Apostolica Gaudete et Exsultate — porque pertence «a la
sustancia misma del Evangelio de Jesus»7.

El llamado a la santidad nos defiende de caer en falsas oposiciones o reduccionismos y de callarnos ante un
ambiente propenso al odio y a la marginacion, a la desunion y a la violencia entre hermanos. La Iglesia «signo e
instrumento de la unién intima con Dios y de la unidad de todo el género humano» (LG 1) Lleva en su sery en
su seno la sagrada mision de ser tierra de encuentro y hospitalidad no s6lo para sus miembros sino con todo el
género humano. Pertenece a su identidad y misidn trabajar incansablemente por todo aquello que contribuya a
la unidad entre personas y pueblos como simbolo y sacramento de la entrega de Cristo en la Cruz por todos los
hombres sin ningun tipo de distincién, «ya no hay judio o pagano, esclavo ni hombre libre, varén y mujer,
porque todos Ustedes no son mas que uno en Cristo Jesus» (Gal. 3, 28). Este es su mayor servicio, mas aun
cuando vemos el resurgimiento de nuevos y viejos discursos fratricidas. Nuestras comunidades hoy deben
testimoniar de modo concreto y creativo que Dios es Padre de todos y que ante su mirada la unica clasificacion
posible es la de hijos y hermanos. La credibilidad se juega también en la medida en que ayudemos, junto a
otros actores, a hilar un entramado social y cultural que no sélo se esta resquebrajando sino también alberga y
posibilita nuevos odios. Como Iglesia no podemos quedar presos de una u otra trinchera, sino velar y partir
siempre desde el mas desamparado. Desde alli el Sefior nos invita a ser, como reza la Plegaria Eucaristica Vd:
«en medio de nuestro mundo, dividido por las guerras y discordias, instrumentos de unidad, de concordia y de
paz».

jQué altisima tarea tenemos entre manos hermanos; no la podemos callar y anestesiar por nuestros limites y
faltas! Recuerdo las sabias palabras de Madre Teresa de Calcuta que podemos repetir personal y
comunitariamente: «Si, tengo muchas debilidades humanas, muchas miserias humanas. [...] Pero él baja y nos
usa, a Usted y a mi, para ser su amor y su compasion en el mundo, a pesar de nuestros pecados, a pesar de
nuestras miserias y defectos. El depende de nosotros para amar al mundo y demostrarle lo mucho que lo ama.
Si nos ocupamos demasiado de nosotros mismos, no nos quedara tiempo para los demas»8.

Queridos hermanos, el Sefior sabia muy bien que, en la hora de la cruz, la falta de unidad, la division y la
dispersion, asi como las estrategias para liberarse de esa hora serian las tentaciones mas grandes que vivirian
sus discipulos; actitudes que desfigurarian y dificultarian la misién. Por eso pidié El mismo al Padre que los
cuidara para que, en esos momentos, fueran uno, como ellos dos son uno, y ninguno se perdiese (Cf. Jn 17,
11-12). Confiados y sumergiéndonos en la oracién de Jesus al Padre queremos aprender de El y, con
determinada deliberacidén, comenzar este tiempo de oracion, silencio y reflexion, de dialogo y comunién, de
escucha y discernimiento, para dejar que El moldee el corazén a su imagen y ayude a descubrir su voluntad.

En este camino no vamos solos, Maria acompafioé y sostuvo desde el inicio a la comunidad de los discipulos;
con su presencia maternal ayudo a que la comunidad no se «desmadrara» por los caminos de los encierros
individualistas y la pretension de salvarse a si misma. Ella protegio a la comunidad discipular de la orfandad
espiritual que desemboca en la auto-referencialidad y con su fe les permitié perseverar en lo incomprensible,



6

esperando que llegue la luz de Dios. A ella le pedimos que nos mantenga unidos y perseverantes, como el dia
de Pentecostés para que el Espiritu sea derramado en nuestros corazones y nos ayude en todo momento y
lugar a dar testimonio de su Resurreccion.

Queridos hermanos, con estas reflexiones me uno a Ustedes en estos dias de Ejercicios Espirituales. Rezo por
Ustedes; por favor haganlo por mi.

Que Jesus los bendiga y la Virgen Santa los cuide.
Fraternalmente,
FRANCISCO

Ciudad del Vaticano, 1° de enero de 2019.

1 San Ignacio, Ejercicios Espirituales, 135.

2 Cf. Jorge M. Bergoglio, Las cartas de la tribulacion, 12. Ed. Diego De Torres, Buenos Aires (1987).
3 Juan XXIIl, Pacem in Terris, 47.

4 Pabilo vi, Ecclesiam Suam, 39

5 Francisco, Gaudete et Exsultate, 50.

6 Pablo VI, Ecclesiam Suam, 39.

7 Francisco, Gaudete et Exsultate, 97.

8 Madre Teresa de Calcuta, Cristo en los pobres, 37-38. Francisco, Gaudete et Exsultate, 107.



