SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. mens

Martes 18.12.2018

Mensaje del Santo Padre Francisco para la celebracién de la LIl Jornada Mundial de la Paz (1°
enero 2019)

Publicamos a continuacion el texto del mensaje del Santo Padre Francisco para la LIl Jornada Mundial de la
Paz que se celebra el 1 de enero de 2019 y cuyo tema este afo es: La buena politica esta al servicio de la paz.

La buena politica esta al servicio de la paz

1. “Paz a esta casa”

Jesus, al enviar a sus discipulos en mision, les dijo: «Cuando entréis en una casa, decid primero: “Paz a esta
casa”. Y si alli hay gente de paz, descansara sobre ellos vuestra paz; si no, volvera a vosotros» (Lc 10,5-6).

Dar la paz esta en el centro de la mision de los discipulos de Cristo. Y este ofrecimiento esta dirigido a todos los
hombres y mujeres que esperan la paz en medio de las tragedias y la violencia de la historia humana.[1] La
“casa” mencionada por JesUs es cada familia, cada comunidad, cada pais, cada continente, con sus
caracteristicas propias y con su historia; es sobre todo cada persona, sin distincion ni discriminacion. También
es nuestra “casa comun”: el planeta en el que Dios nos ha colocado para vivir y al que estamos llamados a
cuidar con interés.

Por tanto, este es también mi deseo al comienzo del nuevo ano: “Paz a esta casa”.



2. El desafio de una buena politica

La paz es como la esperanza de la que habla el poeta Charles Péguy; [2] es como una flor fragil que trata de
florecer entre las piedras de la violencia. Sabemos bien que la busqueda de poder a cualquier precio lleva al
abuso y a la injusticia. La politica es un vehiculo fundamental para edificar la ciudadania y la actividad del
hombre, pero cuando aquellos que se dedican a ella no la viven como un servicio a la comunidad humana,
puede convertirse en un instrumento de opresién, marginacion e incluso de destruccion.

Dice Jesus: «Quien quiera ser el primero, que sea el Ultimo de todos y el servidor de todos» (Mc 9,35). Como
subrayaba el Papa san Pablo VI: «Tomar en serio la politica en sus diversos niveles —local, regional, nacional y
mundial- es afirmar el deber de cada persona, de toda persona, de conocer cual es el contenido y el valor de la
opcion que se le presenta y segun la cual se busca realizar colectivamente el bien de la ciudad, de la nacién, de
la humanidad».[3]

En efecto, la funcion y la responsabilidad politica constituyen un desafio permanente para todos los que reciben
el mandato de servir a su pais, de proteger a cuantos viven en él y de trabajar a fin de crear las condiciones
para un futuro digno y justo. La politica, si se lleva a cabo en el respeto fundamental de la vida, la libertad y la
dignidad de las personas, puede convertirse verdaderamente en una forma eminente de la caridad.

3. Caridad y virtudes humanas para una politica al servicio de los derechos humanos y de la paz

El Papa Benedicto XVI recordaba que «todo cristiano esta llamado a esta caridad, segun su vocacion y sus
posibilidades de incidir en la pdlis. [...] El compromiso por el bien comun, cuando esta inspirado por la caridad,
tiene una valencia superior al compromiso meramente secular y politico. [...] La accion del hombre sobre la
tierra, cuando esta inspirada y sustentada por la caridad, contribuye a la edificacion de esa ciudad de Dios
universal hacia la cual avanza la historia de la familia humana».[4] Es un programa con el que pueden estar de
acuerdo todos los politicos, de cualquier procedencia cultural o religiosa que deseen trabajar juntos por el bien
de la familia humana, practicando aquellas virtudes humanas que son la base de una buena accién politica: la
justicia, la equidad, el respeto mutuo, la sinceridad, la honestidad, la fidelidad.

A este respecto, merece la pena recordar las “bienaventuranzas del politico”, propuestas por el cardenal
vietnamita Frangois-Xavier Nguyén Van Thuan, fallecido en el afio 2002, y que fue un fiel testigo del Evangelio:

Bienaventurado el politico que tiene una alta consideracion y una profunda conciencia de su papel.
Bienaventurado el politico cuya persona refleja credibilidad.

Bienaventurado el politico que trabaja por el bien comun y no por su propio interés.
Bienaventurado el politico que permanece fielmente coherente.

Bienaventurado el politico que realiza la unidad.

Bienaventurado el politico que esta comprometido en llevar a cabo un cambio radical.
Bienaventurado el politico que sabe escuchar.

Bienaventurado el politico que no tiene miedo.[5]



Cada renovacion de las funciones electivas, cada cita electoral, cada etapa de la vida publica es una
oportunidad para volver a la fuente y a los puntos de referencia que inspiran la justicia y el derecho. Estamos
convencidos de que la buena politica esta al servicio de la paz; respeta y promueve los derechos humanos
fundamentales, que son igualmente deberes reciprocos, de modo que se cree entre las generaciones presentes
y futuras un vinculo de confianza y gratitud.

4. Los vicios de la politica

En la politica, desgraciadamente, junto a las virtudes no faltan los vicios, debidos tanto a la ineptitud personal
como a distorsiones en el ambiente y en las instituciones. Es evidente para todos que los vicios de la vida
politica restan credibilidad a los sistemas en los que ella se ejercita, asi como a la autoridad, a las decisiones y
a las acciones de las personas que se dedican a ella. Estos vicios, que socavan el ideal de una democracia
auténtica, son la verglienza de la vida publica y ponen en peligro la paz social: la corrupcion —en sus multiples
formas de apropiacién indebida de bienes publicos o de aprovechamiento de las personas—, la negacion del
derecho, el incumplimiento de las normas comunitarias, el enriquecimiento ilegal, la justificacion del poder
mediante la fuerza o con el pretexto arbitrario de la “razon de Estado”, la tendencia a perpetuarse en el poder, la
xenofobia y el racismo, el rechazo al cuidado de la Tierra, la explotacion ilimitada de los recursos naturales por
un beneficio inmediato, el desprecio de los que se han visto obligados a ir al exilio.

5. La buena politica promueve la participacion de los jovenes y la confianza en el otro

Cuando el gjercicio del poder politico apunta Unicamente a proteger los intereses de ciertos individuos
privilegiados, el futuro esta en peligro y los jévenes pueden sentirse tentados por la desconfianza, porque se
ven condenados a quedar al margen de la sociedad, sin la posibilidad de participar en un proyecto para el
futuro. En cambio, cuando la politica se traduce, concretamente, en un estimulo de los jévenes talentos y de
las vocaciones que quieren realizarse, la paz se propaga en las conciencias y sobre los rostros. Se llega a una
confianza dinamica, que significa “yo confio en ti y creo contigo” en la posibilidad de trabajar juntos por el bien
comun. La politica favorece la paz si se realiza, por lo tanto, reconociendo los carismas y las capacidades de
cada persona. «¢,Hay acaso algo mas bello que una mano tendida? Esta ha sido querida por Dios para dar y
recibir. Dios no la ha querido para que mate (cf. Gn 4,1ss) o haga sufrir, sino para que cuide y ayude a vivir.
Junto con el corazén y la mente, también la mano puede hacerse un instrumento de didlogo».[6]

Cada uno puede aportar su propia piedra para la construccion de la casa comun. La auténtica vida politica,
fundada en el derecho y en un dialogo leal entre los protagonistas, se renueva con la conviccidon de que cada
mujer, cada hombre y cada generacion encierran en si mismos una promesa que puede liberar nuevas energias
relacionales, intelectuales, culturales y espirituales. Una confianza de ese tipo nunca es facil de realizar porque
las relaciones humanas son complejas. En particular, vivimos en estos tiempos en un clima de desconfianza
que echa sus raices en el miedo al otro o al extrafio, en la ansiedad de perder beneficios personales y,
lamentablemente, se manifiesta también a nivel politico, a través de actitudes de clausura o nacionalismos que
ponen en cuestion la fraternidad que tanto necesita nuestro mundo globalizado. Hoy mas que nunca, nuestras
sociedades necesitan “artesanos de la paz” que puedan ser auténticos mensajeros y testigos de Dios Padre
que quiere el bien y la felicidad de la familia humana.

6. No a la guerra ni a la estrategia del miedo



Cien afios después del fin de la Primera Guerra Mundial, y con el recuerdo de los jévenes caidos durante
aquellos combates y las poblaciones civiles devastadas, conocemos mejor que nunca la terrible ensefianza de
las guerras fratricidas, es decir que la paz jamas puede reducirse al simple equilibrio de la fuerza y el miedo.
Mantener al otro bajo amenaza significa reducirlo al estado de objeto y negarle la dignidad. Es la razén por la
que reafirmamos que el incremento de la intimidacién, asi como la proliferacion incontrolada de las armas son
contrarios a la moral y a la busqueda de una verdadera concordia. El terror ejercido sobre las personas mas
vulnerables contribuye al exilio de poblaciones enteras en busca de una tierra de paz. No son aceptables los
discursos politicos que tienden a culpabilizar a los migrantes de todos los males y a privar a los pobres de la
esperanza. En cambio, cabe subrayar que la paz se basa en el respeto de cada persona, independientemente
de su historia, en el respeto del derecho y del bien comun, de la creacion que nos ha sido confiada y de la
rigueza moral transmitida por las generaciones pasadas.

Asimismo, nuestro pensamiento se dirige de modo particular a los nifios que viven en las zonas de conflicto, y a
todos los que se esfuerzan para que sus vidas y sus derechos sean protegidos. En el mundo, uno de cada seis
nifos sufre a causa de la violencia de la guerra y de sus consecuencias, € incluso es reclutado para convertirse
en soldado o rehén de grupos armados. El testimonio de cuantos se comprometen en la defensa de la dignidad
y el respeto de los nifios es sumamente precioso para el futuro de la humanidad.

7. Un gran proyecto de paz

Celebramos en estos dias los setenta afos de la Declaracion Universal de los Derechos Humanos, que fue
adoptada después del segundo conflicto mundial. Recordamos a este respecto la observacion del Papa san
Juan XXIII: «Cuando en un hombre surge la conciencia de los propios derechos, es necesario que aflore
también la de las propias obligaciones; de forma que aquel que posee determinados derechos tiene asimismo,
como expresion de su dignidad, la obligacion de exigirlos, mientras los demas tienen el deber de reconocerlos y
respetarlos».[7]

La paz, en efecto, es fruto de un gran proyecto politico que se funda en la responsabilidad reciproca y la
interdependencia de los seres humanos, pero es también un desafio que exige ser acogido dia tras dia. La paz
es una conversion del corazén y del alma, y es facil reconocer tres dimensiones inseparables de esta paz
interior y comunitaria:

- la paz con nosotros mismos, rechazando la intransigencia, la ira, la impaciencia y —como aconsejaba san
Francisco de Sales— teniendo “un poco de dulzura consigo mismo”, para ofrecer “un poco de dulzura a los
demas”;

- la paz con el otro: el familiar, el amigo, el extranjero, el pobre, el que sufre...; atreviéndose al encuentro y
escuchando el mensaje que lleva consigo;

- la paz con la creacioén, redescubriendo la grandeza del don de Dios y la parte de responsabilidad que
corresponde a cada uno de nosotros, como habitantes del mundo, ciudadanos y artifices del futuro.

La politica de la paz —que conoce bien y se hace cargo de las fragilidades humanas— puede recurrir siempre al
espiritu del Magnificat que Maria, Madre de Cristo salvador y Reina de la paz, canta en nombre de todos los
hombres: «Su misericordia llega a sus fieles de generacioén en generacion. El hace proezas con su brazo:
dispersa a los soberbios de corazén, derriba del trono a los poderosos y enaltece a los humildes; [...]
acordandose de la misericordia como lo habia prometido a nuestros padres en favor de Abrahan y su



descendencia por siempre» (Lc 1,50-55).

Vaticano, 8 de diciembre de 2018

FRANCISCO

[1] Cf. Lc 2,14: «Gloria a Dios en el cielo, y en la tierra paz a los hombres de buena voluntad».

[2] Cf. Le Porche du mystere de la deuxieme vertu, Paris 1986.

[3] Carta ap. Octogesima adveniens (14 mayo 1971), 46.

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 7.

[5] Cf. Discurso en la exposicion-congreso “Civitas” de Padua: “30giorni” (2002), 5.

[6] Benedicto XVI, Discurso a las Autoridades de Benin (Cotonou, 19 noviembre 2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11 abril 1963), 44.



