SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. gal
Martes 02.10.2018

Discurso del Secretario para las Relaciones con los Estados en el 73 periodo de sesiones de la
Asamblea General de las Naciones Unidas dedicada al tema “Making the United Nations relevant
to all People: Global Leadership and Shared Responsibilities for Peaceful, Equitable and
Sustainable Societies

Sefiora Presidenta,
[Derechos humanos fundamentales]

Para comenzar, deseo extender los cordiales saludos de Su Santidad, el Papa Francisco, a usted y a todas las
delegaciones que participan en este 73° periodo de sesiones de la Asamblea General de las Naciones Unidas.
Cuando la comunidad internacional celebra el setenta aniversario de la adopcion de la Declaracion Universal de
los Derechos Humanos el 10 de diciembre de 1948, vale la pena recordar y reiterar su afirmacion de que
libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el reconocimiento de la dignidad intrinseca y de los
derechos iguales e inalienables de todos los miembros de la familia humana;".[1]

De hecho, el reconocimiento de la dignidad inherente de todos los seres humanos es la roca sobre la cual se
asientan los pilares de las Naciones Unidas. Es el principio fundamental que esta detras de la determinacion de
los Fundadores de "preservar a las generaciones venideras del flagelo de la guerra".[2] Suscribe todos los
derechos humanos fundamentales. Impulsa la busqueda de justicia y el respeto de las obligaciones que surgen
de los tratados y otras fuentes apropiadas de derecho internacional, porque muchos abusos de la dignidad
humana comienzan con un incumplimiento de las leyes que respetan los derechos humanos y las libertades
fundamentales. Alienta a los individuos y las sociedades a lograr un progreso social y mejores niveles de vida
con mayor libertad a través de lo que la Santa Sede llama desarrollo humano integral.[3]

Hablar de dignidad humana setenta afios después de la adopcion de la Declaracion Universal significa, sobre
todo, reiterar la centralidad y el valor intrinseco de la persona humana y reafirmar los derechos inherentes
compartidos por todos los hombres y mujeres, sin importar si son jovenes o viejos, ricos o pobres, fuertes o
vulnerable, sanos o enfermos, deseados o no deseados, econdmicamente productivos o incapacitados,
politicamente influyentes o insignificantes. El mundo, de hecho, necesita recuperar una vision global de la
persona humana, de la dignidad humana y los derechos humanos, ya que cualquier vision reductiva de la



2

persona humana inevitablemente deshumaniza y excluye efectivamente a ciertas personas de la pertenencia a
la raza humana, abriendo el camino a la desigualdad, a la injusticia y al dano.

El setenta aniversario de la Declaraciéon Universal es también una ocasién favorable para renovar nuestro
compromiso compartido, no solo con palabras sino también en la practica, con aquellos derechos que se
derivan de la dignidad inherente de cada persona. La Memoria del Secretario General sobre el trabajo de la
Organizacion destaca que, a pesar de que haya habido muchos "progresos en el avance de los derechos
humanos a nivel mundial... los retos para la proteccion de los derechos humanos son un fenédmeno mundial”.[4]
Mientras es alentador leer sobre los avances positivos en el ambito de los derechos humanos logrados en las
ultimas siete décadas, es alarmante observar que uno de cada diez nifios todavia esta sometido al trabajo
infantil, una de cada tres personas actualmente detenidas se encuentra sin juicio, el 29 por ciento de los nifios
menores de cinco afios no tienen partida de nacimiento, y que 250 millones de mujeres se casan antes de
cumplir 15 afos[5].

Es escandaloso ver que los derechos humanos contindan siendo violados hoy siete décadas después de la
adopcion de la Declaracion Universal. La Declaracion afirma que "todas las personas tienen derecho a la vida, a
la libertad y a la seguridad" y, sin embargo, en muchos lugares esos derechos no solo no se respetan sino que
su violacién se aclama. El Articulo IV (4) establece que "nadie estara sometido a esclavitud ni a servidumbre", y
sin embargo, decenas de millones estan atrapados por varias formas de la llamada esclavitud moderna. El
Articulo XVIII (18) defiende el derecho a la libertad de pensamiento, conciencia y religion, a cambiar de religidon
o de creencia y la libertad de manifestar su religion o su creencia individual y colectivamente, tanto en publico
como en privado, por la ensefianza, la practica, el culto y observancia. Sin embargo, estos derechos son
infringidos, restringidos o denegados y en tantos lugares, cambiar de religion o incluso practicar la fe propia es
todavia una sentencia de muerte o una razon para ser discriminado.

A principios de este afo, en su discurso ante el Cuerpo Diplomatico acreditado ante la Santa Sede, el Papa
Francisco not6 algunas tendencias que, en el nombre mismo de la promocion de los derechos humanos, en
realidad estan socavando el disfrute de esos derechos consagrados en la Declaracion Universal. Sefialé que
"se han afirmado nociones controvertidas de derechos humanos que contrastan con la cultura de muchos
paises".[6] Advirtid que esta tendencia augura el “peligro de que se vengan a instaurar formas modernas de
colonizacion ideoldgica de los mas fuertes y los mas ricos en detrimento de los mas pobres y los mas
débiles.”[7]. El setenta aniversario de la Declaracion Universal brinda a la comunidad internacional la
oportunidad de reconocer el dafio que las interpretaciones ideoldgicas o la proclamacion de derechos
novedosos, procuran en principio y practica, a los derechos humanos y libertades fundamentales consagrados
en la Declaracién Universal y traducidos al derecho y las convenciones internacionales.

La Santa Sede esta especialmente preocupada por la interpretacion cada vez mas estrecha del derecho a la
vida, tanto a nivel nacional como a nivel de los organismos de tratados y otros mecanismos de derechos
humanos. Esa tendencia es particularmente evidente en una corriente del tema de los derechos humanos que
se niega a reconocer el valor y la dignidad inherentes a la vida humana en cada etapa de su inicio, desarrollo y
fin. Ese enfoque busca crear una jerarquia de derechos humanos, relativizando la dignidad humana, asignando
mas valor e incluso mas derechos a los fuertes y sanos, y descartando a los débiles. Esa ideologia,
desafortunadamente presente en varias partes del sistema de derechos humanos de la ONU, lleva a algunas
graves desigualdades e injusticias, a menudo ignorando a los nifios en el uUtero y tratando las vidas de los
ancianos y de las personas con discapacidad, como prescindibles o incluso como una carga para la sociedad. .

Si bien la libertad es crucial para la capacidad de cada persona de expresar su propia identidad, la reduccién de
la dignidad de una persona a su capacidad de auto-expresion y afirmacién siempre es un error grave y un
signo de que la sociedad esta perdiendo su capacidad de reconocer el valor e importancia de cada vida
humana, no importa lo vulnerable que sea. Vale la pena recordar aqui las palabras del Papa Francisco: "Una
sociedad sin proximidad, donde la gratuidad y el afecto sin contrapartida —incluso entre desconocidos— van
desapareciendo, es una sociedad perversa.”.[8] La misma deshumanizacién se produce cuando las personas
son reducidas a los delitos que puedan haber cometido, al pais al que pertenecen o a su capacidad productiva.
La Santa Sede reafirma que la calidad de una civilizacion depende también de como trata a los mas débiles, los
indigentes, los ancianos, las personas con discapacidad y al lugar que les brinda en la vida comunitaria.



Sefiora Presidenta,

[Los Pactos Globales sobre Refugiados y sobre Migracion]

El articulo XXII de la Declaraciéon Universal afirma que: "todos... tienen derecho a la seguridad social y... a la
realizacion de los derechos econdmicos, sociales y culturales indispensables para su dignidad y al libre
desarrollo de su personalidad”. Sin embargo, con frecuencia, debido a la guerra y al conflicto, ala pobreza,
desastres naturales y otras causas similares, ese derecho no se puede cumplir en el lugar de nacimiento o
residencia. Dichas situaciones llevan a millones de personas a abandonar su lugar de residencia para satisfacer
sus necesidades humanas basicas y buscar el bienestar y la felicidad para ellos y para sus seres queridos.

Este afio se ha completado un largo y comprehensivo proceso para enfrentar los desafios de la migracion
internacional. Por primera vez, la comunidad internacional ha participado en un debate abierto y transparente
sobre el fendmeno de estos movimientos, que generalmente se produce como movimientos mixtos y en lo que
se necesita para gestionar la migracion de una manera mas segura, ordenada y regular. El resultado es el
Pacto Mundial para la Migracion Segura, Ordenada y Regular, que se adoptara el proximo mes de diciembre en
una conferencia internacional que se llevara a cabo en Marrakech, Marruecos.

El Pacto Mundial para las Migraciones, junto con el Pacto Mundial para los Refugiados, proporciona una
proteccidn continua para todos aquellos que se ven obligados a huir de su lugar de residencia, incluidos los
desplazados por desastres naturales repentinos o de aparicién lenta, el cambio climatico y la degradacion
ambiental, asegurando que nadie se quede atras. En conjunto, estos Pactos afirman nuestra responsabilidad
compartida, en la busqueda del bien comun, de cuidar a los mas necesitados de solidaridad y a aquellos cuya
dignidad y derechos humanos fundamentales corren mayor riesgo.

La tensién que enfrentan muchos estados a la hora de responder a flujos mixtos, especialmente cuando son
impredecibles y abrumadores, se ha analizado a fondo. No solo se ha puesto en evidencia la necesidad de una
mayor solidaridad internacional y de compartir la carga y la responsabilidad, sino también del compromiso
previo de los Estados de "trabajar juntos para crear condiciones que permitan a las comunidades e individuos
vivir en seguridad y dignidad en sus propios paises".[9] Esto incluye no solo una mayor inversion en educacion
e infraestructura y servicios de atencion médica basica, sino también la generacion de capacidad y de
formacion para los jovenes, con el fin de ayudarlos a encontrar su lugar y afirmar su dignidad en una economia
global cada vez mas desestabilizadora. También requiere abordar las causas fundamentales y los factores
determinantes del desplazamiento de las personas antes de que se vean obligadas a abandonar sus paises de
origen. Para respetar la dignidad humana de cada persona, es indispensable crear las condiciones necesarias
para la realizacion del derecho a permanecer. Esas condiciones incluyen la proteccion de la familia como
unidad basica de la sociedad. Cuando los individuos se ven obligados a dejar a sus familias atras, a menudo en
busca de una vida mejor para sus hijos y seres queridos, el tejido mismo de la sociedad comienza a
desmoronarse. No hay sustitutivos para la unidad familiar, que se debe mantener tanto para los que
permanecen como para los que se van.

El Papa Francisco ha fijado estas responsabilidades compartidas y la solidaridad auténtica en cuatro verbos:
acoger, proteger, promover e integrar. La Santa Sede espera que el honesto esfuerzo que ha llevado a los
Pactos Globales se mantenga en linea con estos cuatro pasos, para respetar los derechos y la dignidad de los
migrantes y los refugiados en un espiritu de solidaridad internacional, al tiempo que se reconoce el derecho
soberano de los Estados a determinar su politica nacional migratoria a la luz de sus obligaciones en virtud del
derecho internacional.

En un reciente encuentro con migrantes, el Papa Francisco dijo: “Frente a los desafios migratorios de hoy, la
Unica respuesta sensata es la de la solidaridad y la misericordia... Una politica justa es la que se pone al
servicio de la persona, de fodas las personas afectadas; que prevé soluciones adecuadas para garantizar la
seguridad, [y] el respeto de los derechos y de la dignidad de todos; que sabe mirar al bien del propio pais
teniendo en cuenta el de los demas paises, en un mundo cada vez mas interconectado".[10]



4

La Santa Sede espera que los Pactos Globales sirvan como herramientas utiles para una buena gestion de la
migracion en todos los niveles y como recurso comun para cumplir nuestra responsabilidad compartida frente a
la dificil situacion de los refugiados, asi como de puntos de referencia para la cooperacion internacional en la
gestion de la migracion y la atencion a los refugiados.

Sefiora Presidenta,
[Confiictos, terrorismo, cultura de paz y la responsabilidad de proteger]

La Declaracion Universal nos recuerda que la defensa de la "dignidad inherente y de los derechos iguales e
inalienables de todos los miembros de la familia humana" es la base de la paz en el mundo. El articulo 1 afirma
que estamos "dotados de razon y conciencia y debemos actuar unos con otros en un espiritu de hermandad".
Las guerras y los conflictos armados son, por lo tanto, no solo violaciones de la razon, la conciencia y la
fraternidad, sino que causan las peores violaciones de la dignidad humana y de los derechos humanos basicos.

En el Medio Oriente, las multiples presiones politicas y diplomaticas y violencias junto con las diversas
situaciones humanitarias, especialmente en Siria, deben ser abordadas de manera adecuada y urgente por la
comunidad internacional. Ademas, todas las partes interesadas también deben demostrar una voluntad
unificada para luchar por el fin de la violencia y llegar a "una solucion que permita a los palestinos e israelies
vivir por fin en paz dentro de fronteras claramente establecidas e internacionalmente reconocidas,
implementando asi" la solucion de los dos estados ".[11] La Santa Sede sigue preocupada por las continuas
tensiones politicas y la inestabilidad en Nicaragua y Venezuela, especialmente con respecto a la crisis
humanitaria en esta ultima. Es necesario promover una verdadera conciencia publica sobre ciertas situaciones
de conflicto en curso con miras a alcanzar una solucion negociada y pacifica, especialmente en Ucrania, Libia y
la Republica Centroafricana, entre otras. La Santa Sede considera que los recientes acontecimientos politicos
en Sudan del Sur y la Republica Democratica del Congo, asi como entre Etiopia y Eritrea, son signos positivos
hacia la construccion de sociedades pacificas y democraticas basadas en la firme esperanza de que los
acuerdos alcanzados se respeten mutuamente.

La guerra y los conflictos armados solo se pueden prevenir promoviendo y protegiendo la dignidad de cada vida
humana y fomentando una cultura de paz animada por el sincero respeto mutuo, el dialogo y la solidaridad. La
tragedia de la Primera Guerra Mundial, cuyo fin hace cien afos recordaremos en noviembre, nos ensefa que la
victoria no debe significar humillar a un enemigo derrotado, y que la paz solo puede lograrse cuando las
naciones pueden discutir los asuntos en igualdad de condiciones[12]. Una cultura de paz implica luchar contra
la injusticia y erradicar, de manera no violenta, las causas de la discordia que llevan a las guerras. La busqueda
de la paz requiere renunciar a la violencia para reivindicar los derechos de cada uno, ya que contrarrestar la
violencia con la violencia conduce a mas muerte y destruccion, a un resentimiento y un odio mas profundo
durante décadas, a atrocidades y migraciones masivas forzadas y al desvio de grandes cantidades de recursos
destinados al desarrollo para fines militares. Fomentar una cultura de paz también implica intensificar nuestros
esfuerzos por el desarme y negar el uso de la fuerza en la conduccion de los asuntos internacionales. Cada
esfuerzo en esta direccion, aunque sea modesto, ayuda a construir una cultura de paz.

La Santa Sede subraya los profundos vinculos entre la promocion de la cultura de paz y el fortalecimiento de los
esfuerzos para el desarme y la no proliferacion. De hecho, la proliferacion de armas agrava los conflictos y
genera enormes costos humanos y materiales que dificultan el desarrollo humano y econdémico y la busqueda
de una paz duradera. Como subraya La Memoria del Secretario General, "Necesitamos revitalizar el desarme"
porque es " fundamental para preservar la seguridad humana mediante la prevencion de los conflictos y la
reduccion de la violencia. ... [para] salvar vidas y garantizar un mundo mas seguro”. [13] La Santa Sede esta
firmemente comprometida desde esta perspectiva, con la implementacion total de los Tratados y el Programa
de Acciones de desarme y no proliferacion en los campos de las armas nucleares, quimicas y biologicas, asi
como en los relacionados con las municiones en racimo, las minas antipersona y las armas pequefas y ligeras.

La responsabilidad de defender la dignidad y los derechos humanos es particularmente grave en situaciones en
que las personas son victimas de genocidio, la limpieza étnica, crimenes de guerra y crimenes de lesa



5

humanidad. Hoy en dia, donde tantos conflictos nacionales y regionales equivalen a lo que el Papa Francisco
ha llamado una "tercera guerra [mundial]... combatida “por partes™,[14] la necesidad de proteger a las
poblaciones es mas urgente que nunca. Vale la pena recordar que, aunque la Responsabilidad de Proteger se
definié solo en la Cumbre Mundial de 2005, siempre ha estado en la raiz de las Naciones Unidas. Ya en la
primera parte del siglo XVI, cuando surgia el concepto de Estados soberanos nacionales, el fraile espaol
Francisco de Vitoria describid la responsabilidad de los gobernadores de proteger a sus ciudadanos como un
aspecto de la razon natural compartida por todas las naciones y una regla de gobierno. Orden "internacional”
cuya tarea es regular las relaciones entre los pueblos. Los principios que de Vitoria articuld por primera vez en
el siglo XVI se han consagrado en el Documento Final de la Cumbre Mundial 2005.[15]

La Santa Sede respalda la validez perenne de la Responsabilidad de Proteger y solicita su implementacion
plena, imparcial y consistente. Dicha implementacion lleva aparejado necesariamente el cumplimiento de todas
las obligaciones derivadas de los derechos humanos internacionales y de las obligaciones del derecho
internacional humanitario, asi como la condena de cualquier ataque deliberado contra objetivos civiles. Significa
prevenir o detener los crimenes de lesa humanidad y proteger a las poblaciones de ellos a través de una mayor
responsabilidad legal, politica y moral.

La paz requiere perddn. El perdén es fundamental para la reconciliacion y la construccion de la paz, ya que
hace posible la curacion y la reconstruccion de las relaciones humanas. El perdén no se opone a la justicia sino,
es mas bien, su cumplimiento, ya que conduce a la curacion de las heridas que se infectan en los corazones
humanos al tiempo que reconoce el mal que se ha cometido. Una cultura de paz implica, por lo tanto, la opcion
valiente de no permitir que las heridas del pasado sigan sangrando n en el presente para que podamos caminar
juntos hacia la reconciliacion.

Cada religion esta llamada a ayudar en el esfuerzo de reconciliaciéon promoviendo la paz. Igualmente importante
es el testimonio dado cuando diferentes religiones se unen para orar y trabajar por la paz. El dialogo
interreligioso e intercultural proporciona al mundo un paradigma para compartir su respectivo patrimonio
cultural, crecer en la apreciacion mutua de las perspectivas de los demas, curar heridas del pasado y caminar
juntos hacia la paz y el desarrollo humano. Los hombres y mujeres religiosos, llamados como estan a
reverenciar la dignidad que Dios ha dado a cada uno, tienen la responsabilidad especial de dar testimonio
mediante un dialogo respetuoso y constructivo entre culturas.

A pesar de que todavia hoy, haya algunos actos de violencia por motivos religiosos, la respuesta no puede ser
una forma renovada de la justicia de represalia, sino un auténtico didlogo entre las diversas comunidades
religiosas sobre la base de la creencia conjunta e inequivoca de que matar a otros en nombre de Dios ofende a
Dios mismo. El terrorismo no es una consecuencia de la religion bien entendida, sino el fruto de una profunda
pobreza espiritual. Derrotarlo requiere la contribucidon conjunta de todos los lideres religiosos y politicos. Por lo
tanto, los lideres religiosos deben promover aquellos valores que fomenten el amor al préjimo. Por su parte, los
lideres politicos deben garantizar el disfrute del derecho a la libertad religiosa, al mismo tiempo que reconocen
la contribucion positiva de la religion a la construccién de una sociedad civil que no ve oposicion entre la
participacion en la comunidad politica y la dimension espiritual de la vida. También deben garantizar que no
existan condiciones, como la pobreza, la ayuda insuficiente a las familias y una inversién inadecuada en
educacion y cultura, que favorezcan la difusion del fundamentalismo.

La Santa Sede desea reafirmar su sincera preocupacion por todas las victimas del terrorismo. Al mismo tiempo,
quiere subrayar que todas las medidas para combatir las actividades terroristas deben respetar plenamente los
derechos humanos. En particular, las medidas contra el terrorismo no deben obstaculizar el trabajo legitimo de
las organizaciones caritativas, incluidas las motivadas por la fe, en el cuidado de las poblaciones vulnerables.
Se debe reconocer que la asistencia humanitaria en los paises subdesarrollados y en zonas de crisis contribuye
positivamente a la prevencion del terrorismo y de las represalias y, por lo tanto, fomenta el disfrute de los
derechos humanos y el respeto por la dignidad. Como sefalaba La Memoria del Secretario General, "el
terrorismo es un flagelo que afecta a todo el planeta y exige una respuesta coordinada a nivel mundial".[16] La
Santa Sede acoge con satisfaccion todos los esfuerzos para mejorar la cooperacion multilateral contra el
terrorismo, como la reciente Conferencia de Alto Nivel de Jefes de los Organismos Anti-terrorismo de las
Naciones Unidas.



Sefiora Presidenta,

[Familia, mujeres, nifios]

La Declaracion Universal afirma que "la igualdad de derechos de hombres y mujeres”[17] se deriva de su
dignidad y valor inherentes. Por lo tanto, es necesario adoptar todas las medidas para promover la igualdad de
derechos y la participacion plena y equitativa de las mujeres y los hombres en la sociedad.

Mientras los libros de historia cantan las victorias de los emperadores y guerreros, toda la civilizacion tiene una
deuda impagable de gratitud a las contribuciones menos narradas o incluso desconocidas de mujeres y
hombres que han dado forma a las civilizaciones. Si bien los libros de texto normalmente se entusiasman con
los nombres al frente de las jerarquias politicas y se preocupan fundamentalmente de las tendencias
economicas y militares, vale la pena recordar que el verdadero progreso humano se produce, con mas
fundamentos, en las relaciones que los seres humanos tienen entre siy en la forma en que los seres humanos
se preocupan los unos por los otros.

Hoy, mujeres y hombres estan a la vanguardia de la "revolucion de la ternura" [18]que el Papa Francisco reitera
que el mundo necesita urgentemente.

Para responder a las diversas formas de sufrimiento humano y a las necesidades materiales, emocionales o
incluso espirituales, las personas necesitan ayuda y remedios que concuerden con la plenitud de su dignidad
humana. Habiendo pasado por mdultiples traumas, necesitan ser atendidos y tratados con gran sensibilidad y
atencion.

Mas alla de su competencia profesional y conocimiento técnico, las mujeres han demostrado, de hecho, una
capacidad especial para reconocer, afirmar, fomentar y defender la dignidad inherente de los demas y contribuir
en gran medida a los esfuerzos para promover un mundo pacifico, respetuoso y armonioso. Como afirma el
Papa Francisco: “la mujer mira la vida con ojos propios y nosotros hombres no podemos mirarla asi. Es el modo
de ver un problema, de ver cualquier otra cosa, en una mujer es distinto en relacién a lo que es para el
hombre... Deben ser complementarios”.[19] El verdadero progreso en humanidad que tanto necesita nuestro
mundo, sometido a multiples desafios, también dependera de la participacion plena de las mujeres en pie de
igualdad y en igualdad de condiciones con los hombres, en los ambitos civil, politico, social, econémico o
cultural. .

Observamos con gran preocupacion que el papel indispensable de las mujeres a menudo se subestima y puede
incluso ser un vehiculo para la explotacion y la violacion de su dignidad y derechos fundamentales. Todavia
hoy, las mujeres enfrentan numerosos retos y dificultades en varias partes del mundo. Experimentan
discriminacion en el lugar de trabajo; a menudo se ven obligadas a elegir entre el trabajo y la familia. Sufren
desproporcionadamente en situaciones de conflicto. En los paises pobres y en vias de desarrollo, las mujeres
soportan las cargas mas pesadas: son ellas quienes viajan muchas millas en busca de agua, las que con
demasiada frecuencia no tienen acceso ni siquiera a la asistencia médica mas basica necesaria en el parto, las
que son secuestradas para la explotacion sexual. O forzadas a casarse. A veces, incluso se les niega el
derecho a la vida simplemente por ser mujeres.

El auténtico avance de la mujer implica, mas bien, un respeto absoluto por su dignidad inherente, al tiempo que
reconoce su papel clave no solo en las diversas esferas de la sociedad, sino también en la familia, como
participantes iguales en el matrimonio como esposas. Por lo tanto, es contradictorio tratar de promover el
empoderamiento de las mujeres y, al mismo tiempo, suprimir sus potencialidades naturales unicas en nombre
de algunos intereses particulares o de una agenda ideoldgica. También es incoherente cuando la contribucion
insustituible de las mujeres a la sociedad a través de la maternidad se estigmatiza como un obstaculo para su
avance y empoderamiento, en lugar de ser reconocida, apoyada y acompafnada de medidas destinadas a aliviar
las dificultades que puedan encontrar. La Santa Sede desea aprovechar esta ocasion para expresar
agradecimiento a todas aquellas mujeres que, a veces heroicamente, han criado y educado a generaciones de
hijas e hijos responsables. El mundo les debe gratitud y estima, apoyo y solidaridad.



7

La Declaracién Universal entiende la dignidad humana como la dignidad de la persona dentro de la sociedad,
ya que la persona esta siempre en relacion con los demas. En el Articulo XVI (16.3), destaca que "la familia es
el elemento natural y fundamental de la sociedad y tiene derecho a la proteccién de la sociedad y el
Estado".[20] En el Articulo XXV (25.2) afirma que "la maternidad y la infancia tienen derecho a cuidados y
asistencia especiales"[21] 7, y en el Articulo XXVI (26.3) subraya que “los padres tendran derecho preferente a
escoger el tipo de educaciéon que habra de darse a sus hijos”.[22]

Estos principios tienen validez perenne incluso en medio de las sociedades cambiantes y deben ser respetados
por el bien de cada nifio, cada familia y cada sociedad. Como el Papa Francisco nos recuerda: " La fuerza de la
familia «reside esencialmente en su capacidad de amar y ensefiar a amar."[23]. " La familia es escuela de
humanidad, escuela que ensefa a poner el corazén en las necesidades de los otros, a estar atento a la vida de
los demas”[24]. Como tal, sigue siendo un modelo, asi como una referencia para la promocién de la armonia
dentro de la sociedad y entre la "familia de las Naciones".

La familia es el mayor tesoro para un pais y para las generaciones futuras. En particular, es urgente promover
la proteccion de los nifios en la actualidad, ya que los nifios son regularmente victimas de conflictos armados,
violencia, diversas formas de explotacion y abuso, y estan expuestos al hambre y la pobreza extrema. La forma
en que cuidamos a cada nifio demuestra la profundidad de nuestra humanidad y nuestro aprecio por la dignidad
y los derechos de cada persona.

Por su parte, la Iglesia Catodlica, en todos los niveles, esta comprometida no solo a promover la protecciéon de
los nifos, sino también a crear entornos seguros para ellos en sus propias instituciones, a fin de abordar el
flagelo atroz del abuso sexual y la violencia contra los nifios. [25]

Sefiora Presidenta,
[Desarrollo integral]

Cuando la Declaracion Universal habla sobre el desarrollo, siempre lo hace con respecto al "desarrollo libre y
pleno" de la persona humana[26]. Para la Santa Sede, el desarrollo siempre debe ser" integral ", el cual que, en
palabras del Papa Pablo VI, significa que “no se reduce al simple crecimiento econdmico. Para ser auténtico
debe ser integral, es decir, promoveré a todos los hombres y a todo el hombre”[27]. El respeto por los derechos
humanos y la dignidad humana, basado en una profunda apreciacion de la persona en su totalidad y de cada
persona, es esencial para erradicar la pobreza extrema y promover el desarrollo humano integral. Sin prestar
atencion a estas coordenadas antropolégicas fundamentales, la agenda de desarrollo sostenible se reduciria a
sus elementos econdmicos, ambientales o socioldgicos.

La pobreza extrema es mas que un problema socioecondmico; también es ético, y se deriva de una
globalizacién de la indiferencia exacerbada por el consumismo. La alternativa a ese enfoque individualista,
indiferente y egoceéntrico es el interpersonal que involucra el progreso y la solidaridad personal, social,
econdmica y ambiental. Este principio de interconexién se encuentra en la Agenda de Accién de Addis Abeba
sobre financiamiento para el desarrollo, la Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible y el Acuerdo de Paris
sobre el Cambio Climatico. Al adoptar esos documentos, nos comprometimos a promover un desarrollo integral
y auténtico en armonia con la naturaleza. Deberiamos poner todos nuestros esfuerzos en lograr los ODS y los
objetivos exigentes del Acuerdo de Paris. La Santa Sede espera que la COP-24, que se celebrara en Katowice
en diciembre, represente un gran paso en esta direccion a través de un avance bueno y efectivo en el Programa
de Trabajo del Acuerdo de Paris.

La Memoria del Secretario General describe algunos de los avances recientes logrados en el area del
desarrollo integral en todo el mundo. La tasa de mortalidad de los nifios menores de cinco afios se ha reducido
en un 47 por ciento en los ultimos diez afos. La proporcion de la poblacidn de los paises menos desarrollados
con acceso a la electricidad se ha mas que duplicado desde 2000.

El desempleo ha disminuido en muchos paises a medida que se han establecido diversas instituciones y



marcos necesarios para la implementacion de la Agenda 2030. La Memoria destaca, sin embargo, que el
progreso ha sido desigual y demasiado lento para alcanzar los ambiciosos objetivos de la Agenda. En el 2015,
el treinta por ciento de las personas en todo el mundo todavia no tenian acceso al agua potable, mientras que el
sesenta por ciento no tenia acceso a los servicios de saneamiento adecuados. Después de un descenso
prolongado, el hambre en el mundo ha vuelto a aumentar. El reciente Foro Politico de Alto Nivel de 2018
demostro que existe una necesidad urgente de intensificar los esfuerzos con respecto a la energia, al agua y a
los ecosistemas. Ademas, el reciente aumento de las tensiones comerciales y el creciente escepticismo del
multilateralismo ponen en peligro el esfuerzo mundial coordinado hacia el desarrollo sostenible para todos.

Sefora Presidenta,

[Ambiente]

La centralidad de la persona humana también debe reafirmarse en el contexto de la crisis ambiental actual.
Como el Papa Francisco nos recuerda " No hay dos crisis separadas, una ambiental y otra social, sino una sola
y compleja crisis socio-ambiental.".[28] Esta realidad compleja involucra no solo a nuestra casa comun sino
también a nuestros iguales en este planeta y, por lo tanto, exige un enfoque ético integrado que cuide
simultaneamente el medio ambiente mientras combate la pobreza y la exclusidn, asegura el disfrute colectivo
del bien comun y fomenta la solidaridad intergeneracional.

Tal enfoque requiere que tomemos con la mayor seriedad nuestra responsabilidad de cuidar estos preciosos
recursos naturales y de proteger a las personas, especialmente a los mas pobres, que dependen de ellos para
su subsistencia diaria. Pienso sobre todo en los temas relacionados con la garantia de la alimentacién y con la
alimentacion sana, asi como el acceso al agua potable y la ordenacion de los océanos. Sin un enfoque basado
en consideraciones éticas tendremos un sistema econdmico donde las ganancias financieras y el poder politico
se situan por encima del bien del medio ambiente y de los mas débiles.[29]

Un enfoque ético de la crisis actual también debe inspirar solidaridad con las generaciones futuras. Como el
Papa Francisco nos recuerda, “la solidaridad intergeneracional no una actitud opcional, sino una cuestion
basica de justicia, ya que la tierra que recibimos pertenece también a los que vendran.”. [30]Si bien el cuidado
de nuestro hogar comun nos beneficia, también es un don para las generaciones futuras, evitando que paguen
el precio del deterioro ambiental y garantizando que puedan disfrutar de su belleza, maravilla y multiples dotes.

Muchas gracias sefiora Presidenta.

[1] Preambulo de la Declaraciéon Universal de los Derechos humanos

[2] Preambulo de la Carta de las Naciones Unidas



9

[3] Cf., PabloVI, Encicica Populorum Progressio; Juan Pablo Il, Enciclica Sollicitudo Rei Socialis; Benedicto
XVI, Enciclica Caritas in Veritate ; Francisco Enciclica Laudato si’y Exhortacion Apostélica, Evangelii Gaudium.

[4]A 73/1Memoria del Secretario General sobre la labor de la Organizacion, p. 24

[5] Ibid, pp-26-27

[6] Papa Francisco , Discurso a los miembros del Cuerpo Diplomatico acreditado ante la Santa Sede para el
tradicional intercambio de felicitaciones de Afio Nuevo, 8 de enero de 2018.

[7] Ibid.

[8] Papa Francisco, Audiencia General, 4 de marzo de 2018

[9] A/ICONF, Anejo, paragrafo 13.

[10] Papa Francisco, Homilia durante la celebracion de la Misa para los Migrantes, 6 de julio de 2018.



10

[11] Papa Francisco, Discurso a los miembros del Cuerpo Diplomatico acreditado ante la Santa Sede, 12 de
enero de 2015.

[12] Papa Francisco, Discurso a los miembros del Cuerpo Diplomatico acreditado ante la Santa Sede para el
intercambio tradicional de felicitaciones de Ano Nuevo, 8 de enero de 2018.

[13] A 73/1 Memoria del Secretario General sobre la labor de la Organizacién, pg.6

[14] Papa Francisco en el Memorial Militar de Redipuglia, 13 de septiembre de 2014.

[15]Naciones Unidas, Resultados de la Cumbre Mundial 2005, parrafos 138 y 139.

[16] A 73/1 Memoria del Secretario General sobre la labor de la Organizacion, pg 7

[17] Préambulo de la Declaraciéon Universal de los Derechos Humanos

[18] Papa Francisco, Video mensaje con motivo de la Conferencia TED en Vancouver, 26 de abril de 2017.



11

[19] Papa Francisco, Discurso a la Union Internacional de Superiores Generales, 12 de mayo de 2016

[20] Declaracion Universal de los Derechos Humanos, art. 16 (3)

[21] Ibid. art. 25 (2)

[22] Ibid. art. 26 (3)

[23] Papa Francisco, Exhortacion Apostolica Amoris Laetitia, 19 Marzo 2016, n.53

[24] Papa Francisco, Encuentro con las familias, Santiago (Cuba) 22 de septiembre de 2015

[25] Papa Francisco Discurso a los miembros de la Pontificia Comision para la Defensa de los Menores, 21 de
septiembre de 2017

[26] Declaracion Universal de los Derechos Humanos, art. 29.1. Ver también arts. 22 y 26.2



[27] Papa Pablo VI, Enciclica Populorum Progressio, 14.

[28] Papa Francisco, Enciclica Laudato Si,139.

[29] Ibid, 198.

[30] Ibid, 159.

12



