2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. panam

Viernes 08.06.2018

Amazonia: Nuevos caminos para la Iglesia y para una ecologia integral. Documento preparatorio
del Sinodo de los Obispos para la Asamblea Especial sobre la Regién Panamazénica

AMAZONIA:
NUEVOS CAMINOS PARA LA IGLESIA
Y PARA UNA ECOLOGIA INTEGRAL

Documento preparatorio

Preambulo

De acuerdo con el anuncio del Papa Francisco, del dia 15 de octubre de 2017, la Asamblea Especial del Sinodo
de los Obispos para reflexionar sobre el tema: Nuevos caminos para la Iglesia y para una ecologia integral, se
llevara a cabo en octubre de 2019. Esos caminos de evangelizacion deben ser pensados para y con el Pueblo
de Dios que habita en esa region: habitantes de comunidades y zonas rurales, de ciudades y grandes
metropolis, poblaciones que habitan en las riberas de los rios, migrantes y desplazados, y especialmente para 'y
con los pueblos indigenas.1

En la selva amazoénica, de vital importancia para el planeta, se desencadend una profunda crisis por causa de
una prolongada intervencion humana donde predomina una «cultura del descarte» (LS 16) y una mentalidad
extractivista. La Amazonia es una region con una rica biodiversidad, es multi-étnica, pluri-cultural y pluri-
religiosa, un espejo de toda la humanidad que, en defensa de la vida, exige cambios estructurales y personales
de todos los seres humanos, de los estados, y de la Iglesia.

Las reflexiones del Sinodo Especial superan el ambito estrictamente eclesial amazonico, porque se enfocan a la
Iglesia universal y también al futuro de todo el planeta. Partimos de un territorio especifico, desde donde se
quiere hacer un puente hacia otros biomas esenciales de nuestro mundo: cuenca del Congo, corredor biologico
Mesoamericano, bosques tropicales de Asia Pacifico, acuifero Guarani, entre otros.

Escuchar a los pueblos indigenas y a todas las comunidades que viven en la Amazonia, como los primeros



2

interlocutores de este Sinodo, es de vital importancia también para la Iglesia universal. Para ello necesitamos
una mayor cercania. Queremos saber ; Cémo imaginan su “futuro sereno” y el “buen vivir’ de las futuras
generaciones? ; Como podemos colaborar en la construccion de un mundo que debe romper con las
estructuras que quitan vida y con las mentalidades de colonizacién para construir redes de solidaridad e
interculturalidad? y, sobre todo, ¢ Cual es la misidn particular de la Iglesia hoy ante esta realidad?

Este Documento Preparatorio esta dividido en tres partes correspondientes al método “ver, juzgar (discernir) y
actuar”. Al final del texto se presentan preguntas que permitan un didlogo y una progresiva aproximacion a la
realidad y expectativa regional de una «cultura del encuentro» (EG 220). Los nuevos caminos para la
evangelizacion y el plasmar una Iglesia con rostro amazonico pasan por las veredas de esa «cultura del
encuentro» en la vida cotidiana, «en una armonia pluriforme» (EG 220) y «feliz sobriedad» (LS 224-225), como
contribuciones para la construccién del Reino.

I. VER.
IDENTIDAD Y CLAMORES DE LA PANAMAZONIA2

1. El territorio

La cuenca amazodnica supone para nuestro planeta una de las mayores reservas de biodiversidad (30 a 50% de
la flora y fauna del mundo), de agua dulce (20% de agua dulce no congelada de todo el planeta), posee mas de
un tercio de los bosques primarios del planeta y, aunque los océanos son los mayores captadores de carbono,
no por ello la labor de captura de carbono de la Amazonia deja de ser significativa. Son mas de siete millones y
medio de kilbmetros cuadrados, con nueve paises que comparten este gran bioma (Brasil, Bolivia, Colombia,
Ecuador, Guyana, Peru, Surinam, Venezuela, incluyendo la Guyana Francesa como territorio ultramar).

La denominada “Isla de la Guayana” delimitada por los rios Orinoco y Negro, el Amazonas y las costas
Atlanticas de América del Sur entre las desembocaduras del Orinoco y el Amazonas, forma también parte de
este territorio. Otros espacios forman parte del territorio porque se encuentran bajo la influencia del régimen
climatico y geografico dada su cercania a la Amazonia.

Sin embargo, estos datos no suponen una region homogénea. Constatamos como la Amazonia tiene muchos
tipos de “Amazonias” al interior de ella. En este contexto, es el agua, a través de sus quebradas, rios y lagos, la
qgue se convierte en el elemento articulador e integrador, teniendo como eje principal al Amazonas, el rio madre
y padre de todos. En un territorio amazénico tan diverso es de suponer que los diferentes grupos humanos que
lo habitan han debido adaptarse a las distintas realidades geograficas, ecosistémicas y politicas.

El trabajo de la Iglesia Catolica en la Amazonia, durante muchos siglos, se ha orientado a dar respuesta a
dichos variados contextos humanos y ambientales.

2. Diversidad socio-cultural
Dadas las proporciones geograficas, la Amazonia es una region donde viven y conviven pueblos y culturas
diversas, y con modos de vida distintos.

La ocupacién demografica de la Amazonia antecede al proceso colonizador en muchos, tal vez miles de afos.
Hasta la colonizacion, el predominio demografico en la Amazonia se concentraba en los margenes de los
grandes rios y lagos por una cuestion de supervivencia que incluia las actividades de caza, pesca, y el cultivo
en las tierras inundables. Con la colonizacion, y con la practica extendida de la esclavitud indigena, muchos
pueblos abandonaron estos sitios, y se refugiaron en el interior de la selva. Ademas, durante la primera fase de
la colonizacién, se produjo un proceso de sustitucion poblacional, con una fuerte concentracion demografica en
los margenes de los rios y lagos.

Mas alla de las circunstancias historicas, los pueblos de las aguas, en este caso de la Amazonia, siempre han
tenido en comun la relacidn de interdependencia con los recursos hidricos. Por eso, los campesinos y sus
familias de la Amazonia utilizan los recursos de las tierras inundables, teniendo como teldn de fondo el
movimiento ciclico de sus rios — inundacion, reflujo y periodo de seca — en una relacion de respeto por saber



3

que “la vida dirige al rio”, y el “rio dirige a la vida”. Ademas los pueblos de la selva, recolectores y cazadores por
excelencia, sobreviven con lo que la tierra y el bosque les ofrecen. Estos pueblos vigilan los rios y cuidan la
tierra, de la misma manera que la tierra cuida de ellos. Son los custodios de la selva y de sus recursos.

Sin embargo, la riqueza de la selva y de los rios de la Amazonia esta amenazada hoy por los grandes intereses
econdmicos que se asientan en diversos puntos del territorio. Tales intereses provocan, entre otras cosas, la
intensificacion de la tala indiscriminada en la selva, la contaminacién de rios, lagos y afluentes (por el uso
indiscriminado de agro-toxicos, derrames petroleros, mineria legal e ilegal, y los derivados de la produccién de
drogas). A ello se suma el narcotrafico, que junto con lo anterior pone en riesgo la supervivencia de los pueblos
que dependen de recursos animales y vegetales en estos territorios.

Por otro lado, las ciudades de la Amazonia han crecido muy rapidamente, y han integrado a muchos migrantes
desplazados de sus tierras de manera forzada, empujados hacia las periferias de los grandes centros urbanos
qgue avanzan hacia dentro de la selva. En su mayoria son pueblos indigenas, riberefios, y afrodescendientes
expulsados por la mineria ilegal y legal, la industria de extraccion petrolera, acorralados por la expansion de la
extraccion de madera, y siendo los mas golpeados por los conflictos agrarios y socio-ambientales. Las ciudades
también se caracterizan por las desigualdades sociales. La pobreza que ha sido producida a lo largo de la
historia genero relaciones de subordinacion, de violencia politica e institucional, incremento en el consumo de
alcohol y drogas — tanto en las ciudades como en las comunidades — y representa una herida profunda en los
cuerpos de los diversos pueblos Amazodnicos.

Los movimientos migratorios mas recientes correspondientes a la region amazonica estan caracterizados, sobre
todo, por la movilizacion de indigenas de sus territorios originarios a las ciudades. Actualmente entre 70% y
80% de la poblacion de la Panamazonia reside en las ciudades. Muchos de esos indigenas son
indocumentados o irregulares, refugiados, riberefios, o pertenecen a otras categorias de personas vulnerables.
En consecuencia, crece en toda la Amazonia una actitud de xenofobia y de criminalizacion de los migrantes y
desplazados. Esto, asimismo, da lugar a la explotacion de las poblaciones de la Amazonia, victimas del cambio
de valores de la economia mundial, para la cual el valor lucrativo es mayor que la dignidad humana. Ejemplo de
ello es el crecimiento dramatico del trafico de personas, especialmente el de mujeres, para fines de explotacion
sexual y comercial. Ellas pierden asi su protagonismo en los procesos de transformacion social, econdmica,
cultural, ecologica, religiosa y politica de sus comunidades.

En suma, el crecimiento desmedido de las actividades agropecuarias, extractivas, y madereras de la Amazonia,
no solo ha dafado la riqueza ecologica de la regidn, de su selva y de sus aguas, sino que ademas ha
empobrecido su riqueza social y cultural. Ha forzado un desarrollo urbano no “integral” ni “inclusivo” de la
cuenca amazonica. Como respuesta a esta situacion, se nota un crecimiento de las capacidades de
organizacion y un avance de la sociedad civil, con atencion particular a las problematicas ambientales. En el
campo de las relaciones sociales, a pesar de los limites, la Iglesia Catdlica ha desarrollado en general un
trabajo significativo, fortaleciendo sus propios caminos a partir de su presencia encarnada y de su creatividad
pastoral y social.

3. Identidad de los pueblos indigenas

En los nueve paises que componen la Panamazonia se registra una presencia de alrededor de tres millones de
indigenas, representando alrededor de 390 pueblos y nacionalidades distintos. Asimismo, en el territorio
existen, segun datos de instituciones especializadas de la Iglesia (eg. Consejo Indigenista Misionero de Brasil) y
otras, entre 110 y 130 distintos Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario (PIAV) o “pueblos libres”. Ademas,
en los ultimos tiempos, aparece una nueva categoria constituida por los indigenas que viven en el tejido urbano,
algunos reconocibles como tales y otros que desaparecen en ese contexto y por ello son llamados “invisibles”.
Cada uno de estos pueblos representa una identidad cultural particular, una riqueza historica especifica, y un
modo particular de ver el mundo y el entorno, y de relacionarse con éste desde una propia cosmovision y
territorialidad especificas.

Mas alla de las amenazas que emergen desde dentro de sus propias culturas, los pueblos indigenas han vivido
desde los primeros contactos con los colonizadores fuertes amenazas externas (cf. LS 143, DAp 90). Contra



4

estas amenazas, los pueblos indigenas y comunidades amazonicas se organizan, luchan por la defensa de sus
vidas y culturas, territorios y derechos, y de la vida del universo y de la creacion entera. Los mas vulnerables,
sin embargo, son los PIAV, quienes no poseen instrumentos de dialogo y negociacion con los actores externos
que invaden sus territorios.

Algunos “no indigenas” tienen dificultad de comprender la alteridad indigena y, muchas veces, no respetan la
diferencia del otro. Dice el documento de Aparecida sobre el respeto de los indigenas y afro-americanos: «La
sociedad tiende a menospreciarlos, desconociendo su diferencia. Su situacién social esta marcada por la
exclusion y la pobreza» (DAp 89). Sin embargo, como remarco el Papa Francisco en Puerto Maldonado: «Su
cosmovision, su sabiduria, tienen mucho para ensefiarnos a quienes no pertenecemos a su cultura. Todos los
esfuerzos que hagamos para mejorar la vida de los pueblos amazodnicos seran siempre pocos» (Fr.PM).

En los ultimos anos, los pueblos indigenas han comenzado a escribir su propia historia y a describir de manera
mas formal sus propias culturas, costumbres, tradiciones y saberes. Han escrito sobre las ensefianzas recibidas
de parte de sus mayores, padres y abuelos, que son memorias personales y colectivas. Hoy, el ser indigena no
se deriva solamente de la pertenencia étnica. También se refiere a la capacidad de mantener esa identidad sin
aislarse de las sociedades que les rodean, y con las cuales interactuan.

Ante este proceso de integracion, surgen organizaciones indigenas que buscan el fortalecimiento de la historia
de sus pueblos, para orientar la lucha por la autonomia y autodeterminacién: «es justo reconocer que existen
iniciativas esperanzadoras que surgen de sus propias bases y organizaciones, y propician que sean los propios
pueblos originarios y sus comunidades los guardianes de los bosques y que los recursos que genera la
conservacion de los mismos revierta en beneficios de sus familias, en la mejora de sus condiciones de vida, en
la salud, y educacion de sus comunidades» (Fr. PM). Sin embargo, ninguna iniciativa puede ignorar que la
relacion de pertenencia y participacion que establece el habitante amazonico con la creacion forma parte de su
identidad y contrasta con una vision mercantilista de los bienes de la creacion (cf. LS 38).

En muchos de estos contextos la Iglesia Catdlica esta presente a través de misioneros y misioneras
comprometidos con las causas de los pueblos indigenas y Amazonicos.

4. Memoria histérica eclesial

El inicio de la memoria histérica de la presencia de la Iglesia en la Amazonia se situa en el escenario de la
ocupacion colonial de Espafa y Portugal. La incorporacion del inmenso territorio amazonico en la sociedad
colonial y su posterior apropiacion por parte de los Estados nacionales, es un largo proceso de mas de cuatro
siglos. Hasta el inicio del siglo XX, las voces en defensa de los pueblos indigenas eran fragiles — aunque no
ausentes — (cf. Pio X, Carta Enciclica Lacrimabili Statu, 7.6.1912). Con el Concilio Vaticano I, dichas voces se
fortalecen. Para alentar “el proceso de cambio con los valores evangélicos”, la Il Conferencia del Episcopado
Latinoamericano, realizada en Medellin (1968), en su Mensaje a los Pueblos de América Latina, record6 que «a
pesar de sus limitacionesy, la Iglesia «ha vivido con nuestros pueblos el proceso de colonizacion, liberacién y
organizaciony». Y la lll Conferencia del Episcopado Latinoamericano, realizada en Puebla (1979), nos record6
que la ocupacion y colonizacién del territorio de Amerindia fue «un enorme proceso de dominacionesy, lleno de
«contradicciones y laceraciones» (DP 6). Y mas tarde, la IV Conferencia de Santo Domingo (1992) nos advertia
sobre «uno de los episodios mas tristes de la historia latinoamericana y caribefiay, que «fue el traslado forzado,
como esclavos, de un enorme numero de africanos». San Juan Pablo Il llamé a este desplazamiento un
«holocausto desconocido» en el que «han tomado parte personas bautizadas que non han vivido su fe» (DSD
20; cf. Juan Pablo Il, Discurso a la comunidad catdlica de la Isla de Gorea, Senegal, 22.02.1992, n. 3; Mensaje
a los Afroamericanos, Santo Domingo, 12.10.1992, n. 2). Por esa «ofensa escandalosa para la historia de la
humanidad» (DSD 20), el Papa y los delegados en Santo Domingo pidieron perdon.

Hoy, lamentablemente, existen todavia resquicios del proyecto colonizador que cre6 representaciones de
inferiorizacion y demonizacién de las culturas indigenas. Tales resquicios debilitan las estructuras sociales
indigenas y permiten el despojo de sus saberes intelectuales y de sus medios de expresion. Lo que nos asusta
es que hasta hoy, 500 afios después de la conquista, mas o menos 400 afos de mision y evangelizacion
organizada, y 200 afios después de la independencia de los paises que configuran la Panamazonia, procesos



5

semejantes se siguen extendiendo sobre el territorio y sus habitantes, victimas hoy de un neocolonialismo feroz,
“‘enmascarado de progreso”. Probablemente, tal como lo afirmé el Papa Francisco en Puerto Maldonado, los
pueblos originarios Amazonicos nunca han estado tan amenazados como lo estan ahora. Hoy, debido a la
ofensa escandalosa de los «nuevos colonialismosy, «la Amazonia es una tierra disputada desde varios frentes»
(Fr. PM).

En su historia misionera, la Amazonia ha sido lugar de testimonio concreto de estar en la cruz, incluso muchas
veces lugar de martirio. La Iglesia también ha aprendido que en este territorio, habitado hace aproximadamente
diez mil afios por una gran diversidad de pueblos, sus culturas se construyen en armonia con el medio
ambiente. Las culturas precolombinas ofrecieron al cristianismo ibérico que acompafiaba a los conquistadores,
multiples puentes y conexiones posibles «como la apertura a la accién de Dios, en el sentido de gratitud por los
frutos de la tierra, el caracter sagrado de la vida humana y la valorizacion de la familia, el sentido de la
solidaridad y corresponsabilidad en el trabajo comun, la importancia del culto, y la creencia de una vida mas alla
de la terrenal, y tantos otros valores» (DSD 17).

5. Justicia y derechos de los pueblos

El Papa Francisco, en su visita a Puerto Maldonado, llamé a cambiar el paradigma histérico en que los Estados
ven la Amazonia como despensa de los recursos naturales, por encima de la vida de los pueblos originarios y
sin importar la destruccion de la naturaleza. La relacion armoniosa entre el Dios Creador, los seres humanos y
la naturaleza esta quebrada debido a los efectos nocivos del neo-extractivismo y por la presion de los grandes
intereses econémicos que explotan el petrdleo, el gas, la madera, el oro, y por la construccion de obras de
infraestructura (por ejemplo: megaproyectos hidroeléctricos, ejes viales, como carreteras interoceanicas) y por
los monocultivos industriales (cf. Fr.PM).

La cultura dominante del consumo y del descarte convierte al planeta en un gran basural. El Papa denuncia
este modelo de desarrollo como anénimo, asfixiante, sin madre; sélo obsesionado por el consumo y los idolos
del dinero y del poder. Se imponen nuevos colonialismos ideoldgicos disfrazados por el mito del progreso que
destruyen las identidades culturales propias. Francisco apela por la defensa de las culturas y por la
reapropiacion de la herencia que viene con la sabiduria ancestral, la cual propone una manera de relacion
armoniosa entre la naturaleza y el Creador, y expresa con claridad que «la defensa de la tierra no tiene otra
finalidad que no sea la defensa de la vida» (Fr. PM). Esta debe considerarse tierra santa: «jEsta no es una
tierra huérfana! jTiene Madre!» (Fr. EP).

Por otra parte, la amenaza contra los territorios amazonicos «también viene por la perversion de ciertas
politicas que promueven “la conservacion” de la naturaleza sin tener en cuenta al ser humano y, en concreto [a
los] hermanos [y hermanas] amazonicos que habitan en ellas» (Fr. PM). La orientacion del Papa Francisco es
clara: «Creo que el problema principal esta en cédmo conciliar el derecho al desarrollo incluyendo también el
derecho de tipo social y cultural, con la proteccion de las caracteristicas propias de los indigenas y de sus
territorios. [...] En este sentido, siempre debe prevalecer el derecho al consentimiento previo e informado» (Fr.
FPI).

Paralelamente, las poblaciones indigenas, campesinas y otros sectores populares en la Amazonia y a nivel
nacional en cada pais, han venido construyendo procesos politicos organizativos en torno de agendas fundadas
en una perspectiva basada en sus derechos humanos. La situacién del derecho al territorio de los pueblos
indigenas en la Panamazonia gira en torno a una problematica constante sobre la falta de regularizacion de
tierras y del reconocimiento de su propiedad ancestral y colectiva. Asi también, el territorio ha sido despojado
de una interpretacion integral relacionada al aspecto cultural y cosmovision de cada pueblo o comunidad
indigena.

Proteger a los pueblos indigenas y sus territorios es una exigencia ética fundamental y un compromiso basico
con los derechos humanos; y para la Iglesia se torna en un imperativo moral coherente con el enfoque de
ecologia integral de Laudato si’ (cf. LS, cap. V).

6. Espiritualidad y sabiduria



Para los pueblos indigenas de la Amazonia, el “buen vivir’ existe cuando estan en comunion con las otras
personas, con el mundo, con los seres de su entorno, y con el Creador. Los pueblos indigenas, en efecto, viven
dentro de la casa que Dios mismo cred y les dio como regalo: la Tierra. Sus diversas espiritualidades y
creencias, los motivan a vivir una comunion con la tierra, el agua, los arboles, los animales, con el diay la
noche. Los ancianos sabios, llamados indistintamente payées, mestres, wayanga o chamanes — entre otros —
promueven la armonia de las personas entre si y con el cosmos. Todos ellos_«son memoria viva de la mision
que Dios nos ha encomendado a todos: cuidar la Casa Comun» (Fr. PM).

Los indigenas Amazonicos cristianos entienden la propuesta del “buen vivir’ como vida plena en el horizonte de
la co-creacion del Reino de Dios. Dicho buen vivir sélo sera alcanzado cuando se haga verdad el proyecto
comunitario en defensa de la vida, del mundo, y de todos los seres vivos.

«Estamos llamados a ser los instrumentos del Padre Dios para que nuestro planeta sea lo que él sof6 al
crearlo, y responda a su proyecto de paz, belleza y plenitud» (LS 53). Este suefio comienza a ser construido
dentro de la familia que es la primera comunidad de nuestra existencia: «La familia es y ha sido siempre, la
institucion social que mas ha contribuido a mantener vivas nuestras culturas. En momentos de crisis pasadas,
ante a los diferentes imperialismos, la familia de los pueblos originarios ha sido la mejor defensa de la vida» (Fr.

PM).

Sin embargo, es necesario reconocer que en la region amazoénica hay una gran diversidad cultural y religiosa.
Si bien en su mayoria promueven el “buen vivir’ como un proyecto de armonia entre Dios, los pueblos y la
naturaleza, hay también algunas sectas que, motivadas por intereses ajenos al territorio, no siempre favorecen
una ecologia integral.

Il. DISCERNIR.
HACIA UNA CONVERSION PASTORAL Y ECOLOGICA

7. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimension biblico — teoldgica

La realidad especifica de la Amazonia y su destino, hoy interpelan a cada persona de buena voluntad sobre la
identidad del cosmos, sobre su armonia vital y sobre su futuro. Los Obispos de América Latina reconocen la
naturaleza como herencia gratuita y como profetas de la vida asumen su compromiso para proteger esta Casa
Comun (cf. DAp 471).

Los relatos biblicos contienen algunas instancias teoldgicas portadoras de valores universales. Sobre todo,
cada realidad creada existe para la vida y todo aquello que conlleva la muerte se opone a la voluntad divina. En
segundo lugar, Dios establece una relacion de comunion con el ser humano «creado a su imagen y semejanza»
(Gen 1,26), a quien confia la custodia de la creacion (cf. Gen 1,28; 2,15). «Dar gracias por el don de la creacion,
reflejo de la sabiduria y belleza del Creador que encomendé al ser humano su obra creadora para que la
cultivara y la guardara» (DAp 470). Finalmente, a la armonia de la relacion entre Dios, el ser humano y el
cosmos, se contraponen la desarmonia de la desobediencia y del pecado (cf. Gen 3,1-7), que determina el
miedo (cf. Gen 3,8-10), el rechazo del otro (cf. Gen 3,12), la maldicién del suelo (cf. Gen 3,17), la exclusion del
jardin (cf. Gen 3,23-24) hasta llegar a la experiencia del fratricidio (cf. Gen 4,1-16).

Al mismo tiempo, los relatos biblicos testimonian que en la creacion herida esta plantado el germen de la
promesa y la semilla de la esperanza, porque Dios no abandona la obra de sus manos. En la historia de la
salvacion El renueva el propdsito de “hacer una alianza” entre el ser humano vy la tierra, rehabilitando mediante
el don de la Torah la belleza de la creacion. Todo esto culmina en la persona y en la mision de Jesus. Mientras
muestra compasién por la humanidad y su fragilidad (cf. Mt 9,35-36), El confirma la bondad de todas las cosas
creadas (cf. Mc 7,14-15). Los prodigios realizados sobre los enfermos y sobre |la naturaleza revelan
contemporaneamente la providencia del Padre y la bondad de la creacion (cf. Mt 6,9-15.25-34).

El mundo creado nos invita a alabar la belleza y armonia de las creaturas y del Creador (cf. LS 12). Como lo
sefala el Catecismo de la Iglesia Catdlica, «toda criatura posee su bondad y su perfeccion propias», y en su ser
propio reflejan «un rayo de la sabiduria y de la bondad infinitas de Dios», de su amor (CCC 339). «El suelo, el



7

agua [...] todo es caricia de Dios» (LS 84), canto divino, cuyas letras estan conformadas por «la multitud de las
criaturas presentes en el universo», como lo sefalé San Juan Pablo Il (Catequesis, 30/1/2002). Cuando
cualquiera de esas creaturas es extinguida por causas humanas, ya no puede cantar mas la alabanza al
Creador (cf. LS 33).

La providencia del Padre y la bondad de la creacién alcanzan su punto culminante en el misterio de la
encarnacion del Hijo de Dios, que se acerca y abraza todos los contextos humanos, pero sobre todo el de los
mas pobres. El Concilio Vaticano Il menciona ésta cercania contextual con términos como adaptaciony dialogo
(cf. GS4,11; CD 11; UR 4; SC 37ss), y encarnacion y solidaridad (cf. GS 32). Mas tarde, sobre todo en
América Latina, esas palabras fueron traducidas como opcidn por los pobres 'y liberacion (Medellin 1968),
participacion y comunidades de base (Puebla 1979), insercion e inculturacion (cf. Santo Domingo 1992), mision
y servicio de una Iglesia samaritana y abogada de los pobres (cf. DAp 2007).

Con la muerte y resurreccion de Jesus se ilumina el destino de la creacion entera, impregnado de la potencia
del Espiritu Santo, ya evocada en la tradicion sapiencial (cf. Sab 1,7). La Pascua lleva a cumplimiento el
proyecto de una “creacion nueva” (cf. Ef2,15; 4,24), revelando que Cristo es la Palabra creadora de Dios (cf. Jn
1,1-18) y que «todas las cosas han sido creadas por medio de él y para él» (Co 1,16). «Para la comprension
cristiana de la realidad, el destino de toda la creacion pasa por el misterio de Cristo, que esta presente desde el
origen de todas las cosas» (LS 99).

La tension entre el “ya” y el “todavia no” involucra la familia humana y el mundo entero: «Pues la ansiosa
espera de la creacion desea vivamente la revelacion de los hijos de Dios. La creacion, en efecto, fue sometida a
la caducidad, no espontaneamente, sino por aquel que la sometid, en la esperanza de ser liberada de la
esclavitud de la corrupcion para participar en la gloriosa libertad de los hijos de Dios. Pues sabemos que la
creacion entera gime hasta el presente y sufre dolores de parto» (Rm 8,19-22). En el misterio pascual de Cristo,
la creacion entera se extiende hacia un cumplimiento final, cuando «las criaturas de este mundo ya no se nos
presentan como una realidad meramente natural, porque el Resucitado las envuelve misteriosamente y las
orienta a un destino de plenitud. Las mismas flores del campo y las aves que él contemplé admirado con sus
ojos humanos, ahora estan llenas de su presencia luminosa» (LS 100).

8. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién social

La mision evangelizadora tiene siempre un «contenido ineludiblemente social» (EG 177). Creer en un Dios
Trino nos invita a tener siempre presente «que fuimos hechos a imagen de esa comunién divina, por lo cual no
podemos realizarnos ni salvarnos solos» (EG 178). En efecto, «desde el corazon del Evangelio reconocemos la
intima conexién que existe entre evangelizacion y promocién humana» (EG 178), entre la aceptacion y la
transmision del amor divino. Asi, si aceptamos el amor de Dios Padre Creador que nos confirid una dignidad
infinita, el amor del Dios Hijo que nos ennoblecié con su redencion, y el amor del Espiritu Santo que penetra 'y
libera todos los vinculos humanos, no podemos sino comunicar tal amor trinitario respetando y promoviendo la
dignidad, nobleza y libertad de cada ser humano en cada accién evangelizadora (cf. EG 178). En otras
palabras, la tarea evangelizadora de recibir y trasmitir el amor de Dios comienza con el deseo, busqueda y
cuidado de los demas (cf. EG 178).

Por lo tanto, evangelizar implica comprometerse con nuestros hermanos y hermanas, mejorar la vida
comunitaria, y asi «hacer presente en el mundo el Reino de Dios» (EG 176), promoviendo por y para todo el
mundo (cf. Mc 16, 15) no «una caridad a la carta» (EG 180), sino un verdadero desarrollo humano integral, es
decir, para todas las personas y para toda la persona (cf. PP 14 y EG 181). Esto es lo que se conoce como el
«criterio de universalidad» de la tarea evangelizadora, «ya que el Padre desea que todos los hombres se
salven, y su plan de salvacién consiste en “recapitular todas las cosas, las del cielo y las de la tierra, bajo un
solo jefe, que es Cristo” (Ef1,10) [...] Toda la creacion quiere decir también todos los aspectos de la vida
humana» (EG 181), todas sus relaciones.

Ya en las historias biblicas de la creacion emerge que la existencia humana se caracteriza por «tres relaciones
fundamentales estrechamente conectadas: la relaciéon con Dios, con el projimo y con la tierra [...] las tres
relaciones vitales se han roto, no sélo externamente, sino también dentro de nosotros. Esta ruptura es el



8

pecado» (LS 66). La redencion de Cristo, que ha vencido el pecado, ofrece la posibilidad de armonizar tales
relaciones. La «misién del anuncio de la Buena Nueva de Jesucristo», por lo tanto, promueve esperanza no
solo en el fin de la historia, sino en el curso mismo de la historia de los pueblos, en una historia de valorizacién
y recomposicion de todas la relaciones de nuestra existencia (cf. EG 181). De alli que la tarea evangelizadora
nos invite a trabajar en contra de las desigualdades sociales y la falta de solidaridad mediante la promocion de
la caridad y la justicia, de la compasion y del cuidado, entre nosotros si, pero también con los otros seres,
animales y plantas, y con toda la creacion. La Iglesia esta llamada a acompafar y a compartir el dolor del
pueblo amazonico, y a colaborar con la sanacion de sus heridas, poniendo en practica su identidad de Iglesia
samaritana, segun la expresion de los Obispos Latinoamericanos (cf. DAp 26).

Esta dimension social — y hasta cosmica — de la mision evangelizadora, es particularmente relevante en el
territorio amazonico, en donde la interconexion entre vida humana, ecosistemas, y vida espiritual, fue y sigue
siendo clara para la gran mayoria de sus habitantes. La destruccion es «una estela de dilapidacién e incluso de
muerte, por toda la regién [...] pone en peligro la vida de millones de personas, y en especial el habitat de los
campesinos e indigenas» (DAp 473). No cuidar la Casa Comun «es una ofensa al Creador, un atentado contra
la biodiversidad, y en definitiva, contra la vida» (DAp 125).

Por ello, como bien nos recorda el Papa Francisco, la tarea evangelizadora no puede «mutilar la integralidad del
mensaje del Evangelio» (EG 39). Su integralidad armoniosa, precisamente, «exige al evangelizador ciertas
actitudes que ayudan a acoger mejor el anuncio: cercania, apertura al dialogo, paciencia, acogida cordial» (EG
165), y, por sobre todo, asumir y asimilar que «todo esta conectado» (LS 91, 117, 138, 240). Esto implica que el
evangelizador debe promover proyectos de vida personal, social y cultural mediante los cuales podamos nutrir
la integralidad de nuestras relaciones vitales con los demas, con la creacion y con el Creador. Tal llamado
necesita de una escucha atenta del clamor de los pobres y de la tierra en forma conjunta (cf. LS 49).

Hoy el grito de la Amazonia al Creador, es semejante al grito del Pueblo de Dios en Egipto (cf. Ex 3,7). Es un
grito de esclavitud y abandono, que clama por la libertad y el cuidado de Dios. Es un grito que anhela la
presencia de Dios, especialmente cuando, los pueblos amazonicos, por defender sus tierras, tropiezan con la
criminalizacién de la protesta — tanto por parte de las autoridades como de la opinién publica —; o cuando son
testigos de la destruccion del bosque tropical, que constituye su habitat milenario; o cuando las aguas de sus
rios se llenan de especies de muerte en lugar de vida.

9. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién ecolégica

«El Reino que se anticipa y crece entre nosotros lo toca todo» (EG 181) y nos recuerda que «en el mundo todo
esta conectadoy» (LS 16), y que por lo tanto el «principio de discernimiento» de evangelizacion esta vinculado a
un proceso integral de desarrollo humano (cf. EG 181). Dicho proceso esta caracterizado, como lo sefala
Laudato si’ (cf. nn. 137-142), por un paradigma relacional denominado ecologia integral, que articula los
vinculos fundamentales que hacen posible un verdadero desarrollo.

El primer grado de articulacion para un auténtico progreso es el vinculo intrinseco entre lo social y lo ambiental.
Dado que los seres humanos somos parte de los ecosistemas que facilitan las relaciones que dan vida a
nuestro planeta, el cuidado de los mismos — en donde todo esta interconectado — es fundamental para promover
tanto la dignidad de cada individuo, como el bien comun de la sociedad, tanto el progreso social como el
cuidado ambiental.

En la Amazonia, la nocion de ecologia integral es clave para responder al desafio de cuidar la inmensa riqueza
de su biodiversidad ambiental y cultural. Desde el punto de vista ambiental, la Amazonia, ademas de ser
«fuente de vida en el corazén de la Iglesia» (REPAM), es un pulmon del planeta y uno de los sitios de mayor
biodiversidad del mundo (cf. LS 38). En efecto la cuenca amazodnica posee el ultimo gran bosque tropical que, a
pesar de las intervenciones que ha sufrido y sufre, es la mayor superficie forestal existente en los tropicos de
nuestra tierra. Reconocer el territorio amazdnico como cuenca, mas alla de las fronteras de los paises, facilita la
mirada integral de la region, esencial para la promocién de un desarrollo y una ecologia integral.

Desde el punto de vista cultural, tal como ha sido sefialado extensamente en la seccidn anterior la Amazonia es



9

particularmente rica por las diversas y ancestrales cosmovisiones de sus poblaciones. Tal patrimonio cultural,
que forma «parte de la identidad comun» de la regién, se encuentra tan amenazado como su patrimonio
ambiental (LS 143). Las amenazas provienen — principalmente — de una «vision consumista del ser humano,
alentada por los engranajes de la actual economia globalizada, [que] tiende a homogeneizar las culturas y a
debilitar la inmensa variedad cultural, que es un tesoro de la humanidad» (LS 144).

Por lo tanto, el proceso de evangelizacion de la Iglesia en la Amazonia no puede ser ajeno a la promocion del
cuidado del territorio (naturaleza) y de sus pueblos (culturas). Para ello, necesita establecer puentes que
puedan articular los saberes ancestrales con los conocimientos contemporaneos (cf. LS 143-146),
particularmente aquellos referidos al manejo sustentable del territorio y a un desarrollo acorde a los propios
sistemas de valores y culturas de las poblaciones que habitan este espacio, quienes deben ser reconocidos
como sus genuinos custodios, y hasta_propietarios.

Pero la ecologia integral es mas que la mera conexion entre lo social y lo ambiental. Comprende la necesidad
de promover una armonia personal, social y ecologica, para la cual necesitamos de una conversién personal,
social y ecoldgica (cf. LS 210). La ecologia integral, entonces, nos invita a una conversion integral. «Esto
implica [...] reconocer los propios errores, pecados, vicios [...] negligencias» y omisiones con los que
«ofendemos a la creacion de Dios», y «arrepentirse de corazén» (LS 218). S6lo cuando somos conscientes de
coémo nuestro estilo de vida y nuestra manera de producir, comerciar, consumir y desechar afectan la vida de
nuestro ambiente y nuestras sociedades, entonces podremos iniciar un cambio de rumbo integral.

Cambiar de rumbo, o convertirse integralmente, no se agota en una conversién de corte individual. Un cambio
profundo de corazoén, expresado en habitos personales, es tan necesario como un cambio estructural,
expresado en habitos sociales, en leyes y en programas econdémicos acordes. A la hora de promover dicho
cambio radical que la Amazonia y el planeta necesitan, los procesos de evangelizacion tienen mucho que
aportar, sobre todo por la profundidad con que el Espiritu de Dios cala la naturaleza y los corazones de las
personas y los pueblos.

10. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién sacramental

Mientras la Iglesia reconoce la fuerte hipoteca y el poder del pecado, sobre todo en la destruccion social y
ambiental, no se desalienta en su caminar junto con el pueblo Amazonico, y se compromete a superar la fuente
del pecado, apoyada en la gracia de Cristo. Una mirada eclesial contemplativa y una practica sacramental
acorde son clave para la evangelizacion en la Amazonia.

«El universo se desarrolla en Dios, que lo llena todo. Entonces hay mistica en una hoja, en un camino, en el
rocio, en el rostro del pobre» (LS 233). Quien sabe contemplar «lo bueno que hay en las cosas y experiencias
del mundo», descubre la intima conexién de todas esas cosas y experiencias con Dios (LS 234). Por ello, la
comunidad cristiana, especialmente en la Amazonia, esta invitada a ver la realidad con una mirada
contemplativa mediante la cual pueda captar la presencia y la accion de Dios en toda la creacion y en toda la
historia.

Ademas, ya que «los Sacramentos son un modo privilegiado de cédmo la naturaleza es asumida por Dios y se
convierte en mediacién de la vida sobrenatural», sus celebraciones son una permanente invitacion a «abrazar el
mundo en un nivel distinto» (LS 235). Por ejemplo, la celebracion del Bautismo nos invita a considerar la
importancia del “agua” como fuente de vida, no sélo como instrumento o recurso material, y responsabiliza a la
comunidad creyente a custodiar este elemento como don de Dios para todo el planeta. Ademas, dado que el
agua del Bautismo purifica al bautizado de todos los pecados, su celebracion permite a la comunidad cristiana
asumir el valor del agua y “del rio” como fuente de purificacion, facilitando la inculturacion de los ritos
relacionados al agua de la sabiduria ancestral de los pueblos amazédnicos.

La celebracién de la Eucaristia nos invita a redescubrir como el «Sefor, en el colmo del misterio de la
Encarnacion, quiso llegar a nuestra intimidad a través de un pedazo de materia» (LS 236). La Eucaristia, por lo
tanto, nos remite al «centro vital del universoy, al foco desbordante de amor y de vida inagotable del Hijo
encarnado, presente en las especies de pan y vino, fruto de la tierra-vid y el trabajo de los hombres (cf. LS 236).



10

En la Eucaristia, la comunidad celebra un amor césmico, en donde los seres humanos, junto al Hijo de Dios
encarnado y a toda la creacion, dan gracias a Dios por la vida nueva de Cristo resucitado (cf. LS 236). De esta
forma, la Eucaristia constituye comunidad, una comunidad peregrina festiva que deviene en «fuente de luz y de
motivacion para nuestras preocupaciones por el ambiente, y nos orienta a ser custodios de todo lo creado» (LS
236). Al mismo tiempo, la sangre de tantos hombres y mujeres que ha sido derramada, bafiando las tierras
amazonicas por el bien de sus habitantes y del territorio, se une a la Sangre de Cristo, derramada por todos y
para toda la creacion.

11. Anunciar el Evangelio de Jesus en la Amazonia: dimensién eclesial-misionera
En la Iglesia en salida (cf. EG 46), «misionera por naturaleza» (AG 2, DAp 347), todos los bautizados tienen la
responsabilidad de ser discipulos misioneros, participando de modo diverso y en ambitos distintos.

En efecto, una de las riquezas de la conciencia magisterial de la Iglesia, es la de «anunciar siempre y por todas
partes los principios morales, incluso los referentes al orden social, y pronunciarse respecto de cualquier
cuestion humana, en cuanto lo exijan los derechos fundamentales de la persona humana o la salvacién de las
almas» (CCC 2032; CIC can. 747).

La alabanza a Dios necesita estar acompafiada por la practica de la justicia a favor de los pobres. Como
proclama el Salmo 146 (145): «Alaba al Senor con toda mi alma, alabaré al Sefior mientras viva [...] al Dios que
libera a los cautivos, que da pan a los hambrientos, que sostiene a la viuda y al huérfano». Esta misidn necesita
de la participacion de todos, y de una reflexion amplia que permita contemplar las condiciones histéricas
concretas tanto sociales, ambientales y eclesiales. En este sentido, un enfoque misionero en la Amazonia
requiere mas que nunca un magisterio eclesial ejercido en la escucha del Espiritu santo que garantiza unidad y
diversidad. Esta unidad en la diversidad, siguiendo la tradicion de la Iglesia, esta estructuralmente atravesada
por lo que se conoce como sensus fidei del Pueblo de Dios.

El Papa Francisco retomo este aspecto enfatizado por el Concilio Vaticano Il (cf. LG 12; DV 10), recordando
que: «En todos los bautizados, desde el primero hasta el ultimo, actua la fuerza santificadora del Espiritu que
impulsa a evangelizar. El Pueblo de Dios es santo por esta uncion que lo hace infalible “in credendo’. Esto
significa que cuando cree no se equivoca... Dios dota a la totalidad de los fieles de un instinto de la fe — el
sensus fidei — que los ayuda a discernir lo que viene realmente de Dios» (EG 119).

Tal discernimiento debe estar acompanado por los pastores, especialmente por los Obispos. En efecto, el
mantenimiento de la Tradicidn eclesial, realizada por todo el Pueblo de Dios, exige la unidad de este Pueblo con
sus pastores (cf. DV 10) para la lectura y el discernimiento de las nuevas realidades . Son los Obispos, como
principio de unidad del Pueblo de Dios (cf. LG 23), quienes tienen la responsabilidad de mantener la unidad de
la Tradicion originada y basada en las Sagradas Escrituras (cf. DV 9).

Asi, el sentido religioso de la Amazonia, como ejemplo de expresion del sensus fidei, necesita del
acompafamiento y la presencia de los pastores (cf. EN 48). Cuando el Papa Francisco se encontré con los
pueblos de la Amazonia en Puerto Maldonado, expreso: «he querido venir a visitarlos y escucharlos, para estar
juntos en el corazoén de la Iglesia, unirnos a sus desafios y con ustedes reafirmar una opcion sincera por la
defensa de la vida, defensa de la tierra y defensa de las culturas». Los representantes de los pueblos ahi
presentes, por su parte, le respondieron: «Nosotros venimos a escuchar a Su Santidad, a estar junto con el
Papa en el corazoén de la Iglesia y a participar en la edificacion de esta Iglesia para que tenga cada vez mas un
rostro Amazonico». En esa escucha reciproca entre el Papa (y autoridades eclesiales) y los habitantes del
pueblo amazonico, se alimenta y fortalece el sensus fidei del Pueblo y crece su ser eclesial: «Necesitamos
ejercitarnos en el arte de escuchar, que es mas que oir» (EG 171).

La Asamblea Especial para la Regiéon Panamazodnica precisa de un gran ejercicio de escucha reciproca,
especialmente de una escucha entre el Pueblo fiel y las autoridades magisteriales de la Iglesia. Y uno de los
puntos principales a escuchar es el lamento «de miles de (sus) comunidades privadas de la Eucaristia
dominical por largos periodos» (DAp 100, e). Confiamos en que la Iglesia, enraizada en sus dimensiones
sinodal y misionera (cf. Francisco, Discurso per la conmemoracion del 50 aniversario de la institucion del



11

Sinodo de los Obispos, 17.10.2015), pueda generar procesos de escucha (ver-escuchar), procesos de
discernimiento (juzgar), para poder responder (actuar) a las realidades concretas de los pueblos amazdnicos.

l. ACTUAR.
NUEVOS CAMINOS PARA UNA IGLESIA CON ROSTRO AMAZONICO3

12. Iglesia con rostro amazonico

«Ser Iglesia es ser Pueblo de Dios», encarnado «en los pueblos de la tierra» y en su culturas (EG 115). La
universalidad o catolicidad de la Iglesia, por lo tanto, se ve enriquecida con «la belleza de este rostro
pluriforme» (NMI 40) de las diferentes manifestaciones de las Iglesias particulares y sus culturas. Como lo
sefalo el Papa Francisco en su encuentro con comunidades amazoénicas en Puerto Maldonado: «quienes no
habitamos estas tierras necesitamos de vuestra sabiduria y conocimiento para poder adentrarnos, sin destruir,
el tesoro que encierra esta region, y se hacen eco las palabras del Sefior a Moisés: “Quitate las sandalias,
porque el suelo que estas pisando es una tierra santa” (Ex 3,5)» (Fr. PM).

La Iglesia esta llamada a profundizar su identidad en correspondencia con las realidades de su propio territorio
y a crecer en su espiritualidad escuchando la sabiduria de sus pueblos. Por ello la Asamblea Especial para la
Regién Panamazénica esta llamada a encontrar nuevos caminos para hacer crecer el rostro amazonico de la
Iglesia y también responder a las situaciones de injusticia de la region, como el neocolonialismo de las
industrias extractivistas, los proyectos de infraestructuras que danan su biodiversidad, y la imposicion de
modelos culturales y econdmicos ajenos a la vida de los pueblos.

Asi, con la atencion puesta en lo local y en la diversidad de las microestructuras vivenciales de la region, la
Iglesia se fortalece como contrapunto frente a la globalizacion de la indiferencia y frente a la I6gica uniformadora
promovida por muchos medios de comunicacion y por un modelo econdémico que no suele respetar los pueblos
amazonicos ni sus territorios.

Por su parte, las Iglesias locales, que son también Iglesias misioneras, en salida, encuentran en sus propias
periferias lugares privilegiados de experiencia evangelizadora, pues alli es «donde hace mas faltalaluz y la
vida del Resucitado» (EG 30). En las periferias los misioneros se encuentran con los marginados, los fugitivos y
los refugiados, con los desesperados, los excluidos, ergo con Jesucristo crucificado y exaltado, «que ha querido
identificarse con ternura especial con los mas débiles y pobres» (DP 196).

Durante la preparacion para el Sinodo, se buscara identificar experiencias pastorales locales, tanto positivas
como negativas, que puedan iluminar el discernimiento para las nuevas lineas de accion.

13. Dimensién profética
Frente a la crisis socio-ambiental actual, urgen luces de orientacion y accion para poder implementar la
transformacion de practicas y actitudes.

Es necesario superar la miopia, el inmediatismo y las soluciones cortoplacistas. Se necesita tener una
perspectiva global, superar los intereses propios o particulares, para poder compartir y ser responsables de un
proyecto comun y global.

«Todo esta conectado» es la gran insistencia del Papa Francisco, para dialogar con las raices espirituales de
las grandes tradiciones religiosas y culturales. Se plantea la necesidad de un consenso alrededor de una
agenda minima: desarrollo integral y sostenible, tal cual descripto en puntos anteriores, que incluye ganaderia 'y
agricultura sustentable, energia sin contaminacion, respeto de las identidades y derechos de los pueblos
tradicionales, agua potable para todos, entre otros. Estos derechos son temas fundamentales a menudo
ausentes en la Panamazonia.

Debe haber un equilibrio, y la economia debe dar prioridad a una vocacion por una vida humana digna. Esta
relacion equilibrada debe cuidar el ambiente y la vida de los mas vulnerables. «En la actualidad hay una sola



12

crisis que es social y ambiental a la vez» (LS 139).

La Enciclica Laudato si’ (cf. nn. 216ss) nos invita a una conversion ecoldgica que implica un estilo de vida
nuevo. El horizonte esta puesto en el otro. Es preciso practicar la solidaridad global y superar el individualismo,
abrir caminos nuevos de libertad, verdad y belleza. La conversion significa liberarnos de la obsesion del
consumo. Comprar es un acto moral, no sélo econémico. La conversion ecoldgica es asumir la mistica de la
interconexién y la interdependencia de todo lo creado. La gratuidad se impone en nuestras actitudes cuando
entendemos la vida como don de Dios. Abrazar la vida en solidaridad comunitaria supone un cambio de
corazén.

Este nuevo paradigma abre perspectivas de transformacion personal y en la sociedad. El gozo y la paz son
posibles cuando no estamos obsesionados por el consumo. El Papa Francisco plantea que una relacion
armoniosa con la naturaleza nos permite una feliz sobriedad, paz interior con uno mismo, en relacién con el
bien comun, y una serena armonia que implica contentarse con lo realmente necesario. Esto es algo que las
culturas occidentales pueden, y quizas deben, aprender de las culturas tradicionales Amazonicas, y de otros
territorios y comunidades en el planeta. Ellos, los pueblos, «tienen mucho que ensefarnos» (EG 198). Ellos, en
su amor por su tierra y su relacion con los ecosistemas, conocen al Dios Creador, fuente de vida. Ellos, «en sus
propios dolores, conocen al Cristo sufriente» (EG 198). Ellos, en su nocion de vida social en dialogo, estan
movidos por el Espiritu Santo. De alli que el Papa Francisco haya sefialado que «es necesario que todos nos
dejemos evangelizar por ellos» y por sus culturas, y que la tarea de la nueva evangelizacion implica «prestarles
nuestra voz en sus causas, pero también [estamos llamados] a ser sus amigos, a escucharlos, a interpretarlos y
a recoger la misteriosa sabiduria que Dios quiere comunicarnos a través de ellos» (EG 198). Sus ensenanzas,
en consecuencia, podrian marcar el rumbo de las prioridades para los nuevos caminos de la Iglesia en la
Amazonia.

14. Ministerios con rostros amazénicos

A través de muchos encuentros regionales en la Amazonia, la Iglesia catdlica ha profundizado la conciencia que
su universalidad se encarna en la historia y las culturas locales. De este modo, se manifiesta y actua la Iglesia
de Cristo, una, santa, catolica y apostdlica (cf. CD 11). Gracias a esta conciencia, hoy la Iglesia tiene los ojos
puestos en la Amazonia con una visidon de conjunto, en donde descubre los grandes desafios socio-politicos,
econdmicos y eclesiales que amenazan a esta region, pero sin perder la esperanza en la presencia de Dios,
alimentada por la creatividad y la perseverancia tenaz de sus habitantes.

En las ultimas décadas, y con un gran impulso del Documento de Aparecida, la Iglesia de la Amazonia supo
reconocer que, por causa de las inmensas extensiones territoriales, la gran diversidad de sus pueblos y los
rapidos cambios en los escenarios socio-econdmicos, su pastoral tenia una presencia precaria. Era (y sigue
siendo) necesario una mayor presencia, es decir, intentar responder a todo aquello que es especifico en esta
region desde los valores del Evangelio, reconociendo, entre otros elementos, la inmensa extensién geogréfica,
muchas veces de dificil acceso, la gran diversidad cultural, y la fuerte influencia de intereses nacionales e
internacionales en busca de un enriquecimiento econdmico facil por los recursos que tiene esta region. Una
misién encarnada implica un repensar la presencia escasa de la Iglesia con relacion a la inmensidad del
territorio y su diversidad cultural.

La Iglesia con rostro amazédnico debe «buscar un modelo de desarrollo alternativo, integral y solidario, basado
en una ética que incluya la responsabilidad por una auténtica ecologia natural y humana, que se fundamenta en
el evangelio de la justicia, la solidaridad y el destino universal de los bienes, y que supere la logica utilitarista e
individualista, que no somete a criterios éticos los poderes econdmicos y tecnolégicos» (DAp 474, c). Por tanto,
es preciso alentar a que todo el Pueblo de Dios, participe de la mision de Cristo, Sacerdote, Profeta y Rey (cf.
LG 9), a que no permanezca indiferente a las injusticias de la region para poder descubrir, en la escucha del
Espiritu, los deseados nuevos caminos.

Estos nuevos caminos para la pastoral de la Amazonia exigen «relanzar la obra de la Iglesia» (DAp 11) en el
territorio y profundizar el «proceso de inculturacion» (EG 126) que exige que la Iglesia en la Amazonia haga
propuestas «valientes», que supone tener «osadia» y «no tener miedo», como nos pide el Papa Francisco. El



13

perfil profético de la Iglesia, hoy, se muestra a través de su perfil ministerial participativo, capaz de hacer de los
pueblos indigenas y comunidades amazonicas los «principales interlocutores» (LS 146) en todos los asuntos
pastorales y socio-ambientales en el territorio.

Para modificar la presencia precaria y transformarla en una presencia mas amplia y encarnada, se necesita
establecer una jerarquia de las urgencias de la Amazonia. El documento de Aparecida menciona la necesidad
de una «coherencia eucaristica» (DAp 436) para la region amazonica, es decir, que exista no solo la posibilidad
de que todos los bautizados puedan participar de la Misa dominical, sino también que vayan creciendo cielos
nuevos Y tierra nueva como anticipacion del Reino de Dios en la Amazonia.

En este sentido el Vaticano Il nos recuerda que todo el Pueblo de Dios participa del sacerdocio de Cristo,
aunque distinguiendo sacerdocio comun y sacerdocio ministerial (cf. LG 10). De alli que urge evaluar y repensar
los ministerios que hoy son necesarios para responder a los objetivos de «una Iglesia con rostro Amazonico y
una Iglesia con rostro indigena» (Fr. PM). Una prioridad es precisar los contenidos, métodos y actitudes para
una pastoral inculturada, capaz de responder a los grandes desafios en el territorio. Otra es proponer nuevos
ministerios y servicios para los diferentes agentes de pastoral que respondan a las tareas y responsabilidades
de la comunidad. En ésta linea, es preciso identificar el tipo de ministerio oficial que puede ser conferido a la
mujer, tomando en cuenta el papel central que hoy desempefan las mujeres en la Iglesia amazdnica. También
es necesario promover el clero indigena y nacido en el territorio, afirmando su propia identidad cultural y sus
valores. Finalmente, es necesario repensar nuevos caminos para que el Pueblo de Dios tenga mejor y frecuente
acceso a la Eucaristia, centro de la vida cristiana (cf. DAp 251).

15. Nuevos caminos

En el proceso de pensar una Iglesia con rostro amazdnico sofiamos con los pies puestos en la tierra de
nuestros origenes, y con los ojos abiertos pensamos como sera esa Iglesia a partir de la vivencia de la
diversidad cultural de los pueblos. Los nuevos caminos tendran una incidencia en los ministerios, la liturgia y la
teologia (teologia india).[4]

La Iglesia llegd a los pueblos, movida por el mandato de Jesus y por la fidelidad a su Evangelio. Hoy, necesita
descubrir «con gozo y respeto las semillas de la Palabra» (AG 11) en la region.

Todo el Pueblo de Dios, con sus Obispos y sacerdotes, religiosos y religiosas, misioneros y misioneras
religiosos y laicos, esta llamado a entrar con un corazén abierto en este nuevo camino eclesial. Todos estan
llamados a convivir con las comunidades, y comprometerse con la defensa de sus vidas, amarlos y amar sus
culturas. Los misioneros autoctonos y los que vienen de fuera, deben cultivar la espiritualidad de contemplacion
y de gratuidad, sentir con el corazon y ver con los ojos de Dios a los pueblos amazoénicos e indigenas.

La espiritualidad practica, con los pies en la tierra, ofrece la posibilidad de encontrar la alegria y el gusto de
convivir con los pueblos amazonicos, y asi poder valorar sus riquezas culturales en las que Dios sembro la
semilla de la Buena Nueva. Debemos ser capaces también de percibir las cosas que estan presentes en las
culturas, y que por ser histéricas, necesitan de purificacion, trabajar por la conversion individual y comunitaria,
cultivando el dialogo en los distintos niveles. La espiritualidad profética y del martirio nos hace mas
comprometidos con la vida de los pueblos y sus historias pasadas, con el presente, y mirando hacia adelante
para construir una nueva historia.

Estamos llamados como Iglesia a fortalecer el protagonismo de los propios pueblos: precisamos una
espiritualidad intercultural que nos ayude a interactuar con la diversidad de los pueblos y sus tradiciones.
Debemos sumar fuerzas para cuidar juntos de nuestra Casa Comdun.

Se requiere una espiritualidad de comunion entre los misioneros autéctonos y los que vienen de fuera, para
aprender juntos a acompanar a las personas, escuchando sus historias, participando de sus proyectos de vida,
compartiendo su espiritualidad y asumiendo sus luchas. Una espiritualidad con el estilo de Jesus: simple,
humano, dialogante, samaritano, que permita celebrar la vida, la liturgia, la Eucaristia, las fiestas, siempre
respetando los ritmos propios de cada pueblo.



14

Animar una Iglesia con rostro amazonico implica, para los misioneros, la capacidad de descubrir las semillas y
frutos del Verbo ya presentes en la cosmovision de sus pueblos. Para esto, es necesario una presencia estable,
de conocimiento de la lengua autdctona, de su cultura y de su experiencia espiritual. Solo asi la Iglesia hara
presente la vida de Cristo en estos pueblos.

Para finalizar, y recordando las palabras del Papa Francisco, quisiéramos «pedir, por favor, a todos los que
ocupan puestos de responsabilidad en el &mbito econémico, politico o social, a todos los hombres y mujeres de
buena voluntad: [que] seamos “custodios” de la creacion, del designio de Dios inscrito en la naturaleza,
guardianes del otro, del medio ambiente; no dejemos que los signos de destruccion y de muerte acompafien el
camino de este mundo nuestro» (Homilia en la Misa del inicio del ministerio petrino, 19.03.2013).

Ademas, también quisiéramos pedir a los pueblos de la Amazonia, que «ayuden a sus Obispos, ayuden a sus
misioneros y misioneras, para que se hagan uno con ustedes, y de esa manera dialogando entre todos, puedan
plasmar una Iglesia con rostro amazénico y una lglesia con rostro indigena. Con este espiritu convoqué el
Sinodo para la Amazonia en el afio 2019» (Fr. PM).

CUESTIONARIO

La finalidad del cuestionario es escuchar a la Iglesia de Dios sobre los «nuevos caminos para la Iglesia y para
una ecologia integral» en la Amazonia. El Espiritu habla a través de todo el Pueblo de Dios. Escuchandolo se
pueden conocer los desafios, las esperanzas, las propuestas y reconocer los nuevos caminos que Dios pide a
la Iglesia en este territorio. Este cuestionario esta destinado a los pastores para que ellos lo respondan
consultando al Pueblo de Dios. Para ello son animados a buscar los medios mas adecuados segun las propias
realidades locales. El cuestionario esta estructurado en tres partes que corresponden a las diferentes secciones
del Documento Preparatorio: ver, discernir-juzgar, actuar.

| PARTE

1. ¢ Cuales son los problemas mas importantes en su comunidad: las amenazas y dificultades a la vida, al
territorio y a la cultura?

2. A la luz de la Laudato si’, ;,como se configura la bio-diversidad y la socio-diversidad en su territorio?

3. ¢ Coémo inciden o no inciden estas diversidades en su trabajo pastoral?

4. A la luz de los valores del Evangelio, ¢ qué tipo de sociedad debemos promover e de qué medios podemos
disponer para ello, teniendo en cuenta lo rural y lo urbano y sus diferencias socio culturales?

5. Dada la enorme riqueza de su identidad cultural, ¢ cuales son los aportes, aspiraciones e desafios de los
pueblos amazédnicos en relacion a la Iglesia y al mundo?

6. ¢ De qué manera estos aportes pueden ser incorporados en una Iglesia con rostro amazénico?

7. ¢ Como debe acompanar la Iglesia los procesos de organizacion de los propios pueblos con respecto a su
identidad, defensa de sus territorios y derechos en una pastoral integral?

8. ¢ Cuales serian las respuestas de la Iglesia a los desafios de la pastoral urbana en territorio amazénico?

9. Si existen en su territorio PIAV ¢ cual deberia ser el actuar de la Iglesia para defender la vida y los derechos
de los mismos?

Il PARTE

1. ¢ Qué esperanzas ofrece la presencia de la Iglesia a las comunidades amazonicas para la vida, el territorio y
la cultura?

2. i Como promover una ecologia integral, es decir, ambiental, econémica, social, cultural y de la vida
cuotidiana (cf. LS 137-162) en la Amazonia?

3. En el contexto de su Iglesia local, ;,de qué manera es Jesus Buena Noticia en la vida en la familia, la
comunidad y la sociedad amazonicas?

4. ; Como puede la comunidad cristiana responder ante las situaciones de injusticia, pobreza, desigualdad,
violencias (droga, trata de personas, violencia hacia la mujer, explotacion sexual, discriminacion de  los
pueblos indigenas y migrantes entre otras) y de exclusion en Amazonia?



15

5. ¢ Cuales son los elementos propios de las identidades culturales que pueden facilitar el anuncio del Evangelio
en la novedad del misterio de Jesus?

6. ;Qué caminos se pueden seguir para inculturar nuestra practica sacramental en la experiencia vivencial de
los pueblos indigenas?

7. ¢, Como participa la comunidad de creyentes, que es «misionera por su propia naturaleza», y a su modo
especifico, en el magisterio concreto y cotidiano de la Iglesia en la Amazonia?

Il PARTE

1. ¢ Qué Iglesia sofiamos para la Amazonia?

2. i Como imagina una Iglesia en salida y con rostro amazoénico e que caracteristicas deberia tener?

3. ¢ Hay espacios de expresion autoctona y de participacion activa en la practica liturgica de sus comunidades?
4. Uno de los grandes desafios en la Amazonia es la imposibilidad de celebrar la Eucaristia con frecuencia y en
todos los lugares ¢ Cémo responder a ello?

5. ¢ Coémo reconocer y valorar el papel de los laicos en los distintos ambitos pastorales (catequesis, liturgia y
caridad)?

6. ¢ Qué papel deben tener los laicos en los distintos ambitos socio ambientales en el territorio?

7. ¢ Qué debe caracterizar el anuncio y la denuncia proféticos en la Amazonia?

8. ¢ Qué caracteristicas deben tener las personas que lleven el anuncio de la Buena Noticia en la Amazonia?
9. ;Cuales son los servicios y los ministerios con rostro amazoénico en su jurisdiccion eclesiastica, y qué
caracteristicas tienen?

10. ¢ Cudles son los servicios y los ministerios con rostro amazdnico que usted considera se deberian crear y
promover?

11. ;De qué manera la vida consagrada puede contribuir con sus carismas en la construccion de una Iglesia
con rostro amazonico?

12. El papel de las mujeres en nuestras comunidades es de suma importancia, cémo reconocerlo y valorizarlo
en el horizonte de los nuevos caminos?

13. ;Como se integra y como puede contribuir la religiosidad popular, y en particular la devocion mariana, para
los nuevos caminos de la Iglesia en la Amazonia?

14. ; Cuadl podria ser la contribucion de los medios de comunicacion para ayudar a la edificacion de una Iglesia
con rostro amazonico?

SIGLAS Y ABREVIACIONES

AG: Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto Ad Gentes, sobre la Actividad Misionera de la Iglesia (7.12.1965).
CCC: Catecismo de la Iglesia Catolica (11.10.1992).

CIC: Codigo de Derecho Canonico (25.01.1983).

CD: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Decreto Christus Dominus sobre el ministerio pastoral de los Obispos
(28.10.1965).

DAp: Documento de Aparecida. Texto conclusivo de la V Conferencia General del Episcopado Latino-
Americano y del Caribe (2007).

DP: Documento de Puebla. Il Conferencia General del Episcopado Latino-Americano (1979).
DSD:Documento de Santo Domingo. IV Conferencia General del Episcopado Latino-Americano (1992).
DV: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucion Dogmatica Dei Verbum sobre la Revelacion Divina
(18.11.1965).

EG :Francisco, Exhortacion Apostolica Evangelii Gaudium, (24.11.2013).

EN: Pablo VI, Exhortacién Apostolica Evangelii Nuntiandi, (8.12.1975).

Fr. PM: Francisco, Discurso en Puerto Maldonado (Peru), Encuentro con los pueblos de la Amazonia
(19.01.2018).

Fr. EP: Francisco, Saludo en el Encuentro con la Poblacion de Puerto Maldonado (19.01.2018).



16

Fr. FPI:Francisco, Discurso a los participantes en el lll Foro de los Pueblos Indigenas (15.02.2017).
GS.:Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucidon pastoral sobre la Iglesia en el mundo contemporaneo Gaudium
et Spes (07.12.1965).

LG: Concilio Ecuménico Vaticano Il, Constitucion Dogmatica Lumen Gentium sobre la Iglesia (21.11.1964).
LS: Francisco, Carta Enciclica sobre el cuidado de la Casa Comun, Laudato si’, (24.05.2015).

NMI:Juan Pablo Il, Carta Apostolica Novo Millennio Ineunte (06.01.2001).

PIAV: Pueblos Indigenas en Aislamiento Voluntario.

PO: Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto Presbyterorum Ordinis, sobre el Ministerio y la Vida de los
Presbiteros (7.12.1965).

PP: Pablo VI, Carta Enciclica Populorum Progressio sobre la necesidad de promover el desarrollo de los
pueblos (26.03.1967).

REPAM:Informe ejecutivo del Encuentro Fundacional de la Red Eclesial Panamazonica (12.09.2014, Brasilia
CNBB).

SC: Concilio Ecumeénico Vaticano Il, Constitucion sobre la Sagrada Liturgia Sacrosanctum Concilium
(04.12.1963).

UR: Concilio Ecuménico Vaticano I, Decreto Unitatis redintegratio sobre el ecumenismo (21.11.1964).

” o«

1 En este documento se usan los términos “indigenas”, “aborigenes” y “pueblos originarios” en forma indistinta.
2 Se entiende por Panamazonia todos los territorios que van mas alla de la cuenca de los rios.

3 Fuente: Red Eclesial Panamazonica, Memorias del Encuentro “Iglesia con rostro amazonico e indigena’
(Quito, Ecuador, 28-30.11.2017).

4 Cf. CELAM, VI Simposio de Teologia India (Asuncion, Paraguay, 18-23.09.2017).



