2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. disc
Jueves 15.03.2018

Discursos del Cardenal Marc Ouellet, P.S.S., y del Prof. Guzman M. Carriquiry Lecour durante los
trabajos de la Asamblea Plenaria de la Comisién Pontificia para América Latina

Del 6 al 9 de marzo, ha tenido lugar en el Palacio Apostdlico del Vaticano la Asamblea Plenaria de la Comision
Pontificia para América Latina (CAL) dedicada al tema “La mujer, un pilar en la construccion de la Iglesia y de la
sociedad en América Latina”.

Publicamos a continuacion los discursos pronunciados durante los trabajos por S.E. el cardenal Marc Ouellet,
PSS, Prefecto de la Congregacion de los Obispos y Presidente de la Comision Pontificia para América Latina, y
del Prof. Guzman M. Carriquiry Lecour, Secretario de la CAL.

Discurso de S.E. el cardenal Marc Ouellet, P.S.S.

LA MUJER A LA LUZ DE LA TRINIDAD Y DE MARIA-IGLESIA

Actualmente se admite de buen grado la necesidad de un reconocimiento teoldgico y practico mas
concreto de la mujer en la Iglesia y en nuestra sociedad[1]. El Papa Francisco lo ha reiterado en numerosas
ocasiones siguiendo a sus predecesores, pero la ejecucion de practicas eclesiales mas abiertas a su presencia
e influencia[2] tarda en realizarse por razones que no son solamente de orden histérico y cultural.

Dejo a otros el analisis sociologico e histoérico del problema para concentrarme en la investigacion
teolégica que debe hacer su parte en este tema, con el fin de eliminar cuanto obstaculiza la promocion de la
mujer y valorizar su dignidad a partir de las fuentes de la revelacion cristiana. De hecho, siguiendo las brechas
abiertas por la exégesis contemporanea y las intuiciones del santo Papa Juan Pablo Il, es posible profundizar el
“misterio y los ministerios de la mujer’[3] en el designio de Dios, a partir de la persona del Espiritu Santo como
Amor reciproco del Padre y del Hijo en la Trinidad, y asi fundamentar mejor su dignidad y su papel tanto en la
Iglesia como en la sociedad.

La cuestidon debatida de la ordenacion sacerdotal reservada a los varones ha hecho correr rios de tinta y
continda suscitando la critica de los adeptos a una concepcién absolutamente paritaria de la igualdad entre el
hombre y la mujer, desde el punto de vista de los roles que se les asignan en los diferentes ambitos culturales.



No discutiré aqui la cuestion concreta del ministerio ordenado para la mujer, para concentrarme en el
fundamento teoldgico del “misterio” de la mujer a la luz de la Trinidad y de la relacién nupcial de Cristo y la
Iglesia.

De entrada me inclino entonces por un método teoldgico que parte de la revelacion de la Trinidad en
Jesucristo, para comprender a la mujer, creada a imagen y semejanza de Dios, con la ayuda de la exégesis
contemporanea acerca la Imago Dei, la cual restaura la legitimidad y el valor de la analogia entre la Trinidad y la
familia[4], no obstante una fuerte tradicion contraria. Concedo sin embargo a esta analogia una importancia
relativa en relacion con el conocimiento de Dios que nos viene fundamentalmente de la Persona de Jesucristo
en su misterio de la encarnacion redentora. La analogia familiar aporta un complemento nada despreciable a la
inteligencia del misterio trinitario, pero su valor estriba mas en su significado antropolégico. El Papa Francisco
se refiere a esto numerosas veces en su Exhortacion Apostolica Amoris laetitia: «El Dios Trinidad es comunién
de amor, y la familia es su reflejo vivo. Las palabras de san Juan Pablo Il nos iluminan: ‘Nuestro Dios, en su
misterio mas intimo, no es una soledad, sino una familia, puesto que él lleva en si mismo la paternidad, la
filiacidon y la esencia de la familia que es el amor. Este amor, en la familia divina, es el Espiritu Santo’[5]. La
familia, de hecho, no es ajena a la esencia divina misma. Este aspecto trinitario de la pareja encuentra una
nueva imagen en la teologia paulina cuando el Apdstol la pone en relacién con el «misterio » de la union entre
Cristo y la Iglesia (cf. Ef5, 21-33)»[6].

Afado una ultima premisa que me parece importante para indicar el centro y el corazén de nuestra
reflexion, a saber, el fundamento arquetipico de la mujer en la Trinidad, que es imposible de determinar sin una
teologia de la Alianza que abarque el entero designio de Dios sobre la humanidad y el cosmos. A menudo este
marco global hace falta en la reflexion teoldgica. Hans Urs von Balthasar insiste en este punto en su estética
teoldgica, donde describe la manifestacion de Dios al hombre en Jesucristo como misterio nupcial: «Hay una
relacion ultima esponsal y de alianza entre Dios y el mundo en cuanto tal (cf. la alianza de Noé) y la hay desde
el principio en virtud del Logos que media en la obra de la creacion, del Espiritu que se cierne sobre las
"aguas", y del Padre que hace al hombre, en la reciprocidad de macho y hembra, a imagen y semejanza de
Dios, de un Dios que en su eterno misterio trinitario esta ya configurado de un modo esponsal»[7].

Esta ultima afirmacion, bastante audaz e innovadora respecto a la Tradicidn, representa un desafio para
el pensamiento teoldgico en general y para la teologia de la mujer en particular, porque plantea ya
indirectamente la cuestion teoldgica del fundamento trinitario de la diferencia sexual. ¢ Qué significa entonces
esta relacion nupcial interna a la Trinidad? ¢ Habria un arquetipo de la mujer en el misterio intimo de Dios?
¢, Podemos apoyarnos en la teologia de la Imago Dei para afirmarlo? ; Como no caer entonces en el grosero
antropomorfismo, tipico de ciertas religiones, que consiste en proyectar en Dios la sexualidad humana? Estas
preguntas son hoy en dia mas relevantes que nunca y tienen graves implicaciones para el significado de la
sexualidad, los valores del amor, la apertura a la fecundidad, el respeto a la vida, la educacion y la vida en
sociedad. Porque el ambito de la sexualidad, a pesar de los avances del conocimiento cientifico, parece mas
confuso que nunca y el tabu permanece, mas 0 menos tacito, y se relaciona con Dios solamente desde el punto
de vista moral. Razon de mas para volver a poner sobre la mesa las cuestiones candentes de la actualidad: la
muijer, la diferencia sexual, la familia, la fecundidad, el futuro del cristianismo, en un mundo cada vez mas
secularizado y antropolégicamente incierto y confuso. La Iglesia catolica se ha preocupado intensamente de
esto desde el Concilio Vaticano Il, consciente de tener que superar algunos retrasos, pero también de servir a
un Evangelio profético destinado al mundo.

l. La exégesis contemporanea de la Imago Deiy sus implicaciones para la inteligencia del misterio trinitario y de
la dignidad de la mujer

Comencemos por hacer un resumen sobre la doctrina de la Imago Dei, replanteada en nuestra época
gracias a los progresos de la exégesis. El status quaestionis se encuentra bien resumido por Blanca Castilla de
Cortazar, quien recurre al pensamiento liberador del papa Juan Pablo Il frente a las interpretaciones historicas y
culturales de la imagen de Dios en el hombre: «Haciendo un poco de historia, en la tradicién judia se considerd
que solo el varon era imagen de Dios, mientras que la mujer era derivada. Esto ha justificado la situacién
subordinada de la mujer en el mundo judio y musulman en los que (sobre todo en este ultimo) aun hoy se
encuentra encerrada»[8].



3

El cristianismo aport6 una liberacion de principio a esta subordinacion de la mujer, gracias a la actitud
innovadora de Jesucristo respecto a las mujeres y a su impacto sobre su papel activo en la Iglesia de los
origenes, como lo atestigua el Nuevo Testamento[9]. Basta mencionar las escenas de la Samaritana, la mujer
adultera, la prostituta en lagrimas a sus pies, la uncién de Betania, la primera aparicion a Maria Magdalena,
etc., para simbolizar la apertura de una nueva era en el reconocimiento de la dignidad de la mujer y de su
igualdad con el hombre.

Los siglos posteriores asimilaron lentamente, y no sin notables resistencias culturales, la revolucion de
Jesus respecto a la mujer. En el capitulo que trata precisamente de la interpretacion de la imagen de Dios, la
Carta de Pablo a los Corintios, por ejemplo, permanece condicionada por la cultura circundante, que
subordinaba la mujer al hombre: “El hombre... es la imagen y el reflejo de Dios, mientras que la mujer es el
reflejo del hombre” (1Cor 11, 7). De ahi las instrucciones de Pablo para que las mujeres se cubrieran con el velo
y permanecieran calladas en la asamblea.

Se superaran poco a poco las influencias culturales que afectan el reconocimiento de la igualdad del
hombre y de la mujer, si se desarrolla la idea de que la imagen de Dios esta en el alma Unicamente cuando se
la considera asexuada, en razon de las facultades espirituales de conocimiento y amor, de inteligencia y
voluntad, comunes a los dos. Esto hara progresar la afirmacién de que el hombre y la mujer, como miembros de
la especie humana, son ambos igualmente imagenes de Dios, pero separadamente e independientemente de
su sexo. Habra que esperar el Siglo XX para que la pareja humana, con la diferencia hombre-mujer, sea
incluida en la imagen de Dios. Juan Pablo Il dara a este aspecto un desarrollo magisterial decisivo en sus
catequesis sobre la “teologia del cuerpo” y en su Enciclica Mulieris Dignitatem, donde habla de la imagen de
Dios en el hombre como Imago Trinitatis, “la unidad de dos” siendo contemplada a la luz de “la unidad de tres”
de la comunién trinitaria[10]. De esta manera, €l dio un impulso fundamental para una teologia de la familia.

Al término de su status quaestionis, Castilla de Cortazar sefala algunas cuestiones pertinentes para la
profundizacion de la teologia de la mujer a la luz de la Trinidad. Ella se pregunta como identificar el arquetipo
trinitario, no solamente de la mujer, sino mas especificamente de su cualidad de esposa y de madre. Juan
Pablo Il dio un gran paso adelante, precisando la analogia entre la familia y la Trinidad en términos de
communio personarum, pero no especifico, sin embargo, la relacion entre las personas divinas y la distincion
hombre-mujer. No obstante, él indico la relacion intima entre el Espiritu Santo como amor que da vida, y la
mujer que da la vida. La obra esta entonces abierta a nuevos desarrollos, pero la tarea no es facil, dado el peso
de la tradicion y la tendencia, aun fuerte en el mismo Louis Bouyer[11], a descartar toda dimension nupcial en la
Trinidad por temor al antropomorfismo y por respeto a la absoluta trascendencia de Dios. Superar este temor
exige una exégesis rigurosa del texto del Génesis, acompafiada por una teologia del designio de Dios como
misterio de Alianza que compromete la comunién de las Personas trinitarias en la relacion nupcial de Cristo y de
la Iglesia.

Sobre esta base aun por desarrollar positiva y especulativamente, anticipo un Si sin reserva a la cuestién
del arquetipo de la diferencia sexual en Dios mismo, y por lo mismo, a la cuestion del fundamento trinitario de la
dignidad de la mujer. La nocion de nupcialidad que guia mi reflexion estriba en tres conceptos que expresan lo
esencial del amor: don, reciprocidad, fecundidad. Esta nocion se aplica analogicamente a diversos ordenes de
realidad: a la pareja hombre-muijer, a la relacion Cristo-Iglesia, y a las Personas divinas[12]. Asi se prolonga la
visiéon del santo papa de la familia, que dando un nuevo frescor a la analogia trinitaria de la familia, interpreta la
Imago Dei como Imago Trinitatis, completando con ello, de manera feliz y fecunda, la doctrina tradicional de la
imagen de Dios. Hasta el momento, en efecto, esta se limitaba a la semejanza entre la naturaleza racional del
hombre con sus facultades espirituales, y la naturaleza divina, eminentemente espiritual por una parte y, por
otra, con las procesiones trinitarias: el Hijo procediendo del Padre como Verbo, y el Espiritu Santo procediendo
del Padre y del Hijo como Amor. Evidentemente hablar de analogia no significa hablar de univocidad, por
consiguiente la semejanza evocada es matizada por la mas grande desemejanza que se impone siempre en
toda comparacion entre el Creador y su criatura (DS 806)[13]. La cuestion es entonces compleja y delicada e
invita a integrar las perspectivas complementarias mas que a oponerlas[14]. Consideremos sobretodo que los
avances contemporaneos ofrecen perspectivas amplias y fecundas para repensar la persona, la relacién
hombre-mujer y el misterio de Dios a partir del Amor como Don[15].



Algunas indicaciones exegéticas

Mas alla de las interpretaciones clasicas de Gen 1,26-27[16], una mayoria de exégetas ve la semejanza
en el hecho «que Adan es el representante real de Dios mismo, encarnando y ejerciendo su autoridad sobre la
tierra y sobre todo lo que vive»[17]. Otro grupo sostiene con Claude Westermann que «la imagen de Dios debe
encontrarse en la capacidad de relacion con Dios que el hombre recibe de éI»[18]. Bien comprendida en su
contexto, la narracién de la creacion del hombre expresaria la voluntad de Dios de darse un comparfero capaz
de dialogar con él. Lo mas interesante para nuestro propdsito es constatar que la exégesis de Gen 1,26-27,
segun la tradicidn sacerdotal, traza los puntos en el sentido de una integracion de la relacion hombre-mujer al
interior de la imagen-semejanza.

En efecto, si en lugar de separar ambos relatos de la creacion, se ilumina el primero con el segundo,
Gen 2,18-24[19], y con Gen 5,3, se tiene que la reciprocidad varon-hembra, a imagen-semejanza de Dios, le
permite al hombre representarlo sobre la tierra e imitarlo, participando de su poder creador. La insistencia de la
tradicion sacerdotal sobre la diferencia corporal de los sexos pretende asi expresar el caracter
fundamentalmente relacional del ser humano, sobre el plano horizontal de la relacidn entre el hombre el muijer,
asi como sobre el plano vertical de la relacion con Dios. Régine Hinschberber llega a la conclusion de que Gen
1,26 sugiere «una relacion de semejanza entre Dios que crea y el hombre, varén y hembra, que, bendecido por
él, procrea»[20]. Asi la expresion "Dios hizo al hombre a su semejanza" significaria que El lo hizo «para ser
fecundo como éI»[21].

Esta claro que el Génesis no explicita esta analogia en cuanto a la correspondencia de los miembros de
la familia en relacion con las Personas de la Trinidad. La exégesis de la imagen-semejanza pone solamente en
relacion dialogal una pareja fecunda y un "nosotros" divino (“Hagamos al hombre...”) indeterminado,
manifestando su poder creador en la unién procreativa. Esta perspectiva dinamica de la imagen que actualiza
su semejanza por la via de la unién procreadora, encaja por otro lado muy bien con la idea de alianza, de la
cual la historia de Israel es la expresion privilegiada. El mensaje del Génesis consiste entonces en que esta
estructura de alianza se inscribe ya en la complementariedad hombre-mujer, cuya reciprocidad fecunda se
asemeja y corresponde al don del Creador. Cuando Eva dio a luz a su primer hijo, exclamo: «Procreé un
hombre con el Sefior» (Gen 4,1), destacando la intervencidn creadora de Dios en el don de la vida. Tomada en
toda su amplitud, esta historia de alianza, ya inscrita en la creacion de Adan y Eva, culmina en Cristo, el nuevo
Adan, del cual el primero es la figura. En efecto, él es por excelencia «la imagen de Dios» (2Cor 4,4), «la
imagen del Dios invisible» (Col 1,15). Es entonces en él que la analogia familiar de la Trinidad alcanza su
apogeo, y encuentra al mismo tiempo su superacion hacia una analogia mas profunda, fundada no solamente
sobre la accion creadora de Dios, sino sobre el don de la Gracia y de la virginidad, una forma mas alta de
nupcialidad.

Esbozo de reflexion teoldgica

En el plano especulativo, si tomamos como punto de partida el Amor como revelaciéon suprema de Dios
en Jesucristo, podemos tratar de comprender este Amor a partir de las Personas divinas como «relaciones
subsistentes» (Tomas de Aquino), porque coincide con ellas, y no tiene otra realidad aparte de su absoluta 'y
asimétrica reciprocidad. Tradicionalmente, las Personas divinas se comprenden distinguiéndose por el orden de
las procesiones, y por la oposicidn de relaciones reciprocas en el Amor, segun tres formas totalmente distintas
en Dios. Dios es Amor en cuanto Padre que engendra al Hijo consubstancial; es también el Amor engendrado
que responde al Padre segun su propio modo filial, reconociendo en El su fuente y su término; es finalmente el
Amor que procede de la reciprocidad del Padre y del Hijo, como Tercero que es Amor-comunion, la hipdstasis
distinta de la reciprocidad en cuanto tal; no otro hijo o hija en la modalidad de los otros dos, sino un "nosotros"
que incluye a los dos, mientras que se distinguen absolutamente. De ahi los tres modos de amar en la Trinidad
que expresan tres Personas completamente distintas y correlativas: el Amor paternal, el Amor filial, y me atrevo
a calificar el tercero de Amor nupcial, a partir del hecho de que no es solo una reciprocidad entre dos sino entre
tres, siendo el Espiritu un Tercero distinto que procede por modo de fecundidad de la reciprocidad, lo que le da
esencial y personalmente derecho de ciudadania en la triple y divina correlacién del Amor.



En la experiencia humana, el nifio, como hipdstasis de la reciprocidad de amor, es el fruto del amor
conyugal, que es también una reciprocidad de tres ya que, si se hace abstraccion del caracter fortuito de la
generacion y del factor temporal de su desarrollo, el nifio pertenece intrinsecamente a la naturaleza misma de la
donacién mutua de los conyuges (Balthasar). El es un tercero en el intercambio de amor nupcial-conyugal en el
seno de una misma naturaleza, lo que no es el caso en ninguna otra relacion afectiva. Ni la relacién paternal-
filial, ni la relacion filial-maternal, ni las relaciones fraternales o de amistad hacen nacer un tercero carnal de
igual naturaleza. En cierto modo, el nifio es un co-principio del amor de los esposos como fin intrinseco de su
entrega mutua, aunque subjetivamente se puedan unir sin la intencién explicita de la fecundidad.

Hemos nombrado antes al Espiritu Santo como el arquetipo del amor nupcial en Dios ya que El es el
«Nosotros» distinto en el Amor reciproco del Padre y del Hijo. Un Nosotros en Quien el Padre y el Hijo se aman
con un Amor paternal y filial conforme a su propiedad personal, pero también se aman con un “exceso”
(surplus) de Amor que viene del Tercero, que enriquece por consiguiente sus relaciones, y nos permite calificar
su fecundidad en El como Amor nupcial. La dimensién nupcial, a primera vista ajena a la relacion Padre-Hijo, es
debida exclusivamente al Espiritu y no puede proceder mas que de El como hipéstasis propia de la
reciprocidad. Ademas de la hipostasis del don generador y de la hipostasis de la reciprocidad fecunda, existe la
hipostasis de la reciprocidad-comunion. Es por esto que podemos decir que la Persona del Espiritu produce
(engendra) en cierto modo un exceso de Amor en Dios, que sobre-califica las relaciones Padre-Hijo con otra
nueva fecundidad que les es intrinseca, pero que les es irreductible debido a la propiedad personal del Espiritu.

Considero pues perfectamente justificado designar al Espiritu Santo como el Amor nupcial en Dios,
retomando y profundizando la intuicion de Agustin sobre el Espiritu como amor mutuo. Porque el Espiritu Santo
es Amor de una manera que le es Unica, personal, en Dios que no es mas que Amor. Su papel de «vinculo» de
amor entre el Padre y el Hijo, intimo pero distinto, los enriquece de tal manera que se debe reconocer la
fecundidad que le es propia caracterizandola de «nupcial» y «maternal». En resumen, para concluir, esta
manera de distinguir los tres tipos de hipostasis en Dios a partir del Amor, me parece que va en armonia con su
Nombre propio de «Espiritu de Verdad», porque la Verdad es el Amor consubstancial de las Tres Personas
divinas que El confirma en Si mismo en su calidad de sigilo de la Unidad divina como Amor.

Il. La Economia del Misterio nupcial trinitario como misterio nupcial de Cristo y de la Iglesia

La hipotesis de partida de un arquetipo de la diferencia sexual en Dios supone, habiamos dicho, una
teologia de la Alianza donde Dios predestina la humanidad en Cristo a llegar a ser «participe de la naturaleza
divina», que es el Amor eterno de las Personas trinitarias. Este designio divino se cumple perfectamente en
Cristo como «misterio nupcial», porque toda su trayectoria terrestre de encarnacion es un connubium entre la
divinidad y la humanidad. Su mision redentora hasta el sacrificio supremo revela en efecto el Amor del Padre
hacia la humanidad, y su resurreccion de entre los muertos confirma el Amor del Padre hacia su propio Hijo,
ascendido a su derecha, y hacia la humanidad reconciliada y santificada, por el Don y efusion del Santo
Espiritu. La resurreccion de Cristo y el don del Espiritu son la prueba del éxito del proyecto de Dios como
misterio de Alianza; pero la pregunta queda, a saber, como podemos inferir de esto que exista un misterio
nupcial interno a la Trinidad?

Podemos lograrlo releyendo en términos mas explicitamente nupciales las relaciones intra-trinitarias que
se desarrollan en la economia de la salvacién. En efecto, el misterio de la encarnacion consiste en la
generacion del Hijo en la carne por la mediacién del Espiritu Santo; esta generacion se expresa de parte del
Hijo como obediencia de amor al Padre hasta la muerte de Cruz, de donde Cristo resurge de los infiernos en
virtud del Beso de Resurreccion que recibe del Espiritu del Padre, como Amor nupcial confirmando su Filiacion
divina en su carne resucitada (Rom 1,4) y haciendola capaz de difundir el Espiritu de vida sobre toda carne. El
momento de la procesion del Espiritu en la Trinidad inmanente corresponde al momento de la resurrecciéon en la
economia de la salvacion: Cristo resucitado es el Esposo humano-divino que sale victorioso de la alcoba
nupcial; ya que la generacion del Hijo en la carne llega alli a su término, en la fecundidad reciproca del Padre y
del Hijo que co-espira el Espiritu de Amor en la economia de la salvacion; primero en la carne de Cristo
Resucitado y, a través de él, en toda la humanidad redimida, convertida en El y por El, en interlocutor fecundo
del misterio de la Alianza. En otras palabras, el acontecimiento de la encarnacion como misterio de Alianza es
la traduccion perfecta, en la economia, del misterio nupcial de la Trinidad inmanente. El orden de las



6

procesiones trinitarias es respetado en el sentido que la generacion del Hijo precede y hace posible la procesion
del Espiritu, que precisamente se realiza como sello nupcial en el connubium historico y escatolégico de ambas
naturalezas de Cristo en su vida-muerte-resurreccion. Esta efusion intima y fecunda del Amor trinitario en la
encarnacion del Hijo culmina en la Eucaristia, misterio nupcial por excelencia de Cristo y de la Iglesia.

Después de esta vision general del plan divino, debemos detenernos en la figura del Espiritu que se
convierte en el gran protagonista de la encarnacion del Amor trinitario después de la résurreccion de Cristo,
pero de acuerdo con su propio modo de ser que es de comunién. Por eso El es el gran actor y animador de la
respuesta de la Iglesia Cuerpo y Esposa de Cristo al don de la comunién trinitaria. Como en la Trinidad
inmanente, su accién en la economia es comunional y mas precisamente nupcial y maternal. El da la Vida
divina, comenzando con la maternidad divina de la Virgen Maria que acompana prolongandola en su
maternidad espiritual en la Cruz y en Pentecostés[22]. El Espiritu dona también la estructura jerarquica de la
Iglesia como la representacion de Cristo Cabeza y Esposo al servicio de la comunion del pueblo de Dios, que él
enriquece aun con multiples dones y carismas. Al hacerlo, el Espiritu se manifiesta como Aquel que da la vida
divina, uniendo y distinguiendo, salvaguardando siempre las diferencias para que la union sea de comunién y
no de uniformidad. Como en la Santisima Trinidad donde la Persona del Espiritu corona la unidad divina, la Tri-
Unidad, consagrando la diferencia absoluta de las Tres Personas trinitarias. Cada una es Persona segun su
modo propio pero siempre consubstancial con los Demas en el Amor absoluto. No hay tres Personas idénticas y
uniformes en la Santisima Trinidad, sino tres Personas cuya propiedad personal realiza una manera de ser
Amor en Dios completamente diferente, pero en la unidad de la misma naturaleza: el Amor paternal, el Amor
filial, y el Amor nupcial.

Detengamonos ahora en el arquetipo de la maternidad en Dios que la Tradicion tiende a situar también
en el Espiritu Santo. En efecto, El es confesado en el Credo como aquel que «da la vida», y es descrito en la
Santa Escritura como cercano a la Mujer, sea de la Virgen Maria en todo su misterio, desde la Anunciacion
hasta Pentecostés y la Asuncion, sea de la Esposa del Apocalipsis con la cual aspira el regreso del Sefior
Jesus (Ap 22,17). Esta proximidad del Espiritu y de la Mujer no es como la de un Esposo, sino es aun mas
intima, como el "Nosotros" en Quien se cumple el misterio nupcial, a pesar de la inadecuada opinién medieval
del Espiritu como el Esposo de la Virgen. El Espiritu no es el que desposa, El es Aquel en Quien y por (para)
Quien los esponsales del Verbo de Dios y de la humanidad se realizan en el seno de la Virgen Maria. El Espiritu
mediatiza estos esponsales en cuanto amor nupcial y maternal que vehicula la semilla del Padre, y que conjuga
las dos naturalezas del Verbo encarnado en el seno virginal de Maria, gratificandola al mismo tiempo de su Si
inmaculado y sin reservas a la Palabra divina. Por lo tanto, el Espiritu cumple activamente el misterio de la
encarnacion como Persona-comunién que actua al servicio del Padre y del Hijo y persigue esta mediacion
nupcial a lo largo de la encarnacion del Verbo hasta su misterio pascual.

Es maravilloso contemplar esta mediacion nupcial del Espiritu que inspira y acompafa, en paralelo
asimétrico, la obediencia de Jesus a su Padre y la disponibilidad ilimitada de Maria a la Palabra de Dios. Esta
comunion perfecta en la obediencia de amor se consuma al pie de la Cruz, cuando el Hijo y la madre sufren al
unisono la pasion de amor del sacrificio redentor. Al recoger el ultimo aliento de su Hijo crucificado -preludio de
la efusion del Espiritu- la Virgen Inmaculada es elevada por el Espiritu a la dignidad de Esposa del Cordero
inmolado y Madre de la Iglesia. Su nueva maternidad eclesial en el Espiritu trasciende entonces la relacion
Madre-Hijo segun la carne, asi como en Dios la fecundidad nupcial del Espiritu trasciende la relacion Padre-hijo
y le confiere una nueva dimension. El Espiritu Santo fecunda continuamente esta maternidad de Maria-lglesia a
través de la economia sacramental, especialmente en la celebracion del misterio pascual donde él procede a la
efusion eucaristica del Verbo encarnado que, acogida en la fe de la Iglesia, la constituye como Cuerpo y
Esposa de Cristo. De ahi la denominacion Ecclesia Mater que esta vinculada a su participacion intima a la
propiedad nupcial-maternal del Espiritu del Padre y del Hijo.

Volvamos sin embargo al Espiritu en la Trinidad inmanente para identificar mas de cerca esta dimension
materna de su persona y de su accion ad intra y ad extra. Estando el "Nosotros" constituido por la reciprocidad
asimétrica, pero perfectamente consubstancial del Padre y del Hijo, el Espiritu deja entrever su dimensién
maternal por el reflujo de Amor nupcial que enriquece activamente a las otras dos Personas (Espiracion activa -
pasiva), pero en modo subordinado a causa de la primacia de las Otras dos (el orden de las procesiones), lo
que no afecta de ninguna manera la igualdad perfecta de los Tres fundada sobre su triple consustancialidad. De



7

aqui, en el plano del lenguaje, la preposicion "en" que habitualmente acomparia la mencion del Espiritu Santo,
ya sea en la oracion liturgica de la Iglesia o en la expresion teologica de su misterio. De hecho, el Dios Uno y
Trino es Amor que declina asi su misterio: Amor tri-personal que procede del Padre por el Hijo en el Espiritu,
una Vida eterna en perpetuo intercambio cuyo flujo y reflujo constituyen su misterio infinito como Deus semper
maior. Este acontecimiento de Amor paternal, filial y nupcial que es la Trinidad inmanente se puede vislumbrar
en la economia de la salvacion, donde las Personas divinas revelan su misterio nupcial intimo en sus relaciones
de alianza en Cristo y Maria-Eclesia, con cada persona humana y con la humanidad en su conjunto.

Esto es asi porque el Espiritu Santo posee en Si mismo la Vida que procede del Padre a través del Hijo.
El la posee como recibida pasivamente-activamente de los otros dos y agregando a eso por su propiedad
personal, una nueva fecundidad nupcial y materna que es de comunién, de vida nueva, de libertad cada vez
mas grande en el Amor. Esta es la razon por la cual el papel del Espiritu ad intra y su actividad ad extra en la
Iglesia y el mundo llevan el signo de la armonia, de la unidad en la diversidad, de la libertad y de la gratuidad,
de la fecundidad que merece su titulo de Gloria como Amor nupcial y maternal. San Ireneo escribe: «Alli donde
esta la Iglesia, alli esta el Espiritu de Dios; y dénde esta el Espiritu de Dios, alli esta la Iglesia y todo tipo de
gracias»[23]. Por lo tanto también la obra de santificacion y de glorificaciéon que opera en la economia de la
salvacion aparece en perfecta conformidad con su personalidad trinitaria. De ahi la belleza de la Iglesia-
Comunidn que procede de la kénosis eucaristica del Verbo encarnado, como personalidad femenina animada
por el Espiritu, y su figura de Esposa y madre; De ahi no resulta que el Espiritu Santo sea su hipdstasis
exclusiva, porque él es el “Nosotros” que contiene en si el Amor del Padre y del Hijo, constituyendo pues juntos,
la Iglesia como Sacramentum Trinitatis. El Espiritu Santo trinitario, kendtico como las otras dos Personas de las
que procede, se esconde personalmente en el corazén del misterio nupcial de Cristo y de la Iglesia, y garantiza
que la unidad de la Iglesia esté constituida por la unidad trinitaria del Padre, del Hijo y del Santo Espiritu, como
lo expresa acertadamente el Concilio Vaticano Il (LG 4)[24].

lll. La figura trinitaria de la mujer y sus implicaciones en cuanto a su dignidad y su papel en la Iglesia y la
sociedad.

Las anteriores reflexiones han intentado integrar la herencia de Agustin sobre el Espiritu como Amor
mutuo y la de Ricardo de San Victor sobre el condilectus, recurriendo a la analogia nupcial y familiar que se
encuentra en Gregorio Nacianceno y Buenaventura, al igual que a la exégesis contemporanea sobre la Imago
trinitatis. La originalidad de nuestra posicion se centra sobre esta especificacion nupcial que permite a la vez
salvaguardar la unidad divina como Amor, y valorizar la imagen de Dios en el hombre y la mujer como don de
amor reciproco fecundo en la familia y la sociedad

En esta perspectiva, la dignidad y el papel de la mujer reaparecen notablemente fortalecidos, a la luz de
su fundamento relacional en la Santa Trinidad. Este fundamento esta bien establecido, me parece, en la
procesion del Espiritu Santo (espiracion activa - pasiva) que se manifiesta como Amor nupcial irreductible a la
fecundidad propia del Amor paternal y filial. La novedad del Espiritu de Amor refluye como hemos dicho sobre la
fecundidad paternal y filial y le confiere una nueva dimensién que justifica el recurso a la simbologia nupcial y
familiar para dar cuenta de las riquezas inconmensurables de las relaciones trinitarias, y afirmar en
consecuencia la verdad del fundamento arquetipico de la mujer en el Espiritu Santo en su juego de relaciones
con el Padre y el Hijo. Si lo propio de la mujer es dar recibiendo (esposa) para ser activamente fecunda (madre)
en la misma medida en que ella recibe, ¢no es ella la imagen y, de cierto modo, la participacion, y del Hijo que
espira el Espiritu en la recepcién de lo que él es del Padre y el don que él le da, y del Espiritu Santo que
también "vive y enriquece" este movimiento triple de recepcion, regalo, fecundidad? La manera de amar de la
Virgen Maria, tan intimamente vinculada al Espiritu, se manifiesta en su disponibilidad inmaculada hacia el
Padre (esposa) y en el servicio incondicional al Hijo (madre) al que el Espiritu Santo concibe en su seno virginal
y que lo acompania en todo su trayecto de encarnacion[25]. El arquetipo de la mujer como esposa y madre en el
Espiritu Santo se fundamenta asi en estas relaciones frinitarias reciprocas que conocemos por el misterio de la
encarnacion. Esta conclusién se basa como hemos visto en la exégesis contemporanea de la imagen de Dios
como Imago Trinitatis, y en el designio de Dios como misterio de Alianza interpretado con la simbologia nupcial,
gue es la mas evidente y adecuada con la Biblia.

Repercusiones



8

¢ Cual es la importancia de estos logros para la dignidad de la mujer y para las consecuencias eclesiales
y sociales concretas que legitimamente se deberian sacar?

Primero, la identificacion del arquetipo relacional de la mujer en la Trinidad confirma de inmediato su
dignidad de imagen de Dios como persona, mujer, esposa y madre. Esto también confirma los valores del amor,
del matrimonio y de la familia, asi como las vocaciones virginales sobrenaturales que reciben un apoyo fuerte
teoldgico y espiritual.

En segundo lugar, su vinculo privilegiado con el Espiritu Santo, y en el Espiritu con el Hijo eterno y
encarnado, configura su originalidad relacional y su manera de amar como mujer que acoge, consiente,
responde y sorprende por su respuesta doblemente fecunda, natural y sobrenatural, asimétrica, original,
procreadora, irreductible a cualquier otro modelo que no sea su modalidad personal de amar como Dios ama.

En tercer lugar, la mujer se confirma poderosamente en su papel de esposa y de madre, sin limitarse a
estos roles, ya que su feminidad abierta florece en diversos niveles y tonalidades que sobrepasan el nucleo
familiar hacia todos los ambitos de actividad e influencia, particularmente en el campo de la vida consagrada.
De aqui su aportacion unica e irreemplazable al mundo del trabajo, de la salud, la actividad social, caritativa y
politica, en la ciencia, las artes y la filosofia, la teologia, la profecia y la mistica, etc., donde su personalidad y
sus multiples carismas naturales y sobrenaturales pueden desarrollarse y contribuir al Reino de Dios y al bien
comun de la sociedad y de la Iglesia.

En cuarto lugar, no hace falta decir que a partir de esta base teologica y sefialando la falta de integracion
de la mujer segun su vocacion propia y sus potencialidades, a nivel social y eclesial asi como a nivel pastoral y
misionero, se hace necesaria una vigorosa promocion de la mujer en todos los niveles (incluyendo la
confirmacion de su vocacion de esposa y de madre!) y se requiere una lucha paciente y perseverante para
favorecer su libertad de actuar y de vivir segun sus carismas, su vocacion y su mision, que son irreductibles a
los esquemas culturales patriarcales o matriarcales vehiculados en las diferentes sociedades.

En quinto lugar, la teologia en general, y la teologia de la mujer en particular, requieren una escucha
atenta y sin prejuicios de la teologia de las mujeres, una contribucién desconocida pero ya disponible en la
Tradicidn, que la Iglesia reconoce simbodlicamente mediante la declaracion de algunas de ellas como “doctoras
de la Iglesia’[26], con la esperanza de que estos gestos simbdlicos fomenten la participacion de las mujeres en
todos los niveles de la produccion filosofica, teoldgica y mistica.

Por una civilizaciéon del amor

En definitiva, la manera de ser y de amar de la mujer comporta cualidades indispensables para el
progreso de la Iglesia y de la sociedad. En efecto, su persona se desarrolla de manera ejemplar y fecunda por
su disponibilidad nativa a la voluntad del Padre y al servicio de la Palabra de Dios en el Espiritu. La mujer se
pone y se reconoce del lado del Verbo que es segundo, proferido, engendrado, y fecundo a cambio de su amor
consubstancial al Padre, que es "mas" que filial en virtud del Espiritu que él espira en dependencia del Padre.
De ahi, por consiguiente, la participacion de la mujer en la dimensién nupcial y maternal del Verbo y del
Espiritu, que se manifiesta en su manera de amar, recibida y auxiliatriz, pero igual en dignidad y doblemente
fecunda.

Su forma de amair, tierna, compasiva, envolvente y fecunda, es irreductible al modelo masculino del
amor, mas intrusivo y puntual, esporadico y planificado, asi como a la psicologia masculina mas univoca,
particularmente en el modo de administrar las relaciones sociales y la influencia cultural, politica o espiritual. La
diferencia femenina no tiene que ser borrada por el modelo masculino, que necesita ser complementado por las
cualidades indispensables de la feminidad, de la maternidad y de la fecundidad multiple y diversificada de la
mujer, so pena de caer en una dominacion injusta que provoca el antagonismo del hombre y de la mujer
mientras que son llamados a la comunién.

Finalmente, a la luz de la Sagrada Familia, imagen por excelencia del misterio de la Trinidad y de la



9

Iglesia, la figura de la mujer accede en Maria a una realizacion sin igual de perfeccion humana y sobrenatural,
en virtud de su verdadero matrimonio, vivido en relaciones humanas auténticas y virginales, pero no asexuadas,
con Jesus y José. Esta superacion de la sexualidad conyugal natural en ella no implica ningun desprecio de su
valor, sino solo su prolongacion al nivel superior de la fertilidad sobrenatural de los sexos en el seno de
relaciones virginales[27]. José no fue disminuido en su sexualidad por el hecho de no haber engendrado a
Jesus, al contrario fue enriquecido y fortificado en su paternidad putativa natural-sobrenatural por una calidad
incomparable de relaciones virginales, en humilde correspondencia con el misterio de Jesus y de su madre.

En este sentido, ¢quién no ve la importancia de estas consideraciones para la promocion de la vida
consagrada bajo todas sus formas en la Iglesia? Porque las vocaciones sacerdotales y religiosas expresan la
fecundidad propia del Espiritu Santo en la Iglesia Esposa dotada por El de carismas variados al servicio de la
comunioén y de la mision. Estas vocaciones gratuitas y virginales vividas en comunion con el Esposo eucaristico,
demuestran por su fidelidad y su fecundidad virginal, junto con la familia, iglesia doméstica, que el Evangelio de
Dios Amor responde en plenitud a todas las aspiraciones del corazon humano desde el centro de gravedad
“sacramental-escatologico” del misterio nupcial de Cristo y de la Iglesia. ¢ No habria en esta profundizacion
teoldgica un recurso precioso para superar la controversia alrededor del ministerio ordenado reservado a los
varones? Y para reanimar la llama en el corazén de tantas mujeres en busca de una vocacion, donde la
respuesta no sea solo un servicio social o profesional, una carrera cualquiera, o incluso un servicio
desinteresado a los mas pobres, sino la fascinacién del Amor divino simplemente, un Amor filial, nupcial y
maternal, que llene el corazoén, el alma y el espiritu de alegria y de pasion para la evangelizacion del mundo.

Conclusion

¢ Qué mas podemos afadir como conclusion a estas reflexiones teoldgicas para remarcar la importancia
del "misterio" de la mujer y de su contribucién indispensable para la vida social y eclesial? Dada la cercania del
Espiritu y de la mujer en el designio divino de la creacion y de la encarnacion de la gracia; dada la participacion
intima e insuperable de la Virgen Maria en las relaciones trinitarias reciprocas del Verbo y del Espiritu, ¢ no
deberiamos reconocer este "misterio" de la mujer calificando de "ministerios sagrados”, sin connotaciones
clericales de ningun tipo, sus multiples funciones y papeles femeninos en la sociedad y la Iglesia: esposa y
madre, inspiradora y mediadora, redentora y reconciliadora, ayuda y compafia indispensable para el hombre en
cualquier tarea y responsabilidad social y eclesiastica. Que sobresalga la escucha, la apertura, la reparacion de
injusticias y la valoracion de los carismas femeninos de parte de todos y de todas, y en particular por parte de
las autoridades civiles y religiosas, para que se reconozca e integre mas y mejor la diferencia femenina!

Es comprensible entonces que la Iglesia catdlica, desde la inmensa gracia del Concilio Vaticano Il, haya
librado una lucha decisiva y permanente por el respeto de la diferencia de los sexos en todas partes y en todos
los niveles, ya sea en el ambito del trabajo, del matrimonio y la familia o en el del ministerio ordenado, y
continda haciéndolo, incluso en solitario, contra toda "colonizacion ideolégica" (Papa Francisco) que pretenda
anular la diferencia sexual en la cultura, y por lo tanto la figura original de la mujer, en nombre de una
antropologia libre de todo vinculo trascendente. El tema de la mujer es de tal importancia hoy en dia que
requiere que la Iglesia y la sociedad realicen una inversion colosal de pensamiento y de accién, para iluminar
correctamente las elecciones de la sociedad y para permitir que la imagen de Dios en el hombre y la mujer, en
dolor y deseo de comunién, alcance la divina semejanza del Amor sin la cual no hay ni felicidad posible para la
humanidad ni sociedad digna de este nombre.

[1] Cf. Ruolo delle donne nella Chiesa. Actas del simposio promovido por la Congregacion para la Doctrina dela
Fe, Roma 26-28 septiembre 2016, LEV.

[2] Papa Francisco: «Estoy convencido de la urgencia de ofrecer espacios a las mujeres en la vida de la Iglesia
y de acogerlas, teniendo en cuenta las especificas y cambiadas sensibilidades culturales y sociales. Por lo
tanto, es de desear una presencia femenina mas amplia e influyente en las comunidades, para que podamos
ver a muchas mujeres participes en las responsabilidades pastorales, en el acompafamiento de personas,
familias y grupos, asi como en la reflexion teoldgica» (Discurso a los participantes en la Plenaria del Consejo



10
Pontificio para la Cultura, 7 de febrero de 2015).

[3] Cf. Louis Bouyer, Mystére et ministéres de la femme, Aubier Montaigne, 1976 (Trad. esp.: Misterio y
ministerios de la mujer, Fundacion Maior, 2014). De considerarse como un ensayo de justificacion teologica de
la posicion de la Iglesia sobre la cuestion del ministerio ordenado reservado al hombre, previo a la declaracion
Inter Insigniores de 1976.

[4] Cf. Marc Ouellet, Divine ressemblance. Le mariage et la famille dans la mission de I'Eglise, Ed. Anne Sigier,
2006, p. 35-58.

[5] Homilia en la Eucaristia celebrada en Puebla de los Angeles (28 de enero de 1979): AAS 71, (1979), p.184.
[6] Papa Francisco, Exhortacion Apostdlica Amoris laetitia, n. 11; ver también, n. 71.

[7] Hans Urs von Balthasar, La Gloire et la Croix. I. Apparition, Aubier 1965, p. 488 (Trad. esp. Gloria. Una
estética teologica I. La percepcion de la forma, Ed. Encuentro, 1985, p.513). Cf. también Adriana von Speyr,
Teologia de los sexos, Ed. San Juan, 2018.

[8] Blanca Castilla de Cortazar, «Mujer y teologia: la cuestion de la imagen de Dios», en Arbor, vol. 192, n. 778,
2016.

[9] Cf. Mary Healy, Women in Sacred Scriptures: New insights from exegesis, en Ruolo delle donne nella
Chiesa, op. cit., 43-54: «The New Testament thus provides abundant evidence that both in the ministry of Jesus
and in the early church women were present not only as disciples but also as initiators and leaders who actively
participated in the ministry of the gospel in a variety of ways» p. 53.

[10] Cf. Juan Pablo I, Carta Apostdlica Mulieris dignitatem, n. 6-8. «El ser persona significa tender a su
realizacion, cosa que no puede llevar a cabo si no es "en la entrega sincera de si mismo a los demas". El
modelo de esta interpretacion de la persona es Dios mismo como Trinidad, como comunién de Personas. Decir
que el hombre ha sido creado a imagen y semejanza de este Dios quiere decir también que el hombre esta
llamado a existir "para" los demas, a convertirse en un don»: n. 7.

[11] L. Bouyer, Mystere et ministeres de la femme, op. cit. p. 41-42.

[12] Cf. mi libro Dans la Joie du Christ et de I'Eglise. Au coeur d’Amoris laetitia : intégrer la fragilité. Parole et
Silence, 2018, 119s.

[13] El Catecismo de la Iglesia Catdlica lo expresa en términos que enfatizan los limites de la analogia: «Dios no
es, en modo alguno, a imagen del hombre. No es ni hombre ni mujer. Dios es espiritu puro, en el cual no hay
lugar para la diferencia de sexos. Pero las "perfecciones" del hombre y de la mujer reflejan algo de la infinita
perfeccion de Dios: las de una madre (cf. Is 49,14-15; 66,13; Sal 131,2-3) y las de un padre y esposo (cf. Os
11,1-4; Jr 3,4-19)», n. 370.

[14] Ver el excursus «Image et ressemblance de Dieu», en Hans Urs von Balthasar, La Dramatique divine. Les
personnes du drame. 1. L’homme en Dieu, Lethielleux, 275-290; et 318-334 ; 355-359 (Trad. esp.: «Imagen 'y
semejanza de Dios. Excursus 3», en Teodramatica 2. Las personas del drama: El hombre en Dios. Ed.
Encuentro, 1992).

[15] Cf. M. Ouellet, Divine ressemblance, op. cit., p. 56-58.



11

[16] Dijo Dios : « Hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza; que domine sobre los peces del mar, las
aves del cielo, los ganados y los reptiles de la tierra ». Y cred Dios al hombre a su imagen, a imagen de Dios lo
creo, varon y mujer los creo ».

[17] Francis Martin, «Male and Female He Created Them: A Summary of the Teaching of Genesis Chapter
One» en Communio International Review, 20 (1993), 247.

[18] Ib., 258. Ver también: Claus Westermann, Genesis I-Il, A Comentary, Minneapolis, Augsburg Publishing
House, 1984, p. 147-161 y especialmente p. 157-158.

[19]1Y el Sefior Dios formé de la costilla que habia sacado de Adan, una mujer, y se la presenta a Adan. Adan
dijo : « Esta si que es hueso de mis huesos y carne de mi carne! Su nombre sera ‘mujer’, porque ha salido del
varon » (Gn 2, 22-23)

[20] Régine Hinschberber, «Image et ressemblance dans la tradition sacerdotale», en RSR 59 (1985), p. 192.
[21] Para un desarrollo mas amplio, cf. M. Ouellet, Divine ressemblance op.cit., p. 43-48.

[22] De aqui la superioridad del "principio mariano" sobre el "principio petrino" en la comunion de la Iglesia que
Balthasar desarrolla en: Le Complexe antiromain, Apostolat des éditions, 191-235 (Trad. esp.: E/ complejo
antirromano, BAC, 1971). La estructura ministerial, por importante que sea, se funda sobre la institucion por
Cristo, y sobre el Amor envolvente de la Madre que constituye, en el Espiritu Santo, la identidad fundamental de
la Iglesia como Esposa, en la que se inscribe la representacion ministerial-petrina del Esposo, en dependencia y
al servicio del "ministerio" mas fundamental del amor, que la Virgen Madre y toda mujer encarna en su propia
persona.

[23] S. Ireneo de Lyon, Adversus Heareses, lll, 24. 1.

[24] De notar el aspecto inaferrable y kenctico del Espiritu que la Escritura expresa mediante los simbolos
universales del agua, el fuego y el viento, lo mismo que por los simbolos sacramentales de la uncién, y de la
transubstanciacion del pan y del vino en Cuerpo y Sangre de Cristo (epiclesis). Este caracter "fluido" de su
Persona parece contrastar con el caracter mas definido y preciso del Amor paternal y filial, pero de hecho él
lleva a su plenitud la expresion del Amor trinitario comun a las Tres Personas como des-asimiento de si, efusion
bienaventurada de si, como Amor cuya felicidad radica en no ser para si.

[25] Nos remitimos aqui a cuanto se decia mas arriba sobre el misterio de Maria, madre del Verbo encarnado,
que el Espiritu Santo fecunda desde el interior y acompafia hasta elevarla a la dignidad de la Esposa del
Cordero inmolado, llegando a ser por €l y con él, en su total dependencia, co-espiradora del Espiritu sobre toda
la posteridad eclesial y, por lo tanto, Madre de la Iglesia. Lo que la piedad popular expresa en este sentido a
través de Maria, mediadora de todas las gracias, se fundamenta precisamente en este misterio trinitario-nupcial
dado en participacion.

[26] Pablo VI dio el primer paso declarando en 1970 doctora de la Iglesia a Catalina de Siena y Teresa de Avila.
Luego han seguido Teresa del Nifio Jesus (1997) e Hildegarda de Bingen (2012).

[27] Cf. H.U. von Balthasar, La Dramatique divine Il. op. cit., p. 361-2.

Discurso del Prof. Guzman M. Carriquiry Lecour

MUJERES QUE HAN MARCADO PAUTAS DE TRANSFORMACION CULTURAL EN LA HISTORIA DE



12
AMERICA LATINA

No tengo la mas minima pretension de esbozar una historia de las mujeres en América Latina, aunque seria
muy bueno que ese objetivo se emprendiera sistematicamente por personas competentes. Y mejor todavia
seria intentar una historia de América Latina desde el protagonismo y la mirada de las mujeres. En general,
nuestros libros de historia estan poblados por figuras masculinas. Las historias oficiales que se han ido
narrando se caracterizan por ser historias sustentadas en hechos, acontecimientos y circunstancias
protagonizadas por los hombres, dejando en la sombra o en el olvido, incluso censurando, la participaciéon y
contribucion real de las mujeres. Las mujeres quedan como invisibles en el curso de muchas fases de su
desarrollo, no sélo discriminadas sino también olvidadas. Desde su perspectiva hay que volver a contar, pues,
la historia de América Latina, “esa patria inmensa de hombres alucinados y mujeres histéricas”, como decia el
colombiano Gabriel Garcia Marquez en el acto de recepcion del Premio Nobel de la literatura en Estocolmo.

Yo me limitaré a indicar algunas mujeres que reflejan y marcan fases de transformacion cultural en la
historia de nuestros pueblos, sabiendo que la seleccion de personalidades femeninas que destaco puede ser
discutida, corregida, complementada y enriquecida.

No es por cierto “politicamente correcto”, pero es muy significativo comenzar por sefalar dos figuras
femeninas que estan en los origenes del Nuevo Mundo americano. Una de ellas es Isabel de Castilla, la reina
catdlica, y otra es la india Malinche, llamada Marina por los conquistadores, compafiera y guia de Hernan
Cortés en la conquista del Imperio azteca. De Isabel no sélo sorprende la determinacion y fuerza de una mujer
para ser reina en un mundo masculino hecho de violencias e insidias, sino también protagonista de la formacién
del primer Estado nacional que iba dejando atras los mundos feudales europeos y cuya conclusion de la
reconquista de toda la peninsula ibérica, con la toma de Granada, ultimo reducto moro, alimentaria las energias
de la expansion de la cristiandad hispanica hacia la “terra incognita”, lo que sera el “Nuevo Mundo” americano.
Nos importa especialmente destacar la figura de esta reina catolica porque formé parte y fue protagonista de
aquel ambiente de la “reforma catolica” en la peninsula ibérica — cronolégicamente anterior a la reforma
protestante y al Concilio de Trento -, sin la cual no es posible entender la impresionante gesta misionera en el
“Nuevo Mundo”. Apenas medio afio después de que Cristébal Coldn pisara por primera vez las tierras del
Nuevo Mundo, Fernando e Isabel le comunican esta Instruccion capital: hacer todo lo posible por convertir a los
indigenas, precisando que éstos deben ser “bien y amorosamente tratados, sin causarles la menor molestia, de
modo que se tenga con ellos mucho trato y familiaridad”. La vergiienza de la esclavitud y matanzas de indios de
las que Coldn se hace después responsable estan entre los motivos de la ruptura de la reina Isabel con el
navegante. Y en 1499 la reina isabel hace saber que todos los que han traido esclavos de las Indias deben
“bajo pena de muerte” devolverlos libres a América. En 1501 firma una Instruccion al gobernador de las Indias
Nicolas de Obando sefalando que “es necesario informar a los indios sobre las cosas de nuestra santa fe para
que lleguen a su conocimiento (...) sin ejercer sobre ellos ninguna coaccion”. No extrafa, pues, que la reina
catdlica introduzca en su testamento aquel notable codicilo, en 1504, en el que suplica a su hija y marido que
prosigan como “fin principal” en las “Islas y Tierra Firme del mar Océano” el de “procurar inducir y traer los
pueblos de ellas y convertirlos a nuestra Santa Fe catdlica, y enviar a las dichas islas y Tierra Firme prelados y
religiosos y otras personas doctas y temerosas de Dios (...) y que en ello pongan mucha diligencia y no
consientan ni den lugar que los indios, vecinos y moradores de dichas Indias y Tierra Firme (...) reciban agravio
alguno en sus personas y en sus bienes, mas manden que sean bien y justamente tratados y si algun agravio
han recibido, lo remedien y provean por manera que no se exceda en cosa alguna (...)". Por eso, Bartolomé de
Las Casas escribia: “Los mayores horrores comenzaron desde que se supo en América que la reina acababa
de morir (...) porque su Alteza no cesaba de encargar que se tratara a los indios con dulzura y se emplearan
todos los medios para hacerlos felices”. Mas alla de tales nobles propésitos, la conquista de los imperios
indigenas, como toda conquista, fue hecha también de violencia, opresion y explotacion de los conquistados,
pero esto no acallara sino que provocara grandes luchas por la justicia, animadas por el Evangelio, en la
defensa de los indios por parte de legiones de misioneros. La espada ira unida a la cruz, pero la cruz se
convertira en tremenda autocritica de la espada.

Asi lo fue en la conciencia desgarrada de un Hernan Cortés. Hay quien trata a Malinche, su india
compafiera, bautizada Marina, como una traidora a su pueblo, desconociendo que provenia de aquel denso y
variado “tercer mundo” de pueblos y tribus indigenas sometidas al terrible dominio del imperio teocratico-



13

militarista de los aztecas, proveedores de tributos y de sus doncellas para los masivos sacrificios humanos. No
en vano hay un dicho en México que dice: “la conquista la hicieron los indios y la independencia los espafioles”.
En todo caso, la relacion de Cortés con Malinche es como una muestra muy significativa de aquel mestizaje
fundacional, desigual, lleno de contradicciones y dominaciones, en el que no faltaron princesas indigenas
incorporadas a la aristocracia colonial, pero en el que la gran mayoria de las indias quedaron sometidas, con
diversas dosis de violencia, a los conquistadores y colonizadores. En las periddicas sublevaciones indigenas en
el curso de la historia latinoamericana queda la memoria de mujeres que han sido lideres y combatientes en
primera fila: asi lo fueron las cacicas Tomasa Titut Condemayta y Gregoria Sisa que se destacaron en la guerra
emprendida por Tupac Amaru contra el imperio espafol, acompanado también por su esposa Micaela. Tiempos
mas tarde se canta a las “adelitas” de las masas campesino-indigenas de la revolucidn mexicana, hasta llegar a
la irrupcidon de comunidades y movimientos indigenas a partir de 1992, en la que descoll6é Rigoberta Menchu,
Premio Nébel de la Paz en 1992, depositaria de la cultura de los indigenas guatemaltecos, sobreviviente al
genocidio sufrido en ese pais centroamericano.

Es en tiempos de desolacion producidos por la conquista y de conformacion de ese mestizaje
desgarrado, asi como de intensa actividad misionera, que el “Nuevo Mundo” americano recibe la visitacion de la
“bella sefiora” que se presenta como “la perfecta siempre Virgen Maria (...) madre del verdadero Dios por
quien se vive”. Las apariciones de Nuestra Sefiora de Guadalupe en las que se revela a su Juanito, Juan
Dieguito, quien hoy reconocemos como san Juan Diego, el indio que escoge como su hijito y mensajero,
constituyen, segun el papa Francisco, un “acontecimiento fundante” en la historia de los pueblos
latinoamericanos. Es la “bendita entre todas las mujeres”, en quien “Dios dignificd a la mujeres en dimensiones
insospechadas”, la primera y perfecta discipula, discipula-misionera que trajo el Evangelio al Nuevo Mundo. No
es diosa como la de los aztecas que llevaban mascaras, ni como las “coyas” incaicas participes en funcion
teocratica de la sacralidad de las autoridades andinas. Es Madre que lleva en su seno y dona a su Hijo. Es
rostro maternal y misericordioso de Dios que irrumpe en la historia, escoge a los pobres y humildes de corazén
y llama a todos a la comunion. Es Virgen mestiza, pedagoga de la inculturacion del Evangelio, que rompe los
muros de incomunicacion, impulsa la unién entre hombres y pueblos, presencia indispensable en la gestacion
dramatica de un pueblo de hijos y hermanos. Es la nueva Eva, mujer virgen y madre, como la Iglesia. “Las
diversos advocaciones y santuarios esparcidos a lo largo y ancho del Continente” testimonian la presencia
cercana de la Virgen a los pueblos, en sus mas diversas circunstancias personales, familiares y colectivas. El
papa Francisco nos ha ensefiado e invitado, en la alocucidn que dirigié al Episcopado mexicano, a
compenetrarnos con el corazén y la mirada de la Virgen Maria a modo de clave hermenéutica para discernir los
mas profundos anhelos del corazén de nuestra gente y las diversas vicisitudes de su historia.

De las rosas que cayeron de la tiima de Juan Diego como sefal del acontecimiento guadalupano,
parece muy significativo que la primera santa americana, en Lima, tuviera como sobrenombre dado por su
nodriza indigena y nombre después de confirmacion, el de Rosa. El amor con el que Rosa se esforzaba de
corresponder a Cristo, y Cristo crucificado, es la clave de su vida. Se sabe de su vida eremitica como terciaria
dominicana en la minuscula celda construida con sus manos en el huerto de casa y en el pequefio hospital
contiguo donde acompafaba a todo sufrimiento; también del santo furor con el armaba su brazo y flagelaba la
propia carne en el anhelo insaciable por asemejarse cada vez mas a su Esposo divino. Porque Rosa oy6 de los
labios de Cristo: “Rosa de mi corazdn, sé mi esposa”. Y tuvo una profunda intimidad con El en largas horas de
soledad, oracion y sacrificio, a través de una fervorosa vida eucaristica no comun para aquellos tiempos. Es de
esas rosas misticas que perfuman la historia de los pueblos, como también lo fue Santa Mariana de Quito, que
queria ser jesuita. En 1604 se fundé el primer Carmelo en Puebla de los Angeles, que tanto hubiera llenado de
gozo a Santa Teresa de Jesus, que tuvo siempre presente al mundo americano en sus oraciones y desvelos
misioneros. Esa vena mistica que recorre la historia de nuestros pueblos llega hasta el Carmelo de Santa
Teresita de los Andes, en Chile, en pleno siglo XX, y las mujeres contemplativas que el papa Francisco visita
carinosamente en sus viajes apostolicos. Son el pulmoén orante que hace circular la vida cristiana en la Iglesia,
cuerpo de Cristo, y anima su misiéon. Un impresionante testimonio de libertad de la mujer se expresa en ellas,
aunque a veces puedan haber recaidas en encierros humanamente empobrecidos.

El mexicano Octavio Paz, notable personalidad que fue Premio Nébel de Literatura, gran poeta y
ensayista, estudido de modo muy especial la persona y obra de Sor Juan Inés de la Cruz, la primera gran poetisa
y escritora en lengua espafola, la primera en América, en el Virreinato de Nueva Espana. Para Paz, Sor Juana



14

fue “la primera feminista en nuestra lengua y en nuestro continente”, no obstante la presion clerical de
intolerancia eclesiastica que sufrio, en medio de un ambiente de arraigada misoginia. Siglos mas tarde, hubo
otros testimonios que anticiparon el feminismo moderno en América Latina, como las de Maria Antonia de Paz y
Figueroa, conocida como mama Antula y recientemente beatificada, asi como sus compafieras a quienes
tildaron como las “beatas”, mujeres laicas que recorrieron como peregrinas misioneras los caminos de media
argentina, desde Santiago del Estero hasta Buenos Aires, organizando, promoviendo y animando un sinnimero
de “ejercicios espirituales”. Desde el Virreinato de entonces en Buenos Aires fue tratada de loca, borracha,
fanatica y hasta de bruja, pero no se amedrento y atrajo a muchas decenas de miles de hombres y mujeres que
las siguieron.

La emancipacion americana es otro de los “acontecimientos fundantes” en la historia de los pueblos
hispano-americanos y un giro epocal. Si bien la mayor parte de las mujeres estaban por entonces abocadas,
casi exclusivamente, a realizar los quehaceres domésticos, se sabe bien que muchas mujeres aportaron su
tiempo, trabajo y recursos a los batallones independentistas, preparando viveres, lavando ropa, cosiendo
uniformes, ofreciendo hospitalidad y, cuando contaban con mayores recursos econémicos, donando alhajas
para la compra de armas y, en muchos casos, organizando colectas u operando como espias. Sin embargo, las
hubo y no pocas que participaron en los debates publicos y en los campos de batalla, aunque a menudo
vestidas de hombre. Manuelita Saenz, quitefia de origen, no fue soélo la compafiera de Simén Bolivar, sino que
lo salvé ante diversas conspiraciones, conocida asi como “la Libertadora del Libertador”. Fue mujer joven
comprometida en las gestas liberadoras de la Patria Grande. Se involucré de forma activa y contundente a lo
largo del proceso que culmind en la independencia del Peru, lo que le valié que el General San Martin le
asignara el grado de “Caballeresa del Sol”. Formoé parte del estado mayor de Bolivar. Combatié en la batalla de
Junin y luego en la aquella decisiva de Ayacucho, lo que le valié el grado de Coronela. “Mi pais es el continente
de América — decia -. He nacido bajo la linea del Ecuador”’. Recordamos también a Juana Azurduy, nacida en el
Potosi, ya involucrada en la sublevacion de Tupac Amaru, que apoyo junto con su marido los levantamientos
producidos en 1809 en Chuquisaca y La Paz. El General Manuel Belgrano reconocio su espiritu revolucionario y
su participacién activa en la guerra, por lo que le otorgd el cargo de teniente coronel. EI mismo Bolivar quiso
visitarla en su hogar para rendirle homenaje. Es significativo que en el aio 2015 la presidente Cristina
Fernandez de Kirchner sustituyo la estatua de Cristébal Coldn, junto a la Casa de Gobierno, por la estatua
donada por el presidente Evo Morales en la que se lee: “Juana Azurduy Generala”. Todavia quedaria por
relevar muchas otras mujeres protagonistas de esos tiempos de independencia, como Maria Magdalena
“Macacha” Guemes, que acompafo a su hermano, el caudillo, en la luchas en territorio saltefio, jujefio y alto-
peruano; o como la venezolana Josefa Camejo, “Dona Ignacia”, participe de la “Sociedad Patriética” y desde
entonces luchadora por la independencia en las guerras contra los realistas en diversas regiones de Venezuela
y de Nueva Granada, a quien se recuerda presionando a un comandante en favor de la independencia con la
pistola en mano al grito de “Viva la Revolucién”; o como la colombiana Polonia Salvatierra y Rios, conocida con
el nombre de “Policarpa”, o “La Pola”, que participo en el grito de independencia del 20 de julio de 1810, toda
una ‘matahari’ como espia de las fuerzas independentistas, después vinculada al Ejército patriota de los Llanos,
muri6 fusilada y fue considerada martir y simbolo de la independencia para los colombianos. La mexicana
Leona Vicario, una de las primeras periodistas, encarcelada en varias ocasiones por difundir la ideologia de los
libertadores, fue considerada como una de las madres de la patria por el Congreso de la Unién en México.
Hubo muchas mujeres que durante los afos de guerra fueron, de una parte y otra, exiliadas, emigradas,
refugiadas, desterradas, prisioneras, torturadas, ajusticiadas, violadas. No han faltado mujeres fuertes,
combatientes y sufridas en la historia de los pueblos latinoamericanos.

Esos largos afios de guerras civiles y de emancipacion, proseguidos por el deambular de milicias y
tropas armadas por las desoladas tierras que fueron de anarquia y violencias hasta muy entrada la segunda
mitad del siglo XIX, hicieron que las mujeres tuvieran que duplicar sus esfuerzos para cuidar y educar a sus
hijos, y mantener solas a sus familias, mientras se consolidaba una tradicion de ausencia de la figura del varén
en la vida familiar, sin fija residencia, dejando tendales de hijos naturales y mujeres abandonadas por doquier.
Fueron ellas quienes custodiaron y transmitieron a su prole el sentido de pertenencia a una tradicion, a una
patria, a la Iglesia. Con el desmantelamiento de las instituciones pastorales y catequéticas de la Iglesia y la
ausencia de pastores, paso por las madres la “traditio” de la fe, especialmente a través de la piedad popular. Un
caso extremo fue vivido en el Paraguay, donde en la inicua guerra de la Triple Alianza perdié mas del 90% de
su poblacién masculina adulta. S6lo quedaron viudas, huérfanos, madres, hijas y hermanas desamparadas en



15

medio de un pais deshecho, pero que tuvieron la fortaleza de espiritu para reconstruirlo, haciendo sobrevivir su
fe, su lengua, su cultura, en un positivo, fecundo matriarcado. Por eso, el papa Francisco siempre recuerda a la
mujer paraguaya como “la mas gloriosa”.

En la segunda mitad del siglo XIX comenzaron a hacerse sentir en los diversos paises
latinoamericanos, mujeres escritoras y educadoras, maestras sobre todo, que bien pueden ser consideradas
como pioneras de movimientos feministas, las que, en sus obras, pusieron bajo critica las situaciones de
esclavitud, marginalidad y dependencia sufridas por las mujeres, reivindicando sus derechos, reclamando su
acceso a la educacion y a la vida publica de las naciones. Entre ellas, la brasileia Nisia Floresta Brasileira
Augusta que en 1832 publico su libro “Direito das Mulheres e injustica dos homens”, tematica también afrontada
por otra poetisa brasilefia, Narcisa Amalia de Campos. La argentinas Juana Paola Manso, que escribia bajo el
seuddnimo “Mujer poeta”, colaboré en la presidencia de Sarmiento con la apertura de 34 escuelas y bibliotecas
publicas y fue después la primera mujer en estar incorporada en la Comision Nacional de Escuelas. La peruana
Mercedes Cabello de Carbonera escribid por entonces cinco volumenes bajo el titulo: “Influencia de la mujer en
la civilizacién”. La chilena Rosario Ortiz, apodada Monche, fue una de las primeras periodistas de América
Latina. Habria que agregar varios otros nombres, como la de la novelista argentina Juana Manuel Gorriti y la
poeta chilena Mercedes Marin del Solar. Algunas de ellas, como la catamarquefa Eulalia Ares de Vildoza o la
misma Monche participaron activamente en las guerras civiles de su tiempo.

Es a finales del siglo XIX que comienza a irrumpir en forma mas relevante la presencia de las mujeres
en la educacion, en el mercado de trabajo y en la escena publica de las naciones, en el contexto de las
transformaciones sociales y culturales provocadas por el gradual advenimiento de las sociedades urbano-
industriales durante las primeras décadas del siglo XX. En los fuertes movimientos sociales de ese tiempo
descuellan, en primer lugar, militantes anarquistas y socialistas, como Rosa Uquillas y Lidia Herrera, fundadoras
en el Ecuador del grupo “Rosa Luxemburgo”, la dirigente sindical chilena de “sociedades de resistencia” Angela
Mufoz, la peruana Maria del Jesus Alvarado defensora de los derechos de las mujeres, de los trabajadores y
de los indigenas, o la agitadora social Maria Cano en Colombia. No faltaron tampoco figuras excepcionales
como la de Teresa Carrefio, pianista, cantante y compositora venezolana, que dio su primer concierto en el
Irving May de Nueva York, mas tarde tocaria en la Casa Blanca para el Presidente Lincoln y recorreria el
mundo entero desde las ultimas décadas del siglo XIX a lo largo de su carrera artistica y musical. Su himno a
Simén Bolivar es una de sus piezas maestras.

A finales de siglo llegan a América Latina muchas Congregaciones religiosas femeninas, a las que se
agregaran otras en las primeras décadas del siglo XX, también nacidas en tierras latinoamericanas, que
fundaron una red de escuelas, hospitales y una gran variedad de obras y actividades de caridad y asistencia a
sectores necesitados de la poblacion. Desde entonces hasta la actualidad, las monjitas o hermanitas — como
son llamadas por nuestros pueblos — son las mayores y mejores testigos y operadoras de las obras de
misericordia. Nadie como ellas encuentran las puertas y corazones abiertos de nuestras gentes.

Son también los tiempos de los movimientos sufragistas, en los que mujeres instruidas, en general de
clases medias emergentes o acomodadas, reclaman el derecho al voto femenino. En ellos se destaca la
rioplatense Paolina Luisi, que funda en Montevideo, en 1903, el primer Consejo Nacional de la Mujer, la
ecuatoriana Matilde Hidalgo de Porcel, que se inscribe en los registros electorales provocando el desconcierto y
resistencia de los dirigentes del pais, la mexicana Hermida Galindo que fundd el semanario feminista “La mujer
moderna” y su compatriota Elvia Carrillo Puerto, que organizé el Primer Encuentro Feminista de Yucatan y en
1923 fue electa Diputada en el Congreso de Yucatan, lo que la convertiria en la primera mujer mexicana en
ostentar un cargo de este tipo. En Brasil, Bertha Lutz fundo en 1922 la “Federacion brasilefia para el progreso
femenino” y en 1929 la Universidad de la Mujer. En 1910 se reunio en Buenos Aires el primer Congreso
Femenino Internacional con mas de doscientas mujeres del Cono Sur. Fue el Uruguay el primer pais
sudamericano en aprobar el sufragio femenino. En 1932 Getulio Vargas concedio por decreto el derecho de
voto a las mujeres, y es bueno recordar a la Profesora Antonieta de Barros, la primera y Unica mujer negra que,
en el Estado de Santa Catarina, llegd a ser miembro de la Asamblea Legislativa. El sufragio femenino aprobado
en Argentina en 1947 y dos afios mas tarde la igualdad juridica de los conyuges y la patria potestad compartida
fueron conquistas de las que Eva Perdn fue protagonista principal.



16

Mujer extraordinaria es Eva Perdn. La vida dificil de la joven Maria Eva Duarte da un giro decisivo
cuando inicia una relacion sentimental con Juan Domingo Perdn, entonces Secretario de Trabajo y Prevision
Social de la Republica Argentina, uniéndose después en matrimonio. Son los tiempos de un vasto proceso de
industrializacion por sustitucion de importaciones en toda América Latina, que provoca masivas migraciones de
los campos a la ciudad. Es la irrupcién hacia las periferias ciudadanas de los “cabecitas negras” que el General
Perdn incorpora en clase obrera, sindicaliza y promueve sus derechos laborales y sociales. Son los
“descamisados” que Evita tanto amo. La presencia politica de Eva comienza a tomar fuerza durante la campana
de Perdn antes de la victoria electoral de 1946. Su primer discurso lo dio en el Luna Park ante una convencién
de mujeres obreras para proclamar la férmula presidencial. Pasional y rebelde, incluso hasta el exceso, siempre
junto a su marido, Evita — tal como el pueblo la bautizé — descolldé en un espacio publico dominado por lo
masculino. Organizé la rama femenina del Partido peronista, se vincul6 fuertemente con los sindicatos e incluyo
a los sectores populares como protagonistas de las politicas publicas. Eva Perén despleg6 toda su energia en
la Fundacién que llevé su nombre, caracterizada sobre todo por su presencia personal, inmediata, cercana,
para la ayuda social a todos los necesitados. Muy amada por los pobres, fallecié a los 33 afos. Fue declarada
por el Congreso Nacional como “Jefa Espiritual de la Nacion”. Luego del golpe militar que derrocé a su marido,
su cuerpo embalsamado fue secuestrado y profanado y sélo devuelto a sus familiares en 1974.

Evita fue la primera mujer a ser candidata a una Vice-Presidencia en América Latina. Un signo muy
claro de la creciente participacion de la mujer en todos los dmbitos de la vida de las naciones puede advertirse
por la mas reciente presencia de las mujeres en los mas altos cargos politicos de gobierno. Violeta Chamorro
ocupo la presidencia de Nicaragua en 1990, Mireya Moscoso gand las elecciones panamefias en 1999, Sila
Maria Calderon fue electa gobernadora de Puerto Rico en 2001 y mas recientemente hemos tenido las
presidencias de Michelle Bachelet en Chile, Cristina Fernandez de Kirchner en Argentina y Dilma Roussef en
Brasil.

Las “Madres de Mayo” y las “abuelas de Mayo” pueden bien representar a todas las mujeres que han
luchado contra las dictaduras militares y, en estos casos, reclamando por sus hijos y nietos “desparecidos”,
victimas de una politica brutal de represion como terrorismo de Estado. Estela Carlotto es indestructible lider de
las valientes abuelas de Mayo. Cabe recordar también a las hermanas Mirabal, conocidas como “las
Mariposas”, durante su intenso activismo contra la dictadura de Rafael Lednidas Trujillo en Republica
Dominicana, que fueron encontradas muertas en un barranco, uno de los peores crimenes del dictador,
reconocidas después como simbolo de la opresion y violencia contra la mujer. El papa Francisco recuerda
siempre con admiracion y gratitud a Esther Ballestrino, paraguaya, refugiada en la Argentina huyendo de la
dictadura de su pais. En Buenos Aires Esther fue directora de un laboratorio donde llega a trabajar un
muchacho de ascendencia italiana, Jorge Mario Bergoglio. Apasionada de la justicia, amiga de los débiles,
simpatizante comunista, Esther sigue después batiéndose por la libertad contra la dictadura militar en Argentina.
Logra obtener la condicion de refugiada por el Alto Comisionado de las Naciones Unidas, pero la guerra sucia
la afecta en sus afectos mas queridos y termina ella misma como “desparecida”. No podemos dejar de incluir
también en este rengldn a las “Damas de Blanco”, que manifiestan publicamente en Cuba, con valentia,
reclamando la liberacion de familiares considerados injustamente en prision. Durante el viaje del papa Francisco
en Colombia hubo testimonios impresionantes de mujeres que sufrieron la muerte de muchos seres queridos en
las largas décadas de violencia desencadenada en Colombia, sobre todo por causa de los movimientos
guerrilleros y las formaciones paramilitares, y que, sin embargo, se han convertido en impresionantes
constructoras de la paz, no en los vértices de negociaciones politicas, sino en una sorprendente capacidad de
misericordia, hecha de perddn y dramaticas reconciliaciones.

Entre los grandes progresos de las ultimas décadas se destaca un acceso mucho mas relevante de
las mujeres al mercado laboral, aunque subsiste hasta ahora un mayor desempleo que el masculino, las
mujeres ocupan los trabajos de baja productividad y con mas bajas remuneraciones, son la gran mayoria en el
trabajo llamado “informal” que abunda en América Latina y que roza la mendicidad, llenando las calles de
“ambulantes”, escondiendo formas duras de explotacion como frecuentemente sufren las que aun hoy son
consideradas como “sirvientas”, mientras se da la devaluacion publica de la importancia de la mujer como jefa
del hogar, trabajadora doméstica y educadora de los hijos, sustituta de muchas carencias de los servicios del
Estado. Las mujeres son las que cargan con la realidad y consecuencias mas penosas de la pobreza e
indigencia entre los latinoamericanos. Me gusta citar a la mexicana Marta Sanchez Soler, presidenta del



17

Movimiento Migratorio Mesoamericano, que cada afio lidera la caravana de madres de migrantes
desaparecidos en ruta hacia Estados Unidos, acompafiando a mujeres de Guatemala, Nicaragua, Honduras y
El Salvador que recorren México con las fotografias de sus hijos a cuestas, buscando sus rastros perdidos; y
también a las “Patronas”, mujeres sencillas de ambientes populares que salen al encuentro de las necesidades
de los migrantes en las condiciones terribles del tren conocido como “La Bestia”.

Mas importantes progresos se han dado en el acceso de las mujeres a la educacion, que es muy
igualitario en los paises latinoamericanos y que es incluso superior en la educacion secundaria y terciaria,
aunque se dan todavia algunas excepciones en areas con alta proporcion indigena. Por eso, no es de extrafiar
qgue grandes personalidades femeninas se destaquen en los mas diversos ambitos profesionales y cientificos.
Me gusta sefialar asi a Eulalia Guzman, la primera arquedloga mexicana, responsable de la recoleccion de gran
cantidad de informaciones acerca del México prehispanico, a Evelyn Miralles, venezolana que lidera desde
hace mas de 20 afos el programa de realidad virtual de la Agencia Espacial Estadounidense y a Sandra Diaz,
la reconocida bidloga de la Universidad Nacional de Cérdoba que fue miembro del Panel Intergubernamental
sobre Cambio Climatico que recibio el Premio Ndbel de la Paz en el afio 2007. jPero el elenco y el
reconocimiento tendria que ser mucho mas extenso!

En las creaciones artisticas es en donde aun mas se han ido expresando en modo muy significativo
los mundos “interiores” de la mujer latinoamericana y su testimonio publico en medio de tales transformaciones.
El dolor y la angustia de las mujeres de su época, en una tonalidad introspectiva entre el drama, la audacia y el
erotismo, se expresaron en la poetisa argentina Alfonsina Storni. jY como no citar a Gabriela Mistral, poetiza y
educadora, diplomatica y activa feminista chilena, que fue la primera mujer latinoamericano que recibi6é en 1945
el Premio Nobel de Literatura! Si en ella esta todavia tan presente la tradicion cristiana, décadas después la
deriva de la secularizacion, la descristianizacion, se advierte en las novelas de Isabel Allende.

Merecen ser citadas también algunas grandes cantoras populares que lo han hecho desde las
entrafas de la tradicién y del ethos cultural de nuestros pueblos, como la chilena Violeta Parra y la argentina
Mercedes Sosa.

Una mujer que anticipa una transformacioén cultural en América Latina es la mexicana Frida Kahlo,
pintora surrealista, compafera sentimental del muralista Diego de Rivera, ambos de militancia comunista, artista
admirada por Pablo Picasso, Vasili Kandinski y André Bréton, la primera en exponer su pintura en el Museo del
Louvre, cuya obra tuvo gran auge justo después de su muerte a partir de la década del 70. Frida Kahlo marca
una pauta cultural por su vida bohemia, poco convencional, transgresiva, la de una liberacién femenina que
pretende ser liberada no sélo de todo prejuicio o convencion sino también de toda norma antropoldgica y ética,
de todo vinculo. De pronto Frida se convirtié en un icono que impidio separar a la mujer del mito, por su carga
de enfermedades y padecimientos, por la crudeza, ternura y talento con la que exorcizé sus demonios a través
del arte, por la sexualidad exotica representada en sus multiples auto-retratos, por las anécdotas de su
bisexualidad, por la independencia que mostraba en la tormentosa y apasionada relacion con Diego Rivera, por
esa mezcla sincrética de cosmopolitismo y de representacion de tradiciones indigenas y exvotos cristianos, por
su sinceridad descarnada y constante rebeldia. No hay en Frida el mero reflejo del hedonismo libertino de las
sociedades del consumo, sino una experiencia de densidad humana atravesada, en medio de sus
contradicciones, por los misterios del dolor y el amor; ella, confesa atea, que se consideraba “olvidada de la
manopla de Dios”. Lo expresa bien aquella poesia a las mujeres que intitula: “Mereces un amor”: “Mereces un
amor que te quiera despeinada, con todo y las razones que te levantan de prisa, con todo y los demonios que
no te dejan dormir. Mereces un amor que te haga sentir segura, que pueda comerse al mundo si camina de tu
mano, que sienta que tus abrazos van perfectos con su piel. Mereces un amor que quiera bailar contigo, que
visite el paraiso cada vez que te mira a los ojos, y que no se aburra nunca de leer tus expresiones. Mereces un
amor que te escuche cuando cantas, que te apoye en tus ridiculos, que respete que eres libre, que te
acompafie en tu vuelo, que no le asuste caer. Mereces un amor que se lleve las mentiras, que te traiga la
ilusion, el café y las poesias”. Frida no encontrd respuestas a sus padecimientos y a su busqueda de un amor
que le llenara la vida; por eso, fue de un individualismo desenfrenado y anarquico.

La profunda crisis de la sociedad machista y patriarcal, por mas que muy resistente como se advierte
dramaticamente en la tan difundida violencia sobre las mujeres — incluso de feminicidios, como denuncié el



18

papa Francisco en Peru - y en altos porcentajes de embarazos de adolescentes, pone en primer plano la
dignidad de la mujer y su libertad en el amor personal. Pero en la historia la ambigliedad es inevitable, cada
virtud trae consigo un nuevo tipo de desviacion. Ese mismo bien del amor personal, pero desligado de su
relacion con la “generacion”, considerada la maternidad como fardo y jaula contra la “promocién de la mujer”, se
vuelve cara de un nuevo hedonismo, penetracion de las pautas de la sociedad del consumo que esconden el
nihilismo que impregna sus formas dominantes. Podria escoger al respecto los nombres de no pocas activistas
contemporaneas en los paises latinoamericanos, que luchan por los asi llamados “derechos sexuales y
reproductivos”, por una “maternidad libre y voluntaria”, por la total permisividad del aborto, incluso como
derecho. jImpresionante estrategia de los grandes poderes mundiales que se apoderan de las mas que
legitimas reivindicaciones de la mujer para transmutarlas en instrumentos de devastaciones de pueblos y
culturas! Son liberaciones contra la libertad. Se vuelve una liberacion contra la vida. La reivindicacion de la
persona sola se trasmuta en apologia del crimen del aborto, en el que los varones son corresponsables por
irresponsabilidad e incluso muchas veces primeros culpables por constriccion de las mujeres. Es légico que el
amor puramente personal, solo referido a la instintividad inmediata del deseo, se trasmuta también en la
exaltacion de todo tipo de experiencia sexual. Asi opera el “colonialismo cultural” denunciado por el papa
Francisco, que encuentra un muro de contencion en la muchedumbre de mujeres que a lo largo de nuestra
historia han sido y siguen siendo “madres coraje”, porque por lo general solas y en condiciones muy dificiles de
jefas del hogar, han cuidado a su prole, con la fuerza del amor, el gozo de la maternidad, una gratuidad que
carga con muchos sacrificios y una esperanza a toda prueba. Son las custodias de la vida, de la sabiduria y de
la fe de nuestros pueblos. La necesidad de reconstruir el tejido familiar y social de los pueblos latinoamericanos
requiere, como testimonio y fuerza fecunda e irradiante, la relacién entre varén y mujer en matrimonios que
sorprendan y atraigan por vivir la belleza del amor que esta como cantada en himno evangélico en la
Exhortacion apostélica “Amoris Laetitia” del papa Francisco.

Haber pretendido seleccionar los nombres de algunas mujeres en nuestra historia, aunque sélo para
apreciar tendencias culturales, termina dejando como el sabor de una grave injusticia para los millones y
millones de mujeres andnimas que no aparecen ni en libros ni en periddicos, que no tienen ninguna publicidad.
Sin ellas no se hubiera transmitido la fe y todo su “ethos” de humanidad; sin ellas se hubiera disgregado aun
mas el tejido familiar y social de nuestros pueblos, empobreciéndose radicalmente; sin ellas hubiera
predominado incluso mucho mas la dialéctica de la enemistad y la violencia sobre la cultura del encuentro y la
amistad social en la convivencia de nuestras naciones. En su reciente viaje apostdlico, el papa Francisco
exclamaba para el Peru, pero lo podemos y debemos alargar para toda América Latina: “; Qué seria el Peru sin
las madres y las abuelas? ;Qué seria nuestra vida sin ellas? (...) fuerzas motrices de la vida”.

Termino evocando dos mujeres excepcionales. No me detengo especialmente sobre ellas porque me
temo que algunos de Ustedes, en forma equivocada, consideren esta mencién como excesivamente subijetiva.
Por eso, solo evoco sus nombres: uno es el de Susana, mi madre, y otro es el de Lidice, mi esposa.



