2., SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. plac
Jueves 01.03.2018

Carta “Placuit Deo” de la Congregacion para la Doctrina de la Fe a los obispos de la Iglesia
Catdlica sobre algunos aspectos de la salvacién cristiana

Congregacion para la Doctrina de la Fe
Carta Placuit Deo

a los Obispos de la Iglesia Catdlica sobre algunos aspectos de la salvacion cristiana

I Introduccién

1. «Dispuso Dios en su sabiduria revelarse a Si mismo y dar a conocer el misterio de su voluntad (cf. Ef1, 9),
mediante el cual los hombres, por medio de Cristo, Verbo encarnado, tienen acceso al Padre en el Espiritu
Santo y se hacen consortes de la naturaleza divina (cf. Ef2, 18; 2 P 1, 4). [...] Pero la verdad intima acerca de
Dios y acerca de la salvacion humana se nos manifiesta por la revelacion en Cristo, que es a un tiempo
mediador y plenitud de toda la revelacidon»[1]. La ensefianza sobre la salvacion en Cristo requiere siempre ser
profundizada nuevamente. Manteniendo fija la mirada en el Sefor Jesus, la Iglesia se dirige con amor materno
a todos los hombres, para anunciarles todo el designio de la Alianza del Padre que, a través del Espiritu Santo,
quiere «recapitular en Cristo todas las cosas» (cf. Ef1,1 0). La presente Carta pretende resaltar, en el surco de
la gran tradicion de la fe y con particular referencia a la ensefianza del Papa Francisco, algunos aspectos de la
salvacion cristiana que hoy pueden ser dificiles de comprender debido a las recientes transformaciones
culturales.

Il. Elimpacto de las transformaciones culturales de hoy en el significado de la salvacién cristiana

2. Elmundo contemporaneo percibe no sin dificultad la confesion de la fe cristiana, que proclama a Jesus
como el unico Salvador de toda el hombre y de toda la humanidad (cf. Hch 4, 12; Rm 3, 23-24;1 Tm 2, 4-5; Tt
2, 11-15).[2] Por un lado, el individualismo centrado en el sujeto autbnomo tiende a ver al hombre como un ser



2

cuya realizacion depende unicamente de su fuerza.[3] En esta vision, la figura de Cristo corresponde mas a un
modelo que inspira acciones generosas, con sus palabras y gestos, que a Aquel que transforma la condicion
humana, incorporandonos en una nueva existencia reconciliada con el Padre y entre nosotros a través del
Espiritu (cf. 2 Co 5, 19; Ef2, 18). Por otro lado, se extiende la visidon de una salvacion meramente interior, la
cual tal vez suscite una fuerte conviccion personal, o un sentimiento intenso, de estar unidos a Dios, pero no
llega a asumir, sanar y renovar nuestras relaciones con los demas y con el mundo creado. Desde esta
perspectiva, se hace dificil comprender el significado de la Encarnacion del Verbo, por la cual se convirtid
miembro de la familia humana, asumiendo nuestra carne y nuestra historia, por nosotros los hombres y por
nuestra salvacion.

3. El Santo Padre Francisco, en su magisterio ordinario, se ha referido a menudo a dos tendencias que
representan las dos desviaciones que acabamos de mencionar y que en algunos aspectos se asemejan a dos
antiguas herejias: el pelagianismo y el gnosticismo.[4] En nuestros tiempos, prolifera una especia de neo-
pelagianismo para el cual el individuo, radicalmente autbnomo, pretende salvarse a si mismo, sin reconocer que
depende, en lo mas profundo de su ser, de Dios y de los demas. La salvacion es entonces confiada a las
fuerzas del individuo, o las estructuras puramente humanas, incapaces de acoger la novedad del Espiritu de
Dios.[5] Un cierto neo-gnosticismo, por su parte, presenta una salvacion meramente interior, encerrada en el
subjetivismo,[6] que consiste en elevarse «con el intelecto hasta los misterios de la divinidad desconocida».[7]
Se pretende, de esta forma, liberar a la persona del cuerpo y del cosmos material, en los cuales ya no se
descubren las huellas de la mano providente del Creador, sino que ve sélo una realidad sin sentido, ajena de la
identidad ultima de la persona, y manipulable de acuerdo con los intereses del hombre.[8] Por otro lado, esta
claro que la comparacion con las herejias pelagiana y gndstica solo se refiere a rasgos generales comunes, sin
entrar en juicios sobre la naturaleza exacta de los antiguos errores. De hecho, la diferencia entre el contexto
histérico secularizado de hoy y el de los primeros siglos cristianos, en el que nacieron estas herejias, es
grande[9]. Sin embargo, en la medida en que el gnosticismo y el pelagianismo son peligros perennes de una
errada comprension de la fe biblica, es posible encontrar cierta familiaridad con los movimientos
contemporaneos apenas descritos.

4. Tanto el individualismo neo-pelagiano como el desprecio neo-gnéstico del cuerpo deforman la confesion de
fe en Cristo, el Salvador unico y universal. ; Como podria Cristo mediar en la Alianza de toda la familia humana,
si el hombre fuera un individuo aislado, que se autorrealiza con sus propias fuerzas, como lo propone el neo-
pelagianismo? ¢ Y como podria llegar la salvacion a través de la Encarnacion de Jesus, su vida, muerte y
resurreccion en su verdadero cuerpo, si lo que importa solamente es liberar la interioridad del hombre de las
limitaciones del cuerpo y la materia, segun la nueva vision neo-gnostica? Frente a estas tendencias, la presente
Carta desea reafirmar que la salvacion consiste en nuestra unién con Cristo, quien, con su Encarnacion, vida,
muerte y resurreccion, ha generado un nuevo orden de relaciones con el Padre y entre los hombres, y nos ha
introducido en este orden gracias al don de su Espiritu, para que podamos unirnos al Padre como hijos en el
Hijo, y convertirnos en un solo cuerpo en el «primogénito entre muchos hermanos» (Rm 8, 29).

lll. Aspiracién humana a la salvacién

5. El hombre se percibe a si mismo, directa o indirectamente, como un enigma: ;Quién soy yo que existo,
pero no tengo en mi el principio de mi existir? Cada persona, a su modo, busca la felicidad, e intenta alcanzarla
recurriendo a los recursos que tiene a disposicion. Sin embargo, esta aspiracion universal no necesariamente
se expresa o se declara; mas bien, es mas secreta y oculta de lo que parece, y esta lista para revelarse en
situaciones particulares. Muy a menudo coincide con la esperanza de la salud fisica, a veces toma la forma de
ansiedad por un mayor bienestar econdmico, se expresa ampliamente a través de la necesidad de una paz
interior y una convivencia serena con el préjimo. Por otro lado, si bien la cuestion de la salvacion se presenta
como un compromiso por un bien mayor, también conserva el caracter de resistencia y superacion del dolor. A
la lucha para conquistar el bien, se une la lucha para defenderse del mal: de la ignorancia y el error, de la
fragilidad y la debilidad, de la enfermedad y la muerte.

6. Con respecto a estas aspiraciones, la fe en Cristo nos ensefa, rechazando cualquier pretension de
autorrealizacion, que solo se pueden realizar plenamente si Dios mismo lo hace posible, atrayéndonos hacia El
mismo. La salvacion completa de la persona no consiste en las cosas que el hombre podria obtener por si



mismo, como la posesion o el bienestar material, la ciencia o la técnica, el poder o la influencia sobre los
demas, la buena reputacioén o la autocomplacencia.[10] Nada creado puede satisfacer al hombre por completo,
porque Dios nos ha destinado a la comunién con El y nuestro corazén estara inquieto hasta que descanse en
EL.[11] «La vocacion suprema del hombre en realidad es una sola, es decir, la divina».[12] La revelacién, de
esta manera, no se limita a anunciar la salvacién como una respuesta a la expectativa contemporanea. «Si la
redencion, por el contrario, hubiera de ser juzgada o medida por la necesidad existencial de los seres humanos,
¢,como podriamos soslayar la sospecha de haber simplemente creado un Dios Redentor a imagen de nuestra
propia necesidad?».[13]

7. Ademas es necesario afirmar que, de acuerdo con la fe biblica, el origen del mal no se encuentra en el
mundo material y corpdreo, experimentada como un limite o como una prision de la que debemos ser salvados.
Por el contrario, la fe proclama que todo el cosmos es bueno, en cuanto creado por Dios (cf. Gn 1, 31; Sb 1, 13-
14; 1 Tm4 4), y que el mal que mas dafa al hombre es el que procede de su corazon (cf. Mt 15, 18-19; Gn 3, 1-
19). Pecando, el hombre ha abandonado la fuente del amor y se ha perdido en formas espurias de amor, que lo
encierran cada vez mas en si mismo. Esta separacion de Dios — de Aquel que es fuente de comunion y de vida
— que conduce a la pérdida de la armonia entre los hombres y de los hombres con el mundo, introduciendo el
dominio de la disgregacion y de la muerte (cf. Rm 5, 12). En consecuencia, la salvacién que la fe nos anuncia
no concierne solo a nuestra interioridad, sino a nuestro ser integral. Es la persona completa, de hecho, en
cuerpo y alma, que ha sido creada por el amor de Dios a su imagen y semejanza, y esta llamada a vivir en
comunién con El.

IV. Cristo, Salvador y Salvacion

8. En ningun momento del camino del hombre, Dios ha dejado de ofrecer su salvacion a los hijos de Adan (cf.
Gn 3, 15), estableciendo una alianza con todos los hombres en Noé (cf. Gn 9, 9) y, mas tarde, con Abraham y
su descendencia (cf. Gn 15, 18). La salvacion divina asume asi el orden creativo compartido por todos los
hombres y recorre su camino concreto a través de la historia. Eligiéndose un pueblo, a quien ha ofrecido los
medios para luchar contra el pecado y acercarse a El, Dios ha preparado la venida de «un poderoso Salvador
en la casa de David, su servidor» (Lc 1, 69). En la plenitud de los tiempos, el Padre ha enviado a su Hijo al
mundo, quien anuncio el reino de Dios, curando todo tipo de enfermedades (cf. Mt 4, 23). Las curaciones
realizadas por Jesus, en las cuales se hacia presente la providencia de Dios, eran un signo que se referia a su
persona, a Aquel que se ha revelado plenamente como el Sefior de la vida y la muerte en su evento pascual.
Segun el Evangelio, la salvacién para todos los pueblos comienza con la aceptacion de Jesus: «Hoy ha llegado
la salvacion a esta casa» (Lc 19, 9). La buena noticia de la salvacion tienen nombre y rostro: Jesucristo, Hijo de
Dios, Salvador. «No se comienza a ser cristiano por una decision ética o una gran idea, sino por el encuentro
con un acontecimiento, con una Persona, que da un nuevo horizonte a la vida y, con ello, una orientacion
decisiva».[14]

9. Lafe cristiana, a través de su tradicion centenaria, ha ilustrado, a través de muchas figuras, esta obra
salvadora del Hijo encarnado. Lo ha hecho sin nunca separar el aspecto curativo de la salvacion, por el que
Cristo nos rescata del pecado, del aspecto edificante, por el cual El nos hace hijos de Dios, participes de su
naturaleza divina (cf. 2 P 1, 4). Teniendo en cuenta la perspectiva salvifica que desciende (de Dios que viene a
rescatar a los hombres), Jesus es iluminador y revelador, redentor y liberador, el que diviniza al hombre y lo
justifica. Asumiendo la perspectiva ascendiente (desde los hombres que acuden a Dios), El es el que, como
Sumo Sacerdote de la Nueva Alianza, ofrece al Padre, en el nombre de los hombres, el culto perfecto: se
sacrifica, expia los pecados y permanece siempre vivo para interceder a nuestro favor. De esta manera
aparece, en la vida de Jesus, una admirable sinergia de la accion divina con la accién humana, que muestra la
falta de fundamento de la perspectiva individualista. Por un lado, de hecho, el sentido descendiente testimonia
la primacia absoluta de la accion gratuita de Dios; la humildad para recibir los dones de Dios, antes de cualquier
accion nuestra, es esencial para poder responder a su amor salvifico. Por otra parte, el sentido ascendiente nos
recuerda que, por la accion humana plenamente de su Hijo, el Padre ha querido regenerar nuestras acciones,
de modo que, asimilados a Cristo, podamos hacer «buenas obras, que Dios prepard de antemano para que las
practicaramos» (Ef2, 10).

10. Esta claro, ademas, que la salvacion que Jesus ha traido en su propia persona no ocurre solo de manera



4

interior. De hecho, para poder comunicar a cada persona la comunién salvifica con Dios, el Hijo se ha hecho
carne (cf. Jn 1, 14). Es precisamente asumiendo la carne (cf. Rm 8, 3; Hb 2, 14: 1 Jn 4, 2), naciendo de una
mujer (cf. Ga 4, 4), que «se hizo el Hijo de Dios Hijo del Hombre»[15] y nuestro hermano (cf. Hb 2, 14). Asi, en
la medida en que El ha entrado a formar pare de la familia humana, «se ha unido, en cierto modo, con todo
hombre»[16] y ha establecido un nuevo orden de relaciones con Dios, su Padre, y con todos los hombres, en
quienes podemos ser incorporado para participar a su propia vida. En consecuencia, la asuncion de la carne,
lejos de limitar la accion salvadora de Cristo, le permite mediar concretamente la salvacion de Dios para todos
los hijos de Adan.

11.  En conclusién, para responder, tanto al reduccionismo individualista de tendencia pelagiana, como al
reduccionismo neo-gnostico que promete una liberacion meramente interior, es necesario recordar la forma en
que Jesus es Salvador. No se ha limitado a mostrarnos el camino para encontrar a Dios, un camino que
podriamos seguir por nuestra cuenta, obedeciendo sus palabras e imitando su ejemplo. Cristo, mas bien, para
abrirnos la puerta de la liberacién, se ha convertido El mismo en el camino: «Yo soy el camino» (Jn 14, 6).[17]
Ademas, este camino no es un camino meramente interno, al margen de nuestras relaciones con los demas y
con el mundo creado. Por el contrario, Jesus nos ha dado un «camino nuevo y viviente que él nos abri6 a través
del velo del Templo, que es su carne» (Hb 10, 20). En resumen, Cristo es Salvador porque ha asumido nuestra
humanidad integral y vivié una vida humana plena, en comunién con el Padre y con los hermanos. La salvacién
consiste en incorporarnos a nosotros mismos en su vida, recibiendo su Espiritu (cf. 1 Jn 4, 13). Asi se ha
convirtid «en cierto modo, en el principio de toda gracia segun la humanidad».[18] El es, al mismo tiempo, el
Salvador y la Salvacion.

V. La Salvacién en la Iglesia, cuerpo de Cristo

12. Ellugar donde recibimos la salvacion traida por Jesus es la Iglesia, comunidad de aquellos que, habiendo
sido incorporados al nuevo orden de relaciones inaugurado por Cristo, pueden recibir la plenitud del Espiritu de
Cristo (Rm 8, 9). Comprender esta mediacion salvifica de la Iglesia es una ayuda esencial para superar
cualquier tendencia reduccionista. La salvacién que Dios nos ofrece, de hecho, no se consigue solo con las
fuerzas individuales, como indica el neo-pelagianismo, sino a través de las relaciones que surgen del Hijo de
Dios encarnado y que forman la comunién de la Iglesia. Ademas, dado que la gracia que Cristo nos da no es,
como pretende la vision neo-gnéstica, una salvacion puramente interior, sino que nos introduce en las
relaciones concretas que El mismo vivio, la Iglesia es una comunidad visible: en ella tocamos el carne de Jesus,
singularmente en los hermanos mas pobres y mas sufridos. En resumen, la mediacion salvifica de la Iglesia,
«sacramento universal de salvacion»,[19] nos asegura que la salvacion no consiste en la autorrealizacion del
individuo aislado, ni tampoco en su fusidn interior con el divino, sino en la incorporacion en una comunion de
personas que participa en la comunién de la Trinidad.

13. Tanto la vision individualista como la meramente interior de la salvacién contradicen también la economia
sacramental a través de la cual Dios ha querido salvar a la persona humana. La participacion, en la Iglesia, al
nuevo orden de relaciones inaugurado por Jesus sucede a través de los sacramentos, entre los cuales el
bautismo es la puerta,[20] y la Eucaristia, la fuente y cumbre.[21] Asi vemos, por un lado, la inconsistencia de
las pretensiones de auto-salvacion, que solo cuentan con las fuerzas humanas. La fe confiesa, por el contrario,
que somos salvados por el bautismo, que nos da el caracter indeleble de pertenencia a Cristo y a la Iglesia, del
cual deriva la transformacién de nuestro modo concreto de vivir las relaciones con Dios, con los hombres y con
la creacion (cf. Mt 28, 19). Asi, limpiados del pecado original y de todo pecado, estamos llamados a una vida
nueva existencia conforme a Cristo (cf. Rm 6, 4). Con la gracia de los siete sacramentos, los creyentes crecen y
se regeneran continuamente, especialmente cuando el camino se vuelve mas dificil y no faltan las caidas.
Cuando, pecando, abandonan su amor a Cristo, pueden ser reintroducidos, a través del sacramento de la
Penitencia, en el orden de las relaciones inaugurado por JesUs, para caminar como ha caminado El (cf. 1 Jn 2,
6). De esta manera, miramos con esperanza el juicio final, en el que se juzgara a cada persona en la realidad
de su amor (cf. Rm 13, 8-10), especialmente para los mas débiles (cf. Mt 25, 31-46).

14. La economia salvifica sacramental también se opone a las tendencias que proponen una salvacion
meramente interior. El gnosticismo, de hecho, se asocia con una mirada negativa en el orden creado,
comprendido como limitacion de la libertad absoluta del espiritu humano. Como consecuencia, la salvacion es



5

vista como la liberacion del cuerpo y de las relaciones concretas en las que vive la persona. En cuanto somos
salvados, en cambio, «por la oblacion del cuerpo de Jesucristo» (Hb 10, 10; cf. Col 1, 22), la verdadera
salvacion, lejos de ser liberacion del cuerpo, también incluye su santificacion (cf. Ro 12, 1). El cuerpo humano
ha sido modelado por Dios, quien ha inscrito en él un lenguaje que invita a la persona humana a reconocer los
dones del Creador y a vivir en comunion con los hermanos.[22] El Salvador ha restablecido y renovado, con su
Encarnacién y su misterio pascual, este lenguaje originario y nos lo ha comunicado en la economia corporal de
los sacramentos. Gracias a los sacramentos, los cristianos pueden vivir en fidelidad a la carne de Cristo y, en
consecuencia, en fidelidad al orden concreto de relaciones que El nos ha dado. Este orden de relaciones
requiere, de manera especial, el cuidado de la humanidad sufriente de todos los hombres, a través de las obras
de misericordia corporales y espirituales.[23]

VI. Conclusién: comunicar la fe, esperando al Salvador

15. La conciencia de la vida plena en la que Jesus Salvador nos introduce empuja a los cristianos a la mision,
para anunciar a todos los hombres el gozo y la luz del Evangelio.[24] En este esfuerzo también estaran listos
para establecer un dialogo sincero y constructivo con creyentes de otras religiones, en la confianza de que Dios
puede conducir a la salvacion en Cristo a «todos los hombres de buena voluntad, en cuyo corazén obra la
gracia».[25] Mientras se dedica con todas sus fuerzas a la evangelizacion, la Iglesia continta a invocar la
venida definitiva del Salvador, ya que «en esperanza estamos salvados» (Rm 8, 24). La salvacion del hombre
se realizara solamente cuando, después de haber conquistado al ultimo enemigo, la muerte (cf. 1 Co 15, 26),
participaremos plenamente en la gloria de Jesus resucitado, que llevara a plenitud nuestra relacion con Dios,
con los hermanos y con toda la creacion. La salvacion integral del alma y del cuerpo es el destino final al que
Dios llama a todos los hombres. Fundados en la fe, sostenidos por la esperanza, trabajando en la caridad,
siguiendo el ejemplo de Maria, la Madre del Salvador y la primera de los salvados, estamos seguros de que
«somos ciudadanos del cielo, y esperamos ardientemente que venga de alli como Salvador el Sefor Jesucristo.
El transformara nuestro pobre cuerpo mortal, haciéndolo semejante a su cuerpo glorioso, con el poder que tiene
para poner todas las cosas bajo su dominio» (Flp 3, 20-21).

El Sumo Pontifice Francisco, en la Audiencia concedida el dia 16 de febrero de 2018. Ha aprobado esta Carta,
decidida en la Sesion Ordinaria de esta Congregacion el 24 de enero de 2018, y ha ordenado su publicacion.

Dado en Roma, en la sede de la Congregacion para la Doctrina de la Fe, el 22 de febrero de 2018, Fiesta de la
Catedra de San Pedro.

X Luis F. Ladaria, S.I.
Arzobispo titular de Thibica
Prefecto

X Giacomo Morandi
Arzobispo titular de Cerveteri

Secretario



[1] Conc. Ecum. Vat. I, Const. dogm. Dei Verbum, n. 2.

[2] Cf. Congregacion para la Doctrina de la Fe, Decl. Dominus lesus (6 de agosto del 2000), nn. 5-8: AAS 92
(2000), 745-749.

[3] Cf. Francisco, Exhort. apost. Evangelii gaudium (24 de noviembre de 2013), n. 67: AAS 105 (2013), 1048.

[4] Cf. Id., Carta enc. Lumen fidei (29 de junio de 2013), n. 47: AAS 105 (2013), 586-587; Exhort. apost.
Evangelii gaudium, nn. 93-94: AAS (2013), 1059; Encuentro con los participantes en el V Congreso de la Iglesia
ltaliana, Florencia (10 de noviembre de 2015): AAS 107 (2015), 1287.



7

[5] Cf. Id., Encuentro con los participantes en el V Congreso de la Iglesia Italiana, Florencia (10 de noviembre de
2015): AAS 107 (2015), 1288.

[6] Cf. Id., Exhort. apost. Evangelii gaudium, n. 94: AAS 105 (2013), 1059: «la fascinacion del gnosticismo, una
fe encerrada en el subjetivismo, donde solo interesa una determinada experiencia o una serie de razonamientos
y conocimientos que supuestamente reconfortan e iluminan, pero en definitiva el sujeto queda clausurado en la
inmanencia de su propia razén o de sus sentimientos»; Consejo Pontificio de la Cultura — Consejo Pontificio
para el Dialogo Interreligioso, Jesucristo, portador del agua de la vida. Una reflexion cristiana sobre la “Nueva
Era” (enero de 2003), Ciudad del Vaticano 2003.

[7] Francisco, Carta. enc. Lumen fidei, n. 47: AAS 105 (2013), 586-587.

[8] Cf. Id., Discurso del Santo Padre Francisco a los participantes en la peregrinacion de la diocesis de Brescia
(22 de junio de 2013): AAS 95 (2013), 627: «en este mundo donde se niega al hombre, donde se prefiere
caminar por la senda del gnosticismo, [...] del “nada de carne” —un Dios que no se hizo carney.

[9] Segun la herejia pelagiana, desarrollada durante el siglo V alrededor de Pelagio, el hombre, para cumplir los
mandamientos de Dios y ser salvado, necesita de la gracia solo como una ayuda externa a su libertad (a
manera de luz, ejemplo, fuerza), pero no como una curacion y regeneracion radical de la libertad, sin mérito
previo, para que pueda hacer el bien y alcanzar la vida eterna.

Mas complejo es el movimiento gnostico, que surgio en los siglos | y Il, y que tiene formas muy diferentes
entre ellas. En general, los gnosticos creian que la salvacion se obtiene a través de un conocimiento esotérico o
"gnosis". Esta gnosis revela al gndéstico su verdadera esencia, es decir, una chispa del Espiritu divino que reside
en su interioridad, que debe ser liberada del cuerpo, ajeno a su verdadera humanidad. Sélo de esta manera el
gnostico regresa a su ser original en Dios, del cual se habia alejado debido a una caida primordial.

[10] Cf. Santo Tomas de Aquino, Summa theologiae, I-1l, q. 2.

[11] Cf. San Agustin, Confesiones, |, 1. Corpus Christianorum, 27, 1.

[12] Conc. Ecum. Vat. Il, Const. Past. Gaudium et spes, n. 22.

[13] Comisidn Teoldgica Internacional, Algunas cuestiones sobre la teologia de la Redencion, 1995, n. 2.

[14] Benedicto XVI, Carta. enc. Deus caritas est (25 de diciembre de 2005), n. 1: AAS 98 (2006), 217; cf.
Francisco, Exhort. apost. Evangelii gaudium, n. 3: AAS 105 (2013), 1020.

[15] San Ireneo, Adversus haereses, Ill 19, 1: Sources Chrétiennes, 211, 374.

[16] Conc. Ecum. Vat. I, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22.

[17] Cf. San Agustin, Tractatus in loannem, 13, 4. Corpus Christianorum, 36, 132: «Yo soy el Camino, la Verdad
y la Vida (Jn 14, 6). Si buscas la verdad, mantén el camino, porque el Camino es el mismo que la Verdad. Ella
en persona es adonde vas, ella en persona es por donde vas; no vas por una realidad a otra, no vienes a Cristo
por otra cosa; por Cristo vienes a Cristo. ; Como «por Cristo a Cristo»? Por Cristo hombre a Cristo Dios; por

la Palabra hecha carne a la Palabra que en el principio era Dios en Dios».



[18] Santo Tomas de Aquino, Quaestio de veritate, q. 29, a. 5, co.

[19] Conc. Ecum. Vat. Il, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 48.

[20] Cf. Santo Tomas de Aquino, Summa theologiae, 111, q. 63, a. 3.

[21] Cf. Conc. Ecum. Vat. I, Cost. dogm. Lumen gentium, n. 11; Cost. dogm. Sacrosanctum Concilium, n. 10.
[22] Cf. Francisco, Carta enc. Laudato si’ (24 de mayo de 2015), n. 155, AAS 107 (2015), 909-910.

[23] Cf. Id., Carta apost. Misericordia et misera (20 de noviembre de 2016), n. 20: AAS 108 (2016), 1325-1326.

[24] Cf. Juan Pablo I, Carta enc. Redemptoris missio (7 de diciembre de 1990), n. 40: AAS 83 (1991), 287-288;
Francisco, Exhort. apost. Evangelii gaudium, nn. 9-13: AAS 105 (2013), 1022-1025.

[25] Conc. Ecum. Vat. ll, Cost. past. Gaudium et spes, n. 22



