
N. viaj

Jueves 07.09.2017

Viaje apostólico del Santo Padre Francisco a Colombia (6-11 septiembre 2017) -Encuentro con el
Comité Directivo del CELAM en la nunciatura apostólica de Bogotá

Encuentro con el Comité Directivo del CELAM  en la nunciatura apostólica de Bogotá

 

Discurso del Santo Padre

A las  14.45 en la nunciatura apostólica de Bogotá , el Santo Padre Francisco encontró a los miembros del
Comité Directivo del  CELAM (Consejo Episcopal Latinoamericano) del que forman parte los obispos de las 22
conferencias episcopales de América Latina y el Caribe. Estaban presentes 62 miembors del Comité: 5
miembros de la presidencia, 35 obispos de la Comisión y 22 secretarios generales de las conferencias
episcopales.

Después del saludo del  presidente del CELAM, S.E.  el  cardenal Rubén Salazar Gómez, el Papa pronunció el
siguiente discurso:  

Discurso del Santo Padre

Queridos hermanos, gracias por este encuentro y por las cálidas palabras de bienvenida del Presidente de la
Conferencia del Episcopado Latinoamericano. De no haber sido por las exigencias de la agenda, muy apretada,
hubiera querido encontrarlos en la sede del CELAM. Les agradezco la delicadeza de estar aquí en este
momento.

Agradezco el esfuerzo que hacen para transformar esta Conferencia Episcopal continental en una casa al
servicio de la comunión y de la misión de la Iglesia en América Latina; en un centro propulsor de la conciencia
discipular y misionera; en una referencia vital para la comprensión y la profundización de la catolicidad
latinoamericana, delineada gradualmente por este organismo de comunión durante décadas de servicio. Y hago
propicia la ocasión para animar los recientes esfuerzos con el fin de expresar esta solicitud colegial mediante el



Fondo de Solidaridad de la Iglesia Latinoamericana.

Hace cuatro años, en Río de Janeiro, tuve ocasión de hablarles sobre la herencia pastoral de Aparecida, último
acontecimiento sinodal de la Iglesia Latinoamericana y del Caribe. En aquel momento subrayaba la permanente
necesidad de aprender de su método, sustancialmente compuesto por la participación de las Iglesias locales y
en sintonía con los peregrinos que caminan en busca del rostro humilde de Dios que quiso manifestarse en la
Virgen pescada en las aguas, y que se prolonga en la misión continental que quiere ser, no la suma de
iniciativas programáticas que llenan agendas y también desperdician energías preciosas, sino el esfuerzo para
poner la misión de Jesús en el corazón de la misma Iglesia, transformándola en criterio para medir la eficacia de
las estructuras, los resultados de su trabajo, la fecundidad de sus ministros y la alegría que ellos son capaces
de suscitar. Porque sin alegría no se atrae a nadie.

Me detuve entonces en las tentaciones, todavía presentes, de la ideologización del mensaje evangélico, del
funcionalismo eclesial y del clericalismo, porque está siempre en juego la salvación que nos trae Cristo. Esta
debe llegar con fuerza al corazón del hombre para interpelar su libertad, invitándolo a un éxodo permanente
desde la propia autorreferencialidad hacia la comunión con Dios y con los demás hermanos.

Dios, al hablar en Jesús al hombre, no lo hace con un vago reclamo como a un forastero, ni con una
convocación impersonal como lo haría un notario, ni con una declaración de preceptos a cumplir como lo hace
cualquier funcionario de lo sacro. Dios habla con la inconfundible voz del Padre al hijo, y respeta su misterio
porque lo ha formado con sus mismas manos y lo ha destinado a la plenitud. Nuestro mayor desafío como
Iglesia es hablar al hombre como portavoz de esta intimidad de Dios, que lo considera hijo, aun cuando
reniegue de esa paternidad, porque para Él somos siempre hijos reencontrados.

No se puede, por tanto, reducir el Evangelio a un programa al servicio de un gnosticismo de moda, a un
proyecto de ascenso social o a una concepción de la Iglesia como una burocracia que se autobeneficia, como
tampoco esta se puede reducir a una organización dirigida, con modernos criterios empresariales, por una casta
clerical.

La Iglesia es la comunidad de los discípulos de Jesús; la Iglesia es Misterio (cf. Lumen Gentium, 5) y Pueblo (cf.
ibíd., 9), o mejor aún: en ella se realiza el Misterio a través del Pueblo de Dios.

Por eso insistí sobre el discipulado misionero como un llamado divino para este hoy tenso y complejo, un
permanente salir con Jesús para conocer cómo y dónde vive el Maestro. Y mientras salimos en su compañía
conocemos la voluntad del Padre, que siempre nos espera. Sólo una Iglesia Esposa, Madre, Sierva, que ha
renunciado a la pretensión de controlar aquello que no es su obra sino la de Dios, puede permanecer con Jesús
aun cuando su nido y su resguardo es la cruz.

Cercanía y encuentro. Cercanía y encuentro son los instrumentos de Dios que, en Cristo, se ha acercado y nos
ha encontrado siempre. El misterio de la Iglesia es realizarse como sacramento de esta divina cercanía y como
lugar permanente de este encuentro. De ahí la necesidad de la cercanía del obispo a Dios, porque en Él se
halla la fuente de la libertad y de la fuerza del corazón del pastor, así como de la cercanía al Pueblo Santo que
le ha sido confiado. En esta cercanía el alma del apóstol aprende a hacer tangible la pasión de Dios por sus
hijos.

Aparecida es un tesoro cuyo descubrimiento todavía está incompleto. Estoy seguro de que cada uno de
ustedes descubre cuánto se ha enraizado su riqueza en las Iglesias que llevan en el corazón. Como los
primeros discípulos enviados por Jesús en plan misionero, también nosotros podemos contar con entusiasmo
todo cuanto hemos hecho (cf. Mc 6,30).

Sin embargo, es necesario estar atentos. Las realidades indispensables de la vida humana y de la Iglesia no
son nunca un monumento sino un patrimonio vivo. Resulta mucho más cómodo transformarlas en recuerdos de
los cuales se celebran los aniversarios: ¡50 años de Medellín, 20 de Ecclesia in America, 10 de Aparecida! En
cambio, es otra cosa: custodiar y hacer fluir la riqueza de tal patrimonio (pater - munus) constituyen el munus de

2



nuestra paternidad episcopal hacia la Iglesia de nuestro continente.

Bien saben que la renovada conciencia, de que al inicio de todo está siempre el encuentro con Cristo vivo,
requiere que los discípulos cultiven la familiaridad con Él; de lo contrario el rostro del Señor se opaca, la misión
pierde fuerza, la conversión pastoral retrocede. Orar y cultivar el trato con Él es, por tanto, la actividad más
improrrogable de nuestra misión pastoral.

A sus discípulos, entusiastas de la misión cumplida, Jesús les dijo: «Vengan ustedes solos a un lugar
deshabitado» (Mc 6,31). Nosotros necesitamos más todavía este estar a solas con el Señor para reencontrar el
corazón de la misión de la Iglesia en América Latina en sus actuales circunstancias. ¡Hay tanta dispersión
interior y también exterior! Los múltiples acontecimientos, la fragmentación de la realidad, la instantaneidad y la
velocidad del presente, podrían hacernos caer en la dispersión y en el vacío. Reencontrar la unidad es un
imperativo.

¿Dónde está la unidad? Siempre en Jesús. Lo que hace permanente la misión no es el entusiasmo que inflama
el corazón generoso del misionero, aunque siempre es necesario; más bien es la compañía de Jesús mediante
su Espíritu. Si no salimos con Él en la misión pronto perderíamos el camino, arriesgándonos a confundir
nuestras necesidades vacuas con su causa. Si la razón de nuestro salir no es Él será fácil desanimarse en
medio de la fatiga del camino, o frente a la resistencia de los destinatarios de la misión, o ante los cambiantes
escenarios de las circunstancias que marcan la historia, o por el cansancio de los pies debido al insidioso
desgaste causado por el enemigo.

No forma parte de la misión ceder al desánimo cuando, quizás, habiendo pasado el entusiasmo de los inicios,
llega el momento en el que tocar la carne de Cristo se vuelve muy duro. En una situación como esta, Jesús no
alienta nuestros miedos. Y como bien sabemos que a ningún otro podemos ir, porque sólo Él tiene palabras de
vida eterna (cf. Jn 6,68), es necesario en consecuencia, profundizar nuestra elección.

¿Qué significa concretamente salir con Jesús en misión hoy en América Latina? El adverbio «concretamente»
no es un detalle de estilo literario, más bien pertenece al núcleo de la pregunta. El Evangelio es siempre
concreto, jamás un ejercicio de estériles especulaciones. Conocemos bien la recurrente tentación de perderse
en el bizantinismo de los doctores de la ley, de preguntarse hasta qué punto se puede llegar sin perder el
control del propio territorio demarcado o del presunto poder que los límites prometen.

Mucho se ha hablado sobre la Iglesia en estado permanente de misión. Salir con Jesús es la condición para tal
realidad. Salir, sí, pero con Jesús. El Evangelio habla de Jesús que, habiendo salido del Padre, recorre con los
suyos los campos y los poblados de Galilea. No se trata de un recorrido inútil del Señor. Mientras camina,
encuentra; cuando encuentra, se acerca; cuando se acerca, habla; cuando habla, toca con su poder; cuando
toca, cura y salva. Llevar al Padre a cuantos encuentra es la meta de su permanente salir, sobre el cual
debemos reflexionar continuamente y hacer un examen de conciencia. La Iglesia debe reapropiarse de los
verbos que el Verbo de Dios conjuga en su divina misión. Salir para encontrar, sin pasar de largo; reclinarse sin
desidia; tocar sin miedo. Se trata de que se metan día a día en el trabajo de campo, allí donde vive el Pueblo de
Dios que les ha sido confiado. No nos es lícito dejarnos paralizar por el aire acondicionado de las oficinas, por
las estadísticas y las estrategias abstractas. Es necesario dirigirse al hombre en su situación concreta; de él no
podemos apartar la mirada. La misión se realiza siempre cuerpo a cuerpo.

Una Iglesia capaz de ser sacramento de unidad

¡Se ve tanta dispersión en nuestro entorno! Y no me refiero solamente a la de la rica diversidad que siempre ha
caracterizado el continente, sino a las dinámicas de disgregación. Hay que estar atentos para no dejarse
atrapar en estas trampas. La Iglesia no está en América Latina como si tuviera las maletas en la mano, lista
para partir después de haberla saqueado, como han hecho tantos a lo largo del tiempo. Quienes obran así
miran con sentido de superioridad y desprecio su rostro mestizo; pretenden colonizar su alma con las mismas
fallidas y recicladas fórmulas sobre la visión del hombre y de la vida, repiten iguales recetas matando al
paciente mientras enriquecen a los médicos que los mandan; ignoran las razones profundas que habitan en el

3



corazón de su pueblo y que lo hacen fuerte exactamente en sus sueños, en sus mitos, a pesar de los
numerosos desencantos y fracasos; manipulan políticamente y traicionan sus esperanzas, dejando detrás de sí
tierra quemada y el terreno pronto para el eterno retorno de lo mismo, aun cuando se vuelva a presentar con
vestido nuevo. Hombres y utopías fuertes han prometido soluciones mágicas, respuestas instantáneas, efectos
inmediatos. La Iglesia, sin pretensiones humanas, respetuosa del rostro multiforme del continente, que
considera no una desventaja sino una perenne riqueza, debe continuar prestando el humilde servicio al
verdadero bien del hombre latinoamericano. Debe trabajar sin cansarse para construir puentes, abatir muros,
integrar la diversidad, promover la cultura del encuentro y del diálogo, educar al perdón y a la reconciliación, al
sentido de justicia, al rechazo de la violencia y al coraje de la paz. Ninguna construcción duradera en América
Latina puede prescindir de este fundamento invisible pero esencial.

La Iglesia conoce como pocos aquella unidad sapiencial que precede cualquier realidad en América Latina.
Convive cotidianamente con aquella reserva moral sobre la que se apoya el edificio existencial del continente.
Estoy seguro de que mientras estoy hablando de esto ustedes podrían darle nombre a esta realidad. Con ella
debemos dialogar continuamente. No podemos perder el contacto con este sustrato moral, con este humus vital
que reside en el corazón de nuestra gente, en el que se percibe la mezcla casi indistinta, pero al mismo tiempo
elocuente, de su rostro mestizo: no únicamente indígena, ni hispánico, ni lusitano, ni afroamericano, sino
mestizo, ¡latinoamericano!

Guadalupe y Aparecida son manifestaciones programáticas de esta creatividad divina. Bien sabemos que esto
está en la base sobre la que se apoya la religiosidad popular de nuestro pueblo; es parte de su singularidad
antropológica; es un don con el que Dios se ha querido dar a conocer a nuestra gente. Las páginas más
luminosas de la historia de nuestra Iglesia han sido escritas precisamente cuando se ha sabido nutrir de esta
riqueza, hablar a este corazón recóndito que palpita custodiando, como un pequeño fueguito encendido bajo las
aparentes cenizas, el sentido de Dios y de su trascendencia, la sacralidad de la vida, el respeto por la creación,
los lazos de solidaridad, la alegría de vivir, la capacidad de ser feliz sin condiciones.

Para hablar a esta alma que es profunda, para hablar a la Latinoamérica profunda, a la Iglesia no le queda otro
camino que aprender continuamente de Jesús. Dice el Evangelio que hablaba sólo en parábolas (cf. Mc 4,34).
Imágenes que involucran y hacen partícipes, que transforman a los oyentes de su Palabra en personajes de sus
divinos relatos. El santo Pueblo fiel de Dios en América Latina no comprende otro lenguaje sobre Él. Estamos
invitados a salir en misión no con conceptos fríos que se contentan con lo posible, sino con imágenes que
continuamente multiplican y despliegan sus fuerzas en el corazón del hombre, transformándolo en grano
sembrado en tierra buena, en levadura que incrementa su capacidad de hacer pan de la masa, en semilla que
esconde la potencia del árbol fecundo.

Una Iglesia capaz de ser sacramento de esperanza

Muchos se lamentan de cierto déficit de esperanza en la América Latina actual. A nosotros no nos está
consentida la «quejumbrosidad», porque la esperanza que tenemos viene de lo alto. Además, bien sabemos
que el corazón latinoamericano ha sido amaestrado por la esperanza. Como decía un cantautor brasileño «a
esperança è equilibrista; dança na corda bamba de sombrinha» (João Bosco, O Bêbado e a Equilibrista).
Cuidado. Y cuando se piensa que se ha acabado, hela aquí nuevamente donde nosotros menos la
esperabamos. Nuestro pueblo ha aprendido que ninguna desilusión es suficiente para doblegarlo. Sigue al
Cristo flagelado y manso, sabe desensillar hasta que aclare y permanece en la esperanza de su victoria, porque
—en el fondo— tiene conciencia que no pertenece totalmente a este mundo.

Es indudable que la Iglesia en estas tierras es particularmente un sacramento de esperanza, pero es necesario
vigilar sobre la concretización de esta esperanza. Tanto más trascendente cuanto más debe transformar el
rostro inmanente de aquellos que la poseen. Les ruego que vigilen sobre la concretización de la esperanza y
consiéntanme recordarles algunos de sus rostros ya visibles en esta Iglesia latinoamericana.

La esperanza en América Latina tiene un rostro joven

4



Se habla con frecuencia de los jóvenes —se declaman estadísticas sobre el continente del futuro—, algunos
ofrecen noticias sobre su presunta decadencia y sobre cuánto estén adormilados, otros aprovechan de su
potencial para consumir, no pocos les proponen el rol de peones del tráfico de la droga y de la violencia. No se
dejen capturar por tales caricaturas sobre sus jóvenes. Mírenlos a los ojos, y busquen en ellos el coraje de la
esperanza. No es verdad que estén listos para repetir el pasado. Ábranles espacios concretos en las Iglesias
particulares que les han sido confiadas, inviertan tiempo y recursos en su formación. Propongan programas
educativos incisivos y objetivos pidiéndoles, como los padres le piden a los hijos, el resultado de sus
potencialidades y educando su corazón en la alegría de la profundidad, no de la superficialidad. No se
conformen con retóricas u opciones escritas en los planes pastorales jamás puestos en práctica.

He escogido Panamá, el istmo de este continente, para la Jornada Mundial de la Juventud del ’19 que será
celebrada siguiendo el ejemplo de la Virgen que proclama: «He aquí la sierva» y «se cumpla en mí» (Lc 1,38).
Estoy seguro de que en todos los jóvenes se esconde un istmo, en el corazón de todos nuestros chicos hay un
pequeño y alargado pedazo de terreno que se puede recorrer para conducirlos hacia un futuro que sólo Dios
conoce y a Él le pertenece. Toca a nosotros presentarles grandes propuestas para despertar en ellos el coraje
de arriesgarse junto a Dios y de hacerlos, como la Virgen, disponibles.

La esperanza en América Latina tiene un rostro femenino

No es necesario que me alargue para hablar del rol de la mujer en nuestro continente y en nuestra Iglesia. De
sus labios hemos aprendido la fe; casi con la leche de sus senos hemos adquirido los rasgos de nuestra alma
mestiza y la inmunidad frente a cualquier desesperación. Pienso en las madres indígenas o morenas, pienso en
las mujeres de la ciudad con su triple turno de trabajo, pienso en las abuelas catequistas, pienso en las
consagradas y en las tan discretas artesanas del bien. Sin las mujeres la Iglesia del continente perdería la
fuerza de renacer continuamente. Son las mujeres quienes, con meticulosa paciencia, encienden y reencienden
la llama de la fe. Es un serio deber comprender, respetar, valorizar, promover la fuerza eclesial y social de
cuanto realizan. Acompañaron a Jesús misionero; no se retiraron del pie de la cruz; en soledad esperaron que
la noche de la muerte devolviese al Señor de la vida; inundaron el mundo con el anuncio de su presencia
resucitada. Si queremos una nueva y vivaz etapa de la fe en este continente, no la vamos a obtener sin las
mujeres. Por favor, no pueden ser reducidas a siervas de nuestro recalcitrante clericalismo; ellas son, en
cambio, protagonistas en la Iglesia latinoamericana; en su salir con Jesús; en su perseverar, incluso en el
sufrimiento de su Pueblo; en su aferrarse a la esperanza que vence a la muerte; en su alegre modo de anunciar
al mundo que Cristo está vivo, y ha resucitado.

La esperanza en América Latina pasa a través del corazón, la mente y los brazos de los laicos

Quisiera reiterar lo que recientemente he dicho a la Pontificia Comisión para América Latina. Es un imperativo
superar el clericalismo que infantiliza a los Christifideles laici y empobrece la identidad de los ministros
ordenados.

Si bien se invirtió mucho esfuerzo y algunos pasos han sido dados, los grandes desafíos del continente
permanecen sobre la mesa y continúan esperando la concretización serena, responsable, competente,
visionaria, articulada, consciente, de un laicado cristiano que, como creyente, esté dispuesto a contribuir en los
procesos de un auténtico desarrollo humano, en la consolidación de la democracia política y social, en la
superación estructural de la pobreza endémica, en la construcción de una prosperidad inclusiva fundada en
reformas duraderas y capaces de preservar el bien social, en la superación de la desigualdad y en la custodia
de la estabilidad, en la delineación de modelos de desarrollo económico sostenibles que respeten la naturaleza
y el verdadero futuro del hombre, que no se resuelve con el consumismo desmesurado, así como también en el
rechazo de la violencia y la defensa de la paz.

Y algo más: en este sentido, la esperanza debe siempre mirar al mundo con los ojos de los pobres y desde la
situación de los pobres. Ella es pobre como el grano de trigo que muere (cf. Jn 12,24), pero tiene la fuerza de
diseminar los planes de Dios.

5



La riqueza autosuficiente con frecuencia priva a la mente humana de la capacidad de ver, sea la realidad del
desierto sea los oasis escondidos. Propone respuestas de manual y repite certezas de talkshows; balbucea la
proyección de sí misma, vacía, sin acercarse mínimamente a la realidad. Estoy seguro que en este difícil y
confuso pero provisorio momento que vivimos, las soluciones para los problemas complejos que nos desafían
nacen de la sencillez cristiana que se esconde a los poderosos y se muestra a los humildes: la limpieza de la fe
en el Resucitado, el calor de la comunión con Él, la fraternidad, la generosidad y la solidaridad concreta que
también brota de la amistad con Él.

Todo esto lo quisiera resumir en una frase que les dejo como síntesis, síntesis y recuerdo de este encuentro: Si
queremos servir desde el CELAM, a nuestra América Latina, lo tenemos que hacer con pasión. Hoy hace falta
pasión. Poner el corazón en todo lo que hagamos, pasión de joven enamorado y de anciano sabio, pasión que
transforma las ideas en utopías viables, pasión en el trabajo de nuestras manos, pasión que nos convierte en
continuos peregrinos en nuestras Iglesias como —permítanme recordarlo— santo Toribio de Mogrovejo, que no
se instaló en su sede: de 24 años de episcopado, 18 los pasó entre los pueblos de su diócesis. Hermanos, por
favor, les pido pasión, pasión evangelizadora.

A ustedes, hermanos obispos del CELAM, a las Iglesias locales que representan y al entero pueblo de América
Latina y del Caribe, los confío a la protección de la Virgen, invocada con los nombres de Guadalupe y
Aparecida, con la serena certeza de que Dios, que ha hablado a este continente con el rostro mestizo y moreno
de su Madre, no dejará de hacer resplandecer su benigna luz en la vida de todos. Gracias.

 

6


