2, SALA STAMPA DELLA SANTA SEDE

BOLLETTINO

HOLY SEE PRESS OFFICE BUREAU DE PRESSE DU SAINT-SIEGE PRESSEAMT DES HEILIGEN STUHLS
OFICINA DE PRENSA DE LA SANTA SEDE SALA DE IMPRENSA DA SANTA SE
BIURO PRASOWE STOLICY APOSTOLSKIE) el Sl dayladl ddlouall )ls

N. cine

Viernes 28.04.2017

Mensaje del Santo Padre a los participantes en la Sesién Plenaria de la Pontificia Academia de
Ciencias Sociales (28 abril - 2 mayo 2017)

Publicamos a continuacién el mensaje que el Santo Padre Francisco ha enviado a los participantes en la Sesidn
Plenaria de la Pontificia Academia de Ciencias Sociales sobre el tema Towards a Participatory Society: New
Roads to Social and Cultural Integration (Casina Pio 1V, 28 abril — 2 mayi 2017):

Mensaje del Santo Padre

llustre Sra.

Prof. MARGARET ARCHER

Presidenta de la Academia Pontificia de las Ciencias Sociales

En ocasion de la sesion plenaria de la Academia Pontificia de las Ciencias Sociales, que tiene como tema
“Hacia una sociedad participativa: nuevas vias para la integracion social y cultural”’, la saludo con
agradecimiento, amable profesora, asi como a S. E. Mons. Marcelo Sanchez Sorondo y a cada uno de los
participantes.

Con la experiencia y el profesionalismo que son propios de vosotros, habéis elegido estudiar un tema que me
preocupa mucho: el de la participacion social. Podemos decir que la sociedad es ante todo un proceso
participativo: de bienes, de roles, de estatutos, de ventajas y desventajas, de beneficios y cargas, de
obligaciones y deberes. Las personas son “partners”, es decir, “toman parte" en la medida en que la sociedad
distribuye esas partes. Dado que la sociedad es una realidad participativa para el intercambio mutuo, tenemos
que imaginarla, a la vez, como un todo irreductible y como un sistema de interaccion entre las personas. La
justicia, entonces, se puede considerar la virtud de los individuos y de las instituciones, que, respetando los



derechos legitimos, se encaminan a promover el bien de aquellos que toman parte.

1. El primer punto sobre el que deseo llamar vuestra atencion es la ampliacidon, hoy necesaria, de la nocion
tradicional de la justicia, que no puede ser restringida al juicio sobrfe la distribucion de la riqueza, sino que debe
llegar hasta el momento de su produccién. No es suficiente, por lo tanto, reclamar “la justa merced al obrero”
como nos habia recomendado la Rerum Novarum (1891). También hay que preguntarse si el proceso de
produccion se lleva a cabo o no en conformidad con la dignidad del trabajo humano; si acoge o no los derechos
humanos fundamentales; si es compatible o no con la norma moral. Ya en la Gaudium et spes se lee en el n.
67: "Por tanto, es necesario adaptar todo el proceso de produccién a las necesidades de la personay a sus
formas de vida." El trabajo no es un mero factor de produccion que, como tal, debe adaptarse a las necesidades
del proceso productivo con el fin de aumentar la eficiencia. Por el contrario, es el proceso de produccion el que
debe ser organizado de una manera que permita el crecimiento humano de las personas y la armonia de los
tiempos de la vida familiar y laboral.

Hay que estar convencidos de que un proyecto de este tipo, en la sociedad moderna, en parte post-industrial,
es factible, siempre que se desee. Por eso la Doctrina Social de la Iglesia (DSI) insta a encontrar maneras de
poner en practica la fraternidad como un principio regulador del orden econémico. Donde otras lineas de
pensamiento so6lo hablan de solidaridad, la DSI habla mas bien de fraternidad, dado que una sociedad fraternal
también es solidaria, mientras que no siempre es cierto lo contrario, como muchas experiencias confirman. Por
consiguiente, el llamamiento es el de remediar el error de la cultura contemporanea que nos ha hecho creer que
una sociedad democratica puede progresar separando el cédigo de la eficiencia- que por si sola seria
suficiente para regular las relaciones entre los seres humanos en la esfera econémica - y el codigo de la
solidaridad - que regularia las interrelaciones dentro de la esfera social. Esta dicotomia ha empobrecido
nuestras sociedades.

La palabra clave que hoy mejor que cualquier otra expresa la necesidad de superar esta dicotomia es
"fraternidad”, palabra evangélica retomada en el lema de la Revolucion Francesa, pero que el orden
posrevolucionario abandoné después - por razones conocidas - hasta su retirada del I1éxico politico-econémico.
Fue el testimonio evangélico de San Francisco, con su escuela de pensamiento, el que dio a este término el
significado que ha conservado a lo largo de los siglos; es decir, el de constituir, al mismo tiempo, el
complemento y la exaltacién del principio de solidaridad. De hecho, mientras que la solidaridad es el principio
de la planificacion social que permite a los desiguales llegar a ser iguales, la fraternidad permite a los iguales
ser personas diversas. La fraternidad permite a las personas que son iguales en su esencia, dignidad, libertad
y en sus derechos fundamentales, participar de formas diferentes en el bien comun de acuerdo con su
capacidad, su plan de vida, su vocacion, su trabajo o su carisma de servicio. Desde el comienzo de mi
pontificado he querido mostrar "en el hermano esta la permanente prolongacion de la Encarnacién para cada
uno de nosotros: (ibid., N. Evangelii gaudium, 179). De hecho, el protocolo por el cual seremos juzgados sera el
de la hermandad: "«Lo que hicisteis a uno de estos hermanos mios mas pequeiios, lo hicisteis a mi» (Mt 25,40)

Las estaciones que hemos dejado atras, el 800 y sobre todo el 900, se han caracterizado por arduas batallas,
tanto culturales como politicas, en nombre de la solidaridad y de los derechos, y esto era bueno — pensemos en
la historia del movimiento obrero y en la lucha por la conquista de los derechos civiles y sociales - luchas , de
todas formas, todavia lejos de haber concluido. Lo que es mas inquietante hoy en dia es la exclusién y la
marginacion de la mayoria de las personas de una participacion mas equitativa en la distribucion a escala
nacional y planetaria de los bienes, tanto de mercado como no mercantiles , como la dignidad, la libertad, el
conocimiento, la pertenencia , la integracion, la paz. En este sentido, lo que hace sufrir mas a las personas y
conduce a la rebelion de los ciudadanos es el contraste entre la asignacion tedrica de la igualdad de derechos
para todos y el desigual e injusto reparto de lo bienes fundamentales para la mayoria de la gente. A pesar de
que vivimos en un mundo donde la riqueza es abundante, muchas personas siguen siendo victimas de la
pobreza y de la exclusion social. Las disparidades - junto con las guerras de dominacién y el cambio climatico -



son las causas de la mayor migracion forzosa de la historia, que afecta a mas de 65 millones de seres
humanos. Pensemos también en la creciente tragedia de las nuevas esclavitudes en las formas de trabajo
forzado, de prostitucion, de trafico de érganos, que son verdaderos crimenes contra la humanidad. Es
alarmante y sintomatico que hoy el cuerpo humano se compre y se venda, como si fuera una mercancia. Hace
casi cien afos, el Papa Pio Xl preveia la afirmacion de estas desigualdades e inequidades como resultado de
una dictadura economica mundial a la que llamé "imperialismo internacional del dinero '(Enc. Quadragesimo
Anno, 15 de mayo de 1931, 109). Y fue Pablo VI quien denuncié, casi cincuenta afios después, la "forma nueva
y abusiva de dominio econémico en el ambito social, cultural e incluso politico" (Lett. Ap. Octogesima
Adveniens, 14 de mayo, 1971, 44).

El dato es que una sociedad participativa no puede contentarse con el horizonte de la mera solidaridad y del
asistencialismo porque una sociedad que fuera solamente solidaria y asistencial , y no también fraterna, seria
una sociedad de gente infeliz y desesperada de la que todo el mundo trataria de huir ,en casos extremos
incluso con el suicidio.

No es capaz de futuro una sociedad en la que se disuelve la verdadera fraternidad; es decir, no es capaz de
progresar la sociedad en la que solo existe el "dar para recibir" o el "tener que dar". Por eso, ni la vision del
mundo liberal-individualista, en la que todo (o casi) es trueque, ni la visidn centrada en el Estado en la que todo
(o casi) es obligacion, son guias seguras para llevarnos a superar la desigualdad, la inequidad vy la exclusién
en que nuestras sociedades estan sumidas. Se trata de buscar una salida a la alternativa sofocante entre la
tesis neoliberal y la neo-estatalista. De hecho, debido a que la actividad de los mercados y la manipulacion de la
naturaleza - las dos movidas por el egoismo, la codicia, el materialismo y la competencia desleal - a veces no
tienen limites, es urgente intervenir sobre las causas de estas disfunciones, especialmente en el campo
financiero, en lugar de limitarse simplemente a corregir sus efectos.

2. Un segundo punto que quiero tocar, es el concepto de desarrollo humano integral. Luchar por el desarrollo
integral significa comprometerse en la ampliacién del espacio de la dignidad y la libertad de las personas: la
libertad entendida, sin embargo, no sélo en sentido negativo como la ausencia de impedimentos, ni tampoco
so6lo en el sentido positivo como posibilidad de eleccion. Hay que afadir la libertad "para", es decir, la libertad
de seguir la propia vocacion de bien tanto personal como social. La idea clave es que la libertad va de la mano
con la responsabilidad de proteger el bien publico y promover la dignidad, la libertad y el bienestar de los
demas, hasta llegar a los pobres, a los excluidos y a las generaciones futuras. Es esta perspectiva la que, si
en las condiciones historicas actuales, nos hace superar las diatribas estériles en ambito cultural y los
conflictos perjudiciales a nivel politico, nos haria encontrar el consenso necesario para nuevos proyectos.

Dentro de este contexto se coloca la cuestion de trabajo. Los limites de la cultura actual del trabajo se han
vuelto evidentes para la mayoria de la gente, incluso si no hay convergencia de puntos de vista sobre el
camino a seguir para llegar a superarlos. El camino indicado por la DSI parte del reconocimiento de que el
trabajo, incluso antes que un derecho, es una capacidad y una irreprimible necesidad de la persona. Es la
capacidad humana de transformar la realidad para participar en la obra de la creacién y la conservacion
realizada por Dios, y haciendo asi, de construirse a si mismo. Reconocer que el trabajo es una capacidad
innata y una necesidad fundamental es una declaracion mucho mas fuerte que decir que es un derecho. Y esto
porque, como la historia ensefia, los derechos pueden ser suspendidos o incluso negados; las capacidades, las
aptitudes y las necesidades, si son fundamentales, no.



4

A este respecto se puede hacer referencia al pensamiento clasico, desde Aristoteles a Tomas de Aquino, sobre
el actuar. Ese pensamiento distingue dos tipos de actividades: el hacer transitivo y el actuar inmanente.
Mientras la primera connota la accion que produce una obra fuera de quien la actia, la segunda se refiere a
un actuar que tiene su ultimo término en el mismo sujeto que actua. La primero cambia la realidad donde vive
el agente; la segunda cambia al agente mismo. Ahora bien, ya que en el hombre no existe una actividad tan
transitiva que no sea también inmanente, se deduce que la persona tiene la prioridad frente a su accién y por lo
tanto frente a su trabajo.

La primera consecuencia se expresa bien con la clasica afirmacion operari sequitur esse: es la persona la que
decidir sobre su propio trabajo, la autogeneracion es el resultado de la autodeterminacion de la persona.
Cuando el trabajo ya no es expresion de la persona, porque ya no incluye el sentido de lo que esta haciendo, el
trabajo se convierte en esclavitud; la persona puede ser sustituida por una maquina.

La segunda consecuencia pone en cuestion la nocion de justicia laboral. El trabajo justo es el que no sélo
garantiza una remuneracion justa, sino que corresponde a la vocacion de la persona y por lo tanto es capaz de
desarrollar sus capacidades . Precisamente porque el trabajo transforma a la persona, el proceso de
produccién de los bienes y servicios asume una valencia moral. En otras palabras, el lugar de trabajo no es
simplemente el lugar en que se transforman determinados elementos, de acuerdo con ciertas reglas y
procedimientos, en productos; es también eel lugar en el que se forman (o transforman) el caracter y la virtud
del trabajador.

El reconocimiento de esta dimension mas fuertemente personalista del trabajo es un gran desafio que todavia
esta frente a nosotros, incluso en las democracias liberales donde incluso los trabajadores han logrado
conquistas notables.

Por ultimo, no puedo dejar de mencionar los graves riesgos asociados con la invasion, en los niveles mas altos
de la cultura y la educacion, tanto en las universidades como en las escuelas, de las posiciones del
individualismo libertario. Una caracteristica comun de este paradigma falaz es que minimiza el bien comun, es
decir, el “vivir bien”, la "vida buena", en el marco comunitario, y exalta un ideal egoista que engafiosamente
invierte las palabras y propone la "buena vida". Si el individualismo afirma que es sdlo el individuo el que da
valor a las cosas y a las relaciones interpersonales y por lo tanto, solamente el individuo decide lo que es bueno
y lo que es malo, el libertarismo, hoy tan de moda, predica que para fundar la libertad y la responsabilidad
individual se deben recurrir a la idea de auto-causalidad. Asi, el individualismo libertario niega la validez del bien
comun, ya que por un lado presupone que la idea misma de "comun" implique la constriccion de al menos
algunos individuos, por otro que la nocion de "bien" prive a la libertad de su esencia .

La radicalizacion del individualismo en términos libertarios, y por lo tanto anti-sociales, conduce a la conclusién
de que cada uno tiene el "derecho" de expandirse hasta donde su potencia se lo permita incluso al precio de la
exclusion y la marginacion de la mayoria mas vulnerable. Ya que restringirian la libertad, los lazos, serian lo
qgue necesita ser disuelto, equiparando erréneamente el concepto de lazo al de vinculo, se termina por confundir
los condicionamientos de la libertad — los vinculos - con la esencia de la libertad realizada, es decir, los lazos o
las relaciones con los bienes, precisamente, desde los familiares a los interpersonales , de aquellos de los
excluidos y los marginados a los del bien comun, y en ultima instancia a Dios



El siglo XV fue el siglo del primer Humanismo; a principios del siglo XXI| se advierte cada vez mas fuerte la
necesidad de un nuevo humanismo. Entonces fue la transicion del feudalismo a la sociedad moderna el motor
decisivo del cambio. Hoy, es un pasaje de época igualmente radical: de la sociedad moderna a la posmoderna.
El aumento endémico de las desigualdades sociales, el tema de la migracion, los conflictos de identidad, las
nuevas formas de esclavitud, la cuestion ambiental, los problemas de biopolitica y de bio-derecho son sélo
algunas de las cuestiones que hablan del malestar de hoy. Frente a estos desafios, la mera actualizacion de las
viejas categorias de pensamiento o el recurso a técnicas sofisticadas de decision colectiva no son suficientes;
es necesario buscar nuevos caminos inspirados en el mensaje de Cristo.

La propuesta del Evangelio: "Buscad primero el Reino de Dios y su justicia, y todo lo dema se os dara por
anadidura" (Mt 6:33) ha sido y sigue siendo una nueva energia en la historia que tiende a suscitar fraternidad,
libertad, justicia, pazy dignidad para todos. En la medida en que el Sefior reine en nosotros y entre nosotros,
podremos participar en la vida divina y seremos unos para otros “instrumentos de la gracia para difundir la
caridad de Dios y para tejer redes de caridad” (Benedicto XVI, Enc. Caritas in veritate, 5). Esta es el deseo que
os manifiesto y que acomparno con mi oracion para que en la Academia de Ciencias Sociales no falte nunca la
ayuda vivificadora del Espiritu.

Mientras os confio estas reflexiones, os animo a continuar con renovado empefio vuestro servicio valioso vy, al
mismo tiempo que os pido que recéis por mi, os bendigo de corazon.

Desde el Vaticano, 24 de Abril 2017



