
N. mens

Viernes 17.02.2017

Mensaje del Papa al Encuentro de los Movimientos Populares en California

Sigue el mensaje enviado por el Papa Francisco a los participantes en el Encuentro de los Movimientos
Populares, en curso en Modesto, California, (EE.UU) del 16 al 19 de febrero.

Queridos Hermanos:

           Quisiera, ante todo, felicitarlos por el esfuerzo de reproducir a nivel nacional el trabajo que vienen
desarrollando en los Encuentros Mundiales de Movimientos Populares. Quiero, a través de esta carta, animar y
fortalecer a cada uno de ustedes, a sus organizaciones y a todos los que luchan por las tres T: “tierra, techo y
trabajo”. Los felicito por todo lo que hacen.

           Quisiera agradecer a la Campaña Católica para el Desarrollo Humano, a su presidente Mons. David
Talley y a los Obispo anfitriones Stephen Blaire, Armando Ochoa y Jaime Soto, por el decidido apoyo que han
prestado a este encuentro. Gracias Cardenal Turkson por seguir acompañando a los movimientos populares
desde el nuevo Dicasterio para el Servicio del Desarrollo  Humano Integral. ¡Me alegra tanto verlos trabajar
juntos por la justicia social! Cómo quisiera que en todas las diócesis se contagie esta energía constructiva, que
tiende puentes entre los Pueblos y las personas, puentes capaces de atravesar los muros de la exclusión, la
indiferencia, el racismo y la intolerancia.

           También quisiera destacar el trabajo de la Red Nacional PICO y las organizaciones promotoras de este
encuentro. Supe que PICO significa “personas mejorando sus comunidades a través de la organización”. Qué
buena síntesis de la misión de los movimientos populares: trabajar en lo cercano, junto al prójimo, organizados
entre ustedes, para sacar adelante nuestras comunidades.

           Hace pocos meses, en Roma, hemos hablado de los muros y del miedo; de los puentes y el amor. No
quiero repetirme: estos temas desafían nuestros valores más profundos.

           Sabemos que ninguno de estos males comenzó ayer. Hace tiempo enfrentamos la crisis del paradigma
imperante, un sistema que causa enormes sufrimientos a la familia humana, atacando al mismo tiempo la
dignidad de las personas y nuestra Casa Común para sostener la tiranía invisible del Dinero que sólo garantiza



los privilegios de unos pocos. “La humanidad vive un giro histórico”[1].

           A los cristianos y a todas las personas de buena voluntad nos toca vivir y actuar en este momento. Es
“una responsabilidad grave, ya que algunas realidades del mundo presente, si no son bien resueltas, pueden
desencadenar procesos de deshumanización difíciles de revertir más adelante”. Son los “signos de los tiempos”
que debemos reconocer para actuar. Hemos perdido tiempo valioso sin prestarles suficiente atención, sin
resolver estas realidades destructoras. Así los procesos de deshumanización se aceleran. De la participación
protagónica de los pueblos y en gran medida de ustedes, los movimientos populares, depende hacia dónde se
dirige ese giro histórico, cómo se resuelve esta crisis que se agudiza.

           No debemos quedar paralizados por el miedo pero tampoco quedar aprisionados en el conflicto. Hay que
reconocer el peligro pero también la oportunidad que cada crisis supone para avanzar hacia una síntesis
superadora. En el idioma chino, que expresa la ancestral sabiduría de ese gran pueblo, la palabra crisis se
compone de dos ideogramas: Wēi que representa el peligro y Jī que representa la oportunidad.

           El peligro es negar al prójimo y así, sin darnos cuenta, negar su humanidad, nuestra humanidad,
negarnos a nosotros mismos, y negar el más importante de los mandamientos de Jesús. Esa es la
deshumanización. Pero existe una oportunidad: que la luz del amor al prójimo ilumine la Tierra con su brillo
deslumbrante como un relámpago en la oscuridad, que nos despierte y la verdadera humanidad brote con esa
empecinada y fuerte resistencia de lo auténtico.

           Hoy resuena en nuestros oídos la pregunta que el abogado le hace a Jesús en el Evangelio de Lucas
«¿Y quién es mi prójimo?»  ¿Quién es aquel al cual se debe amar como a sí mismo? Tal vez esperaba una
respuesta cómoda para poder seguir con su vida “¿serán mis parientes? ¿Mis connacionales? ¿Aquellos de mi
misma religión?...”. Tal vez quería llevar a Jesús a exceptuarnos de la obligación de amar a los paganos o los
extranjeros considerados impuros en aquel tiempo. Este hombre quiere una regla clara que le permita clasificar
a los demás en “prójimo” y “no prójimo”, en aquellos que pueden convertirse en prójimos y en aquellos que no
pueden hacerse prójimos[2].

           Jesús responde con una parábola que pone en escena a dos figuras de la élite de aquel entonces y a un
tercer personaje, considerado extranjero, pagano e impuro: el samaritano. En el camino de Jerusalén a Jericó el
sacerdote y el levita se encuentran con un hombre moribundo, que los ladrones han asaltado, robado, apaleado
y abandonado. La Ley del Señor en situaciones símiles preveía la obligación de socorrerlo, pero ambos pasan
de largo sin detenerse. Tenían prisa. Pero el samaritano, aquel despreciado, aquel sobre quien nadie habría
apostado nada, y que de todos modos también él tenía sus deberes y sus cosas por hacer, cuando vio al
hombre herido, no pasó de largo como los otros dos, que estaban relacionados con el Templo, sino «lo vio y se
conmovió» (v.33). El samaritano se comporta con verdadera misericordia: venda las heridas de aquel hombre,
lo lleva a un albergue, lo cuida personalmente, provee a su asistencia. Todo esto nos enseña que la compasión,
el amor, no es un sentimiento vago, sino significa cuidar al otro hasta pagar personalmente. Significa
comprometerse cumpliendo todos los pasos necesarios para “acercarse” al otro hasta identificarse con él:
«amaras a tu prójimo como a ti mismo». Este es el mandamiento del Señor[3].

           Las heridas que provoca el sistema económico que tiene al centro al dios dinero y que en ocasiones
actúa con la brutalidad de los ladrones de la parábola, han sido criminalmente desatendidas. En la sociedad
globalizada, existe un estilo elegante de mirar para otro lado que se practica recurrentemente: bajo el ropaje de
lo políticamente correcto o las modas ideológicas, se mira al que sufre sin tocarlo, se lo televisa en directo,
incluso se adopta un discurso en apariencia tolerante y repleto de eufemismos, pero no se hace nada
sistemático para sanar las heridas sociales ni enfrentar las estructuras que dejan a tantos hermanos tirados en
el camino. Esta actitud hipócrita, tan distinta a la del samaritano, manifiesta la ausencia de una verdadera
conversión y un verdadero compromiso con la humanidad.

           Se trata de una estafa moral que, tarde o temprano, queda al descubierto, como un espejismo que se
disipa. Los heridos están ahí, son una realidad. El desempleo es real, la violencia es real, la corrupción es real,
la crisis de identidad es real, el vaciamiento de las democracias es real. La gangrena de un sistema no se

2



puede maquillar eternamente porque tarde o temprano el hedor se siente y, cuando ya no puede negarse, surge
del mismo poder que ha generado este estado de cosas la manipulación del miedo, la inseguridad, la bronca,
incluso la justa indignación de la gente, transfiriendo la responsabilidad de todos los males a un “no projimo”. No
estoy hablando de personas en particular, estoy hablando de un proceso social que se desarrolla en muchas
partes del mundo y entraña un grave peligro para la humanidad.

           Jesús nos enseña otro camino. No clasificar a los demás para ver quién es el prójimo y quién no lo es.
Tú puedes hacerte prójimo de quien se encuentra en la necesidad, y lo serás si en tu corazón tienes
compasión, es decir, si tienes esa capacidad de sufrir con el otro. Tienes que hacerte samaritano. Y luego,
también, ser como el hotelero al que el samaritano confía, al final de la parábola, a la persona que sufre. 
¿Quién es este hotelero? Es la Iglesia, la comunidad cristiana, las personas solidarias, las organizaciones
sociales, somos nosotros, son ustedes, a quienes el Señor Jesús, cada día, confía a quienes tienen aflicciones,
en el cuerpo y en el espíritu, para que podamos seguir derramando sobre ellos, sin medida, toda su
misericordia y la salvación.  En eso radica la auténtica humanidad que resiste la deshumanización que se nos
ofrece bajo la forma de indiferencia, hipocresía o intolerancia.

           Sé que ustedes han asumido el compromiso de luchar por la justicia social, defender la hermana madre
tierra y acompañar a los migrantes. Quiero reafirmarlos en su opción y compartir dos reflexiones al respecto.

           La crisis ecológica es real. “Hay un consenso científico muy consistente que indica que nos encontramos
ante un preocupante calentamiento del sistema climático”[4]. La ciencia no es la única forma de conocimiento,
es cierto. La ciencia no es necesariamente “neutral”, también es cierto, muchas veces oculta posiciones
ideológicas o intereses económicos. Pero también sabemos qué pasa cuando negamos la ciencia y desoímos
la voz de la naturaleza. Me hago cargo de lo que nos toca a los católicos. No caigamos en el negacionismo. El
tiempo se agota. Actuemos. Les pido, nuevamente, a ustedes, a los pueblos originarios, a los pastores, a los
gobernantes, que defendamos la Creación.

           La otra es una reflexión que ya la hice en nuestro último encuentro pero me parece importante repetir:
ningún pueblo es criminal y ninguna religión es terrorista. No existe el terrorismo cristiano, no existe el
terrorismo judío y no existe el terrorismo islámico. No existe. Ningún pueblo es criminal o narcotraficante o
violento. “Se acusa de la violencia a los pobres y a los pueblos pobres pero, sin igualdad de oportunidades, las
diversas formas de agresión y de guerra encontrarán un caldo de cultivo que tarde o temprano provocará su
explosión”[5]. Hay personas fundamentalistas y violentas en todos los Pueblos y religiones que, además, se
fortalecen con las generalizaciones intolerantes, se alimentan del odio y la xenofobia. Enfrentando el terror con
amor trabajamos por la paz.

           Les pido firmeza y mansedumbre para defender estos principios; les pido no intercambiarlos como
mercancía barata y, como San Francisco de Asís, demos todo de nosotros para que: “allí donde haya odio, que
yo ponga el amor, allí donde haya ofensa, que yo ponga el perdón; allí donde haya discordia, que yo ponga la
unión; allí donde haya error, que yo ponga la verdad”[6].

           Sepan que rezo por ustedes, que rezo con ustedes y quiero pedirle a nuestro Padre Dios que los
acompañe y los bendiga, que los colme de su amor y los proteja. Les pido por favor que recen por mí y sigan
adelante.

Ciudad del Vaticano, 10 de febrero de 2017.

 

[1] Papa Francisco, Evangelii Gaudium, 52

[2] Papa Francisco, Audiencia General del Miércoles 27 de abril de 2016, Conf.
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160427_udienza-

3



generale.html

[3] Ibid.

[4] Papa Francisco, Laudato Si, 23

[5] Papa Francisco, Evangelii Gaudium, 52

[6] Oración de San Francisco de Asís (Fragmento)

4


